Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : du dialogue en philosophie : notes & propos de
I'ouvrage de Francis Jacques : I'espace logique de l'interlocution

Autor: Schouwey, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 297-306

DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE

Notes a propos de I'ouvrage de Francis JACQUES:
L'espace logique de linterlocution!

JACQUES SCHOUWEY

«Socrate: Quel est. des lors, visiblement, celut qui la-dessus énonce son opinion?
moi qui interroge, ou bien toi qui réponds? — Alcibiade: C'est moi. — Socrate: Et si
maintenant je te demande quelles sont les lettres dont est fait mon non: Socrate. et
que tu me répondes quelles sont ces lettres, qui de nous les énonce? — Alcibiade:
(’est moi. — Socrate: Poursuivons donc! En un mot, dis-le moi, quand il v a
question ¢t réponse, qui énonce son opinion ? celut qui pose la question. ou bien celui
qui y répond? — Alcibiade: Clest, me semble-t-il bien, Socrate, celui qui y répond.
— Socrate: Or, tout a '’heure, d’un bout a "autre de notre conversation, n’¢tait-ce pas
moi qui posais les questions? — Alcibiade: Oui.— Socrate: Et tol qui v répondais?
— Alcibiade: Hé! Absolument. — Socrate: Mais quoi? Ce qui a été dit, lequel de
nous deux I’a dit? — Alcibiade: D’aprés ce dont nous sommes tombés d’accord.
Socrate, 1l est évident que ¢’est mol. — Socrate: Et ce qui a été dit. n’est-ce donc pas
ceci: relativement au juste et a I'injuste, le bel Alcibiade, fils de Clinias. n’en a pas de
connaissance, mais il croyait en avoir?...»?

1. Les grecs nous ont habitués a concevoir I’activité philosophique comme
dialogue, discussion entre personnes a propos d’un sujet. Socrate, dit-on,
aimait parler avec ses concitoyens pour les amener a la vérité. Nul n’ignore les
célebres dialogues socratiques de Platon, ou le maitre met en ceuvre sa maieu-
tique. Au long de I’histoire de la pensée, le dialogue ressurgit épisodiquement
comme le moyen préférable pour trouver la vérité. Ainsi, au Moyen-Age,
Abélard rédige un «Dialogue entre un philosophe, un Juif et un Chrétien»?
qui doit faire voir le christianisme comme la vérité absolue et totale qui
confesse en soi toutes les autres.

Ainsi encore, a I’époque moderne, Berkeley propose « Trois dialogues entre
Hylas et Philonous contre les sceptiques et les athées» ¥, pour faire prévaloir le
point de vue de I’idéalisme. Plus proche de nous, Vladimir Soloviev présente

VFRANCIS JACQUES, L'espace logique de Uinterlocution, Paris 1985.

2 PLATON, Alcibiade, trad. de Léon Robin dans la Pléiade, Paris. 1971,

Y ABAERLARDUS PETRUS, (Euvres choisies d’Abélard: Logique (premiére partie) —
Ethique — Entre un philosophe, un Juifet un Chrétien» — Textes présentes et traduits
par M. de Gandillac, Paris, 1945.

Y BERKELEY, Trois dialogues entre Hylas et Philonous». Trad. A. Leroy. Paris.
1970.



298 JACQUES SCHOUWEY

«Trois entretiens sur la guerre, la morale et la religion» %. On connait, d’autre
part, 'importance prise dans les universités par les colloques et les échanges de
points de vue: c’est devenu une véritable mode du travail scientifique. Dia-
logue est devenu le mot clé des relations humaines. Le mot passe-partout
d’une civilisation envahie par la robotisation dans les communications: on
veut dialoguer, on cherche a discuter avec I'autre. Toute affirmation passe
pour autoritaire, tout refus pour despotisme.

Si le dialogue occupe tant de place dans le monde contemporain, le phi-
losophe ne peut pas ne pas s’en préoccuper. Francis JACQUES, dés Dialogi-
quesS et Différence et subjectivité’?, n’a cesse¢ de disséquer ce phénomeéne sou-
vent interpellé et jamais analysé: le dialogue. Son récent ouvrage, L espace
logique de 'interlocution®, synthétise ses positions a ce sujet. Nous voudrions,
dans les remarques qui suivent, présenter et discuter certaines theses du phi-
losophe, ainsi qu’émettre certaines hypotheses.

2. Dialogues illusoires

Couramment, I’on entend par dialogue une sorte de vague consensus a
propos de tout et rien, quand on n’entend pas par la la simple et banale
discussion ou causerie, jacasserie sur le temps qu’il fait. Le monde politique et
¢conomique nous offre ’exemple constant des négociations qui doivent abou-
tir a un accord et révéler ainsi la validité du dialogue. Les débats contradic-
toires passent aussi pour des dialogues. Mais ces trois formes — conversation,
négociation, débat contradictoire — ne sont-elles pas, en définitive, des
pseudo-dialogues, des dialogues tronqués et truqués, des masques destinés a
masquer I'impérialisme ou la lacheté de leurs protagonistes? Mais alors se
pose aussi la question de savoir ce qu’est un vrai dialogue, et quelles en sont les
conditions de possibilité.

Francis Jacques a mené une subtile et précieuse analyse des points com-
muns et des divergences qu’il y a entre dialogue et négociation®, qui doit faire
apparaitre la constitution du vrai dialogue, disons: la constitution dialogale
(ou dialogique) du dialogue !°; suivons ici cette analyse et formulons, a ’oc-
casion, certaines remarques.

Un point commun réunit négociation et dialogue: les deux veulent mener
une enquéte a deux (au moins) a propos de quelque chose. Mais quatre traits
les séparent: a) le contexte: dans la négociation le contexte est celui de forces
en présence qui doivent user de procédés considérés illégitimes par le dialo-

3 VLADIMIR SOLOVIEV, Trois entretiens sur la guerre, la morale et la religion. Trad. de
B. Marchadier et F. Rouleau, Paris, 1984.

¢ FRANCIS JACQUES, Dialogiques, Paris 1979.

7 FRANCIS JACQUES, Différence et subjectivité, Paris 1982.

8 FRANCIS JACQUES, L'espace logique de l'interlocution, Paris 1985,

? Fr. JACQUES, L'espace logique de l'interlocution, p. 123-130.

10 Nous reviendrons sur ces expressions plus loin.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 299

gue, tels que surenchére, menace, bluff... Le contexte du dialogue est, au
contraire, soustrait au champ des forces en lutte, il est paisible !'. Nous croyons
devoir souligner ici qu’il ne peut s’agir que du dialogue idéal, de celui ou les
partenaires sont d’une parfaite équité,... ce qui ne se présente que rarement !'2;
b) l'objectif commun: la négociation recherche un arrangement d’intéréts,
tandis que par le dialogue les partenaires visent une «approximation récipro-
quement acceptable sur les valeurs de vérité et de justice» '3; ¢) l'accord visé:
une négociation est tenue d’aboutir a un consensus entre les partenaires; si tel
n’était pas le cas, I’échec engendrerait violence et recherche, par d’autres
moyens, de faire prévaloir son avis sur celui du partenaire. Le dialogue
n’ameéne pas nécessairement au consensus, et méme n’a pas toujours de terme
un dialogue que I’on arréte n’est pas un dialogue clos ou tout est dit. C’est par
une décision que ’on stoppe un dialogue, mais il peut étre repris a tout
moment 4, Ce troisiéme point de comparaison souléve pour nous une ques-
tion: est-ce que «l’approximation réciproquement acceptable sur les valeurs
de vérité et de justice» n’est pas en quelque sorte un consensus qui permet
I’aboutissement et, par 13, la cloture du dialogue ? Est-ce que la description du
dialogue comme non clos n’est pas une idéalisation? Encore une fois, dans
’ordre de la description des conditions de possibilite du dialogue, c’est tout a
fait correct, mais ne faut-il pas voir aussi le dialogue dans son déroulement
quotidien? d) les instances énonciatives: si le dialogue est une communication
canonique et directe, sans délégation de compétences, la négociation est une
communication instituée et médiate ou les partenaires représentent des grou-
pes d’intéréts, ou ils parlent au nom de et presque jamais en leur nom pro-
pre's, ‘
De cette comparaison, I’auteur tire le portrait du négociateur:

«Méticuleux, actif, patient, il a le goit et le sens du secret, I’ceil percant du fin tireur.
Le négociateur superbe est doué pour supporter 'ambiguité, il sait déceler la faille
dans la défense comme le changement dans la stratégie, apprécier la plus faible
modification dans ’humeur individuelle ou la détermination de I'opportuni-
té.» 16

Il Cf. Fr. JACQUES, L’espace logique de l'interlocution, p. 123-125.

12 §j la recherche vise les conditions idéales et optimales du dialogue, si c’est ce que
'auteur entend par transcendantal, il est difficile de ne pas souscrire a ses vues; mais il
serait regrettable d’omettre les conditions réelles, incluant divergences de caractere des
partenaires, argumentations persuasives diverses, et donc «forces» d’une certaine
maniére inévitablement présentes et constructives. Il serait peut-€tre bon d’analyser la
valeur des champs de forces pour voir ce qui détermine vraiment I'issue du dialogue ou
de la négociation. Ici des exemples concrets seraient utiles et nécessaires.

13 Cf. Fr. JACQUES, L'espace logique de l'interlocution, p. 125.

4 Cf. op. cit., p. 126.

15 Cf. op. cit., p. 129.

16 Cf. op., cit., p. 130.



300 JACQUES SCHOUWEY

Mais plus essentielle encore est la détermination du dialogue a 'aide de
cette comparaison avec la négociation. Devient alors décisif pour le dialogue
le caractére interpersonnel de la communication !’. Négociation, discussion et
méme certains dialogues présentés par les penseurs ne sont que des modes
dérivés du vrai dialogue 8. L’auteur reproche — a bon escient, croyons-nous
— a une certaine tradition thomiste d’avoir transformé le dialogue de saint
Thomas en une sorte de monologue; le platonisme aurait fait de méme avec le
dialogue de Socrate . Quoiqu’il en soit historiquement, de fait 1l est indénia-
ble que ce que nous tenons pour dialogue est souvent la réalite¢ d’un long et
morne monologue ou I'interlocuteur ne joue que le réle de récepteur. Les
médias offrent le meilleur exemple de pseudo-dialogue?°, mais il suffit de
songer a certaines conversations ou chacun poursuit son discours sans tenir
compte de ce que I'autre lui a dit dans ses interventions, il suffit de penser a ces
juxtapositions de monologues.

A partir d’une telle distinction entre dialogues authentiques et dialogues
illusoires se présente, pour Francis Jacques, la tiche d’une description trans-
cendantale des conditions du dialogue.

3. Raison, langage, dialogue

Partant d’une position transcendantale, Jacques fait référence a Kant qu’il
veut reprendre dans une discussion dialogale?!. Si Kant est convaincu de la
priorité transcendantale de la raison, alors que Hamann, de son coté, optait
pour celle du langage, I'auteur veut montrer que la probléematique du langage
se recoupe avec celle de la raison, par la problématique de la communica-
tion 22, Ainsi a la dichotomie habituelle entre pensée (raison) et langage, a la
mise en évidence de la premiére — comme ¢’est le cas dans la modernité — eta
celle du second — que I'on peut déceler dans I'univers contemporain —,
lauteur préfeére la structure dialogale unissant pensée et langage et réfutant
I'idée d’une pensée pure qui ne chercherait «ses mots» que par la suite.

7Cf oop. cit., p. 21.

1811 faudrait encore montrer en quoi chacun de ces modes dérivés présuppose la
structure dialogique.

19 Cf. FRr. JACQUES, L'espace logique de linterlocution, p. 145.

2Ct. op. cit., p. 194-195.

I Notons que ce projet se rapproche sur plus d’un point de celui de Karl Otto Apel
qui cherche a renouveler la philosophie transcendantale kantienne en la détachant du
sujet traditionnel pour I'ancrer dans les jeux de langage communicationnels. La com-
munauté de la communication est I’a priori qui doit permettre de transformer la phi-
losophie. Apel se réfere 8 Wittgenstein pour développer sa thése selon laquelle le langage
est une condition de validité de toute compréhension. De plus Apel tente d’établir des
liens étroits entre la tradition analytique et la tradition continentale (phénoménologie,
herméneutique, dialectique). On peut ainsi voir que le projet de Francis Jacques tente
également une synthése vivante entre des ¢léments de tradition.

22 Cf. Fr. JacQuEs, L'espace logique de I'interlocution, p. 518-519.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 301

Intériorité d’une pensée et extériorité d’un langage sont donc des fixations qui
empéchent la vitalité de la communauté; ce sont méme des expressions ina-
déquates ne relatant que partiellement et partialement la réalité de la com-
munication. Lorsqu’on privilégie la raison, on omet «I’historicité du catégo-
rial»2?; tandis que lorsqu’on accentue le langage, on devient facilement pri-
sonnier des structures imposées par ['usage de la langue. Seul le dialogue,
interlocution incessante, permet de respecter la vivacité de la pensée et justifie
I’évolution des concepts et des mots, ainsi que cette célébre «évolution des
mentalités». Encore faut-il comprendre adéquatement le dialogue comme
interaction ou interlocution.

4. Interlocution — interaction — interrogation

A plusieurs reprises, Francis Jacques insiste sur I'interlocution, 'interac-
tion et méme l'inter-rogation. Cette triade nous a paru le centre du dit de
I’ouvrage, I’inter revenant constamment comme I’entre-deux de la relation,
comme le ceeur du dialogue, I’inter étant le dia, reléguant le — logue au mythe
d’un savoir absolu2®. Parler, agir, questionner ne sont autres que parler a, agir
avec et soulever ensemble une question. Le lieu de cet entre-deux est parfois
difficilement repérable (par exemple dans I'interrogatoire policier), il n’en est
pas moins la spécificité de la relation humaine, qui n’est pas une «propriété
relationnelle» du sujet parlant, agissant ou questionnant 2%, mais un au-dela —
et pourquoi pas: un en-deca? — du sujet qui guide et indique (sans 'imposer
ni s’imposer) ce dont il est question. L’entre-deux de I'interlocution, de I'in-
teraction ou de I'interrogation dépasse ou surpasse les locuteurs, acteurs ou
interrogateurs, il les précéde et donne sens a leur dire, agir et questionner.

L’exemple judicieux choisi par Francis Jacques est celui de /‘amour ou
I’entre-deux de l’existence partagée subsume les particularités et volontés
personnelles:

«L’amour n’est proprement ni possession de I'un par I'autre (Eros), ni don mutuel de
'un a Pautre (4gapé), il est d’abord une relation de prédilection capable de susciter et
de ressusciter des personnes existantes. Cecis’observe: quiconque aime et parle, nait
comme personne. L’autre indispensable. Il est de son essence d’exister au-dela de
mon imaginaire, de mon affect et de mes tendances. Un tropisme vers ’autre ne fait

2 1hid.

24 Chez Jacques, 'interaction n’est pas une suite d’action et de réaction, elle est avant
tout un « processus synchronique qui s’effectue entre eux (les €tres en interaction) en tant
seulement qu’ils sont en relation» (FR. JACQUES, L'espace logique de ['interlocution,
p. 209). L’interaction est interlocution lorsqu’elle s’effectue dans le langage. On peut
déja percevoir ici 'importance qu’aura pour I’auteur I'analyse du langage; nous appré-
cions surtout cet effort de synthése intellectuelle, visant a montrer la possibilité de
cohabitation d’une pensée de type analytique et d’une pensée qu’on dirait adlinguisti-
que. Cf. Hotros, Pour une métaphilosophie du langage, Paris 1981).

25 Cf. Fr. JACQUES, L’espace logique de ['interlocution, p. 134-135.



302 JACQUES SCHOUWEY

pas une relation. Emerveillement non de voir réalisé I’étre absolument souhatite,

mais d’accepter 'existence de ce qui sera ensuite le plus imaginé.»>®

L’entre-deux de I’amour est aussi et surtout celui de la «parole plei-
ne»:

«L’amour est peut-étre la meilleure métaphore de la parole pleine: dans la parole, je

sais que je ne suis pas seul, donc je suis; dans 'amour, je le sens. Dans les deux cas:

donc tu es. Il convient donc de considérer la dyade communautaire comme un
tout.» %’

A la vue de ces idées, défendues avec brio, 1l est toutefois permis de se
demander si la relation précéde (ontologiquement, éthiquement ou sous quel-
que autre étiquette que ce soit) les membres de la relation; peut-il, en effet, y
avoir relation sans membres déja constitués, déja signifiants ? Lorsque ’entre-
deux devient prédominant, n’est-on pas face a la neutralité d’une relation dont
les termes ont perdu toute personnalité ou toute authenticité, face a des termes
qui ne sont termes de rien? La relation (locutive, interrogative, d’action)
n’est-elle pas primordialement dépendante des sujets qui veulent bien parler
et écouter, questionner et répondre, agir et subir? En un mot: I’entre-deux ne
dépend-il pas des deux qui le constituent comme entre? Mais, d’un autre coté,
les termes de la relation ne sont-ils pas effectivement termes en fonction de la
relation qui ainsi les constitue en tant que poles ou termes, ce qui pourrait
signifier 'impossibilité de tout solipsisme ou, plus simplement, de tout ego
primordial et donateur de sens?28

Pour Francis Jacques, I'insistance sur I’entre-deux dénote que:

fum—

. I’acte de langage ne saurait étre de nature privee°.

2. linterrogation — a la différence du questionnement — est originairement

tournée vers autrui, et qu’elle requiert trois conditions:

a) les questions doivent étre informelles, c’est-a-dire qu’aucune réponse
prévisible ne doit venir fermer la question par une phrase déclara-
tive.

b) ce qui est question doit étre réel.

¢) le questionnement englobe une situation d’argumentation réelle ou la
contextualisation des unités sémantiques du langage ou leur codifica-
tion n’est pas fixée3°.

26 Op. cit., p. 140.

2 Op. cit., p. 142,

28 L’herméneutique philosophique de Hans-Georg Gadamer développe déja ce
théme de I'entre-deux pour la compréhension. Notons que Jiirgen Habermas, en dépit
des attaques répétées qu’il a effectuées contre I’herméneutique de Gadamer, a été
fortement influencé par I'analyse gadamérienne des conditions de possibilité de la
comprehension et de la place du dialogue dans le processus de compréhension.

2 Cf. Fr. JACQUES, L'espace logique de U'interlocution, p. 280.

W CE oop. cit., p. 308.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 303

3. les stratégies du dialogue présupposent une triple conjecture:
a) les interlocuteurs doivent étre aptes a assurer et préserver leur identité
personnelle.
b) ils doivent étre capables de faire des conjectures.
c¢) ils doivent admettre une loi initiale d’échange3!.
4. le sens n’est jamais le fruit d’un individu, mais toujours le produit de
I'interaction verbale de plusieurs?2,

A notre avis, casser ainsi le privilege multiséculaire de I’ego, mettre en
valeur la place ignorée jusqu’ici de I’espace qui permet aux différents ego de se
prononcer, et enfin insister sur le fait que le sens n’est pas le fait d’un individu
mais de la rencontre de personnes, ne signifie rien d’autre qu’indiquer la place
¢minente et unique de la relation comme unité vivante et vivifiante. Il est vrai
que trop souvent nous réduisons le dialogue ou I'interlocution a une succes-
sion de paroles proférées sans écho et dites pour et a personne. En soulignant la
place de I’inter, Francis Jacques nous rappelle a I’ordre et nous réveille de
notre léthargie intellectuelle ou de notre sommeil solipsiste. D’entrée de jeu,
I’homme est avec et pour — ou contre — autrui: rien ne peut le dispenser de
cet entre-deux, il y est condamné.

5. Parole, sens, référence

Parler est ainsi déja, pour Francis Jacques, un acte communautaire qui
exige 'entre-deux d’une locution-réception; en clair, parler est toujours parler
a et de (méme si 'allocutaire n’est pas clairement désigné ou si ce dont il est
question échappe a une premiére considération). Parler présuppose donc
toujours: une instance énonciative, un systeme de signes compréhensibles
pour le locuteur et ’allocutaire, un sens et une référence. Cette relation
sémantique tétradique réfute la conception dyadique de Ferdinand de Saus-
sure pour qui le sens est révélé dans le couple signifiant-signifié; elle conteste

WCE op. cit., p. 337-338.

32 Toute 'analyse que propose Francis Jacques de I'interlocution. I'interrogation et
I'interaction prend appui sur les recherches de la philosophie analytique. Ainsi. par
exemple, dans le chapitre intitulé « Notion d’a priori communicationnel» (p. 323-388).
Jacques reprend et discute la thése d’Austin sur les performatifs et les constatifs, pour
montrer qu’Austin a légué aux sciences sociales le probléme des conditions conven-
tionnelles de production d’un acte de langage. Ainsi encore. dans 'analyse de la struc-
ture inter-rogative du questionnement, Jacques critique I’hypothése pragmatique assi-
milée aux idées de Searle et Grice. Notons encore que les stratégies du dialogue qui
présuppposent la capacité des interlocuteurs de faire des conjectures sont un emprunt
plus ou moins avoué a 'eceuvre de Frege qui ditdans La Pensée que si deux interlocuteurs
associent au méme mot des sens tout a fait différents (chacun déterminant pour son
compte la référence du mot), alors ils ne parlent pas le méme langage. Ce qui signifie que
A et B pourront énoncer quelque chose d’intelligible et d’acceptable mutuellement.
Méme s’ils n’utilisent pas les expressions linguistiques de fagon identique. ils pourront
se comprendre tout en pratiquant des transgressions semantiques limitees.



304 JACQUES SCHOUWEY

aussi la validité de la triade énoncée par Frege: signe-sens-référence. Place est
faite, dans la recherche du sens, aux instances énonciatives en relation 3.

Le sens ne provient alors pas de I'initiative privée d’un ego, mais de la
relation discursive de deux ou plusieurs personnes.

Ainsi:

«Plutot que de science des significations, la sémantique est science de
["activité signifiante interdiscursive.» 3

Mais il est aussi clair que si le sens jaillit au cours de I'interlocution, celle-ci
présuppose des acteurs qui ont I'initiative d’énoncer des thémes dans un
langage aux conditions pré-établies par la communauté. C’est pourquoi il faut
distinguer «I'initiative thétique dont I’ego assure la responsabilite et I'initia-
tive sémantique qui doit étre quelque peu partagée entre nous» 3,

Nous nous demandons cependant si le moule de ’énoncé thétique n’est pas
d¢ja la structure sémantique fournie par la langue et si, d'un autre cote,
I'initiative sémantique ne pourrait pas provenir de ’ego comme sujet person-
nel précédant toute relation. En d’autres termes, la distinction entre initiative
thétique et initiative sémantique ne fait-elle pas trop facilement abstraction
du fait qu’une thése (ou un théme) énoncée a du sens et que le sens n’est jamais
autre que le sens d’une thése (ou parole)? Lorsqu’on distingue, on doit tou-
jours veiller a ne pas séparer ou disjoindre, pour pouvoir comprendre la
relation. Dans le cas énoncé, il nous semble que la distinction ne montre pas
assez comment ’'un des membres de I’alternative présuppose toujours I’au-
tre.

Cela dit — ou plutdt: mis en question, ¢’est-a-dire suspendu entre le pen-
seur et nous ses lecteurs — nous devons revenir a la parole qui a un sens.
Contrairement a certaines idéologies contemporaines qui réduisent le dis-
cours au sens qu’il peut avoir et mettent entre guillemets la référence ou le
référent, contrairement a ces pensées rivées au langage — parlé ou écrit — et
qui refusent que I’on puisse parler d’autre chose que des mots, Francis Jacques
admet comme référent I’extralinguistique:

«Le hors langage constitue une condition fonctionnelle du langage, et
celui-ci une médiation vers I’extralinguistique.» 3

Mais le hors langage, le monde a dire ou a percevoir, ne peut entrer dans le
sens que par une initiative commune:

«Seul, un moi ne saurait se frayer un chemin signifiant jusqu’au monde a
dire.»37

33 Cf. Fr. JACQUES, L'espace logique de linterlocution, p. 153.
3 Idem, p. 392.
35 Jdem, p. 549,
36 Idem, p. 148.
3 Idem, p. 150.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 305

Nous pouvons valider cette thése a I’aide d’une expérience banale et méme
triviale: lorsque nous comprenons quelque chose d’essentiel, nous tenons a le
communiquer, ne serait-ce que pour voir si 'autre comprend aussi ce qui est
en jeu; ou encore plus simplement: aucun secret — fat-il d’Etat! — n’a de sens
s’1l n’est pas en quelque maniére divulgué. En résumé, ce qui n’est pas dit, pas
adress¢ a autrui ainsi interpellé, n’a pas vraiment de sens, mais, inversement,
ne peut avoir de sens que ce qui vient nous interpeller et dont nous pouvons
parler. Wittgenstein n’est pas loin, qui affirmait que ce dont on ne peut parler il
faut le taire. Le hors langage acquiert sens dans et par la parole proférée.

6. Dialogal — dialogique

L’intérét véritable de 'ouvrage de Jacques réside dans la remise en valeur
du dialogue dans les divers discours contemporains. Il est temps de décrire ce
qu’est le dialogal et ce que renferme /e dialogique, pour ce faire, lisons ce
passage:

«On décrira comme dialogale une situation ou sont réunies toutes les conditions

indispensables d'un véritable dialogue. C'est une limite idéale en-dega de laquelle

nous trouvons la négociation et la simple conversation. L'espace interlocutif y est
envahi par le champ des forces et des intéréts. Mais si 'essence de la parole est d’¢tre
pacifiante et créatrice, de combattre le silence ¢t la nuil, nous ne connaissons
empiriquement que des situations plus ou moins conflictuelles, que des discours
mélés a la violence. On appellera dialogique la constitution de tout discours qui fait
sens dans un contexte interlocutif, malgré certaines infractions a la canonique du
dialogue, distorsions que subit I'exigence de communicabilité. Ce dialogisme a ses

degrés. Le dialogal est la plénitude du dialogisme, sa borne supéricure.» *

Si le dialogal est la plénitude du dialogique, ce dernier constitue la mesure
minimale du dialogue, la phase dérivée — et non pas canonique — de ce qui
devrait étre. En ce sens, les questions que nous posions en commengant
trouvent ici réponse: I'analyse porte sur les conditions d’un dialogue ou sont
assurées les exigences théoriques énoncées plus haut. Cela révele, en méme
temps, la modestie inhérente a toute philosophie authentique: malgré le
savoir encyclopédique (dont Francis Jacques fait ¢legamment preuve), la
pensée est toujours dépassée par ce quelle trouve face a elle, toujours d¢ja
dépassée par ce qui ne peut étre formulé théoriquement. Et s’il est un aspect de
I’existence que ’on ne saurait réduire a une théorie, c’est bien le dialogue qui
— comme le montre 'auteur — échappe aux conventions ou organisations
préétablies, et pourtant obéit a certaines lois ou conditions de possibilité. La
tache ou le devoir de ’homme, c’est-a-dire du philosophe, consiste a chercher
a réaliser au mieux ces conditions et a éviter les transgressions trop fréquentes
des lois canoniques. On comprendra, nous I’espérons, que 'ceuvre de Francis
Jacques se situe au plan de la description des conditions de possibilité du
dialogue, mais que simultanément elle ouvre la voie d'un devoir pour I'hu-

3 Idem, p. 216-217.



306 JACQUES SCHOUWEY

manité et ainsi exige discussion sur la place méme du dialogue, non seulement
en philosophie, mais avant tout dans I’existence quotidienne.

Nous pensons que si le dialogal est une borne ou une limite supérieure pour
le dialogique, il est nécessaire de tendre vers cette perfection du dialogue ot les
locuteurs sont de vrais interlocuteurs, d’authentiques partenaires, qui dépas-
sent la simple lutte ou négociation, captivés qu’ils sont par ce qui les inter-
pelle.

7. En guise d’inter-rogation

Tout texte est réponse, toute parole est réponse, mais réponse a une ques-
tion, a une inter-rogation. L’invite a la réflexion est question et réponse, mais
surtout champ ouvert entre le locuteur et I’allocutaire. En ce sens méme — et
peut-étre surtout — I’écrit est un appel qui ouvre ce champ et réclame inter-
locution. Le monde des philosophes a trop longtemps vécu dans I’autarcie
d’une pensée personnelle, privée, dans la suffisance ou la jouissance d’une
autonomie repue. Dialogue et confrontations ont trop souvent fait partie d’un
vocabulaire idéologique, sans jamais désigner une réalité. La solitude du
penseur a jusqu’ici été respectée, pour ne pas dire consacrée. Le grand penseur
est, par définition, le solitaire qui s’enferme dans son antre ou se perd dans la
nature; c’est I’étre humain non contaminé par les questions banales de la
quotidienneté.

Francis Jacques nous montre la pensée dans I’entre-deux des personnes,
dans I’acceptation et la discussion patiente des idées émises par ['autre. Dia-
loguer, ne serait-ce pas, en fin de compte, le sens méme de 'existence? Ne
serait-ce pas la fin de la violence?



	Études critiques : du dialogue en philosophie : notes à propos de l'ouvrage de Francis Jacques : l'espace logique de l'interlocution

