
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : du dialogue en philosophie : notes à propos de
l'ouvrage de Francis Jacques : l'espace logique de l'interlocution

Autor: Schouwey, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 118 (1986). P. 297-306

DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE

Notes à propos de l'ouvrage de Francis Jacques:
L'espace logique de l'interlocution^

Jacques Schouwey

«Socrate: Quel est. dès lors, visiblement, celui qui là-dessus énonce son opinion?
moi qui interroge, ou bien toi qui réponds? — Alcibiade: C'est moi. — Socrate: Et si

maintenant je te demande quelles sont les lettres dont est fait mon non : Socrate, et

que tu me répondes quelles sont ces lettres, qui de nous les énonce11 — Alcibiade:
C'est moi. — Socrate: Poursuivons donc! En un mot. dis-le moi. quand il \ a

question et réponse, qui énonce son opinion celui qui pose la question, ou bien celui
qui y répond? — Alcibiade: C'est, me semble-t-il bien. Socrate, celui qui y répond.
— Socrate : Or. tout à l'heure, d'un bout à l'autre de notre conversation, n'était-ce pas
moi qui posais les questions'.' — Alcibiade: Oui.— Socrate: Et toi qui y répondais?
— Alcibiade: Hé! Absolument. — Socrate: Mais quoi? Ce qui a été dit. lequel de

nous deux l'a dit9 — Alcibiade: D'après ce dont nous sommes tombés d'accord.
Socrate, il est évident que c'est moi. — Socrate: Et ce qui a été dit. n'est-ce donc pas
ceci: relativement au juste et à l'injuste, le bel Alcibiade, fils de Clinias. n'en a pas de

connaissance, mais il croyait en avoir'.'...»:

1. Les grecs nous ont habitués à concevoir l'activité philosophique comme
dialogue, discussion entre personnes à propos d'un sujet. Socrate, dit-on.
aimait parler avec ses concitoyens pour les amener à la vérité. Nul n'ignore les

célèbres dialogues socratiques de Platon, où le maître met en œuvre sa maïeutique.

Au long de l'histoire de la pensée, le dialogue ressurgit épisodiquement
comme le moyen préférable pour trouver la vérité. Ainsi, au Moyen-Age.
Abélard rédige un «Dialogue entre un philosophe, un Juif et un Chrétien»3

qui doit faire voir le christianisme comme la vérité absolue et totale qui
confesse en soi toutes les autres.

Ainsi encore, à l'époque moderne, Berkeley propose «Trois dialogues entre
Hylas et Philonoüs contre les sceptiques et les athées»4, pour faire prévaloir le

point de vue de l'idéalisme. Plus proche de nous, Vladimir Soloviev présente

1 Francis Jacques. L'espace logique cle l'interlocution. Paris 1985.
-' Platon. Alcibiade, trad, de Léon Robin dans la Pléiade. Paris. 1971.
1 Abaerlardus Petrus. Œuvres choisies d'Abêlard: Logique (première partie) —

Ethique — Entre un philosophe, un Juif et un Chrétien» — Textes présentés et traduits
par M. de Gandillac. Paris. 1945.

4 Berkeley. Trois dialogues entre Hylas et Philonoüs». Trad. A. Leroy. Paris.
1970.



298 JACQUES SCHOUWEY

«Trois entretiens sur la guerre, la morale et la religion»5. On connaît, d'autre

part, l'importance prise dans les universités par les colloques et les échanges de

points de vue: c'est devenu une véritable mode du travail scientifique.
Dialogue est devenu le mot clé des relations humaines. Le mot passe-partout
d'une civilisation envahie par la robotisation dans les communications: on

veut dialoguer, on cherche à discuter avec l'autre. Toute affirmation passe

pour autoritaire, tout refus pour despotisme.
Si le dialogue occupe tant de place dans le monde contemporain, le

philosophe ne peut pas ne pas s'en préoccuper. Francis JACQUES, dès Dialogi-
ques6 et Différence et subjectivité1, n'a cessé de disséquer ce phénomène
souvent interpellé et jamais analysé: le dialogue. Son récent ouvrage, L'espace

logique de l'interlocution*, synthétise ses positions à ce sujet. Nous voudrions,
dans les remarques qui suivent, présenter et discuter certaines thèses du

philosophe, ainsi qu'émettre certaines hypothèses.

2. Dialogues illusoires

Couramment, l'on entend par dialogue une sorte de vague consensus à

propos de tout et rien, quand on n'entend pas par là la simple et banale
discussion ou causerie, jacasserie sur le temps qu'il fait. Le monde politique et

économique nous offre l'exemple constant des négociations qui doivent aboutir

à un accord et révéler ainsi la validité du dialogue. Les débats contradictoires

passent aussi pour des dialogues. Mais ces trois formes — conversation,
négociation, débat contradictoire — ne sont-elles pas, en définitive, des

pseudo-dialogues, des dialogues tronqués et truqués, des masques destinés à

masquer l'impérialisme ou la lâcheté de leurs protagonistes? Mais alors se

pose aussi la question de savoir ce qu'est un vrai dialogue, et quelles en sont les

conditions de possibilité.
Francis Jacques a mené une subtile et précieuse analyse des points

communs et des divergences qu'il y a entre dialogue et négociation9, qui doit faire

apparaître la constitution du vrai dialogue, disons: la constitution dialogale
(ou dialogique) du dialogue10; suivons ici cette analyse et formulons, à

l'occasion, certaines remarques.
Un point commun réunit négociation et dialogue : les deux veulent mener

une enquête à deux (au moins) à propos de quelque chose. Mais quatre traits
les séparent: a) le contexte: dans la négociation le contexte est celui de forces

en présence qui doivent user de procédés considérés illégitimes par le dialo-

5 Vladimir Soloviev, Trots entretiens sur la guerre, la morale et la religion. Trad, de
B. Marchadier et F. Rouleau, Paris, 1984.

6 Francis Jacques, Dialogiques, Paris 1979.
7 Francis Jacques, Différence et subjectivité, Paris 1982.
8 Francis Jacques, L'espace logique de l'interlocution, Paris 1985.
9 Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 123-130.
10 Nous reviendrons sur ces expressions plus loin.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 299

gue, tels que surenchère, menace, bluff... Le contexte du dialogue est, au
contraire, soustrait au champ des forces en lutte, il est paisible ' '. Nous croyons
devoir souligner ici qu'il ne peut s'agir que du dialogue idéal, de celui où les

partenaires sont d'une parfaite équité,... ce qui ne se présente que rarement12;
b) l'objectif commun: la négociation recherche un arrangement d'intérêts,
tandis que par le dialogue les partenaires visent une «approximation
réciproquement acceptable sur les valeurs de vérité et de justice»l3 ; c) l'accord visé:

une négociation est tenue d'aboutir à un consensus entre les partenaires; si tel
n'était pas le cas, l'échec engendrerait violence et recherche, par d'autres

moyens, de faire prévaloir son avis sur celui du partenaire. Le dialogue
n'amène pas nécessairement au consensus, et même n'a pas toujours de terme :

un dialogue que l'on arrête n'est pas un dialogue clos où tout est dit. C'est par
une décision que l'on stoppe un dialogue, mais il peut être repris à tout
moment14. Ce troisième point de comparaison soulève pour nous une question:

est-ce que «l'approximation réciproquement acceptable sur les valeurs
de vérité et de justice» n'est pas en quelque sorte un consensus qui permet
l'aboutissement et, par là, la clôture du dialogue Est-ce que la description du

dialogue comme non clos n'est pas une idéalisation? Encore une fois, dans

l'ordre de la description des conditions de possibilité du dialogue, c'est tout à

fait correct, mais ne faut-il pas voir aussi le dialogue dans son déroulement
quotidien? d) les instances énonciatives: si le dialogue est une communication
canonique et directe, sans délégation de compétences, la négociation est une
communication instituée et médiate où les partenaires représentent des groupes

d'intérêts, où ils parlent au nom de et presque jamais en leur nom propre

15.

De cette comparaison, l'auteur tire le portrait du négociateur :

« Méticuleux, actif, patient, il a le goût et le sens du secret, l'œil perçant du fin tireur.
Le négociateur superbe est doué pour supporter l'ambiguïté, il sait déceler la faille
dans la défense comme le changement dans la stratégie, apprécier la plus faible
modification dans l'humeur individuelle ou la détermination de l'opportunité.»16

11 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 123-125.
12 Si la recherche vise les conditions idéales et optimales du dialogue, si c'est ce que

l'auteur entend par transcendantal, il est difficile de ne pas souscrire à ses vues; mais il
serait regrettable d'omettre les conditions réelles, incluant divergences de caractère des

partenaires, argumentations persuasives diverses, et donc «forces» d'une certaine
manière inévitablement présentes et constructives. Il serait peut-être bon d'analyser la

valeur des champs de forces pour voir ce qui détermine vraiment l'issue du dialogue ou
de la négociation. Ici des exemples concrets seraient utiles et nécessaires.

13 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution. p. 125.
14 Cf. op. cit., p. 126.
15 Cf. op. cit., p. 129.
16 Cf. op., cit., p. 130.



300 JACQUES SCHOUWEY

Mais plus essentielle encore est la détermination du dialogue à l'aide de

cette comparaison avec la négociation. Devient alors décisif pour le dialogue
le caractère interpersonnel de la communication ". Négociation, discussion et
même certains dialogues présentés par les penseurs ne sont que des modes
dérivés du vrai dialogue18. L'auteur reproche — à bon escient, croyons-nous
— à une certaine tradition thomiste d'avoir transformé le dialogue de saint
Thomas en une sorte de monologue ; le platonisme aurait fait de même avec le

dialogue de Socrate19. Quoiqu'il en soit historiquement, de fait il est indéniable

que ce que nous tenons pour dialogue est souvent la réalité d'un long et

morne monologue où l'interlocuteur ne joue que le rôle de récepteur. Les

médias offrent le meilleur exemple de pseudo-dialogue20, mais il suffit de

songer à certaines conversations où chacun poursuit son discours sans tenir
compte de ce que l'autre lui a dit dans ses interventions, il suffit de penser à ces

juxtapositions de monologues.
A partir d'une telle distinction entre dialogues authentiques et dialogues

illusoires se présente, pour Francis Jacques, la tâche d'une description
transcendantale des conditions du dialogue.

3. Raison, langage, dialogue

Partant d'une position transcendantale. Jacques fait référence à Kant qu'il
veut reprendre dans une discussion dialogale21. Si Kant est convaincu de la

priorité transcendantale de la raison, alors que Hamann, de son côté, optait
pour celle du langage, l'auteur veut montrer que la problématique du langage
se recoupe avec celle de la raison, par la problématique de la communication22.

Ainsi à la dichotomie habituelle entre pensée (raison) et langage, à la

mise en évidence de la première — comme c'est le cas dans la modernité — et à

celle du second — que l'on peut déceler dans l'univers contemporain —,
l'auteur préfère la structure dialogale unissant pensée et langage et réfutant
l'idée d'une pensée pure qui ne chercherait «ses mots» que par la suite.

"Cf. op. cit.. p. 21.
18 II faudrait encore montrer en quoi chacun de ces modes dérivés présuppose la

structure dialogique.
19 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 145.
20 Cf. op. cit.. p. 194-195.
21 Notons que ce projet se rapproche sur plus d'un point de celui de Karl Otto Apel

qui cherche à renouveler la philosophie transcendantale kantienne en la détachant du
sujet traditionnel pour l'ancrer dans les jeux de langage communicationnels. La
communauté de la communication est l'a priori qui doit permettre de transformer la
philosophie. Apel se réfère à Wittgenstein pour développer sa thèse selon laquelle le langage
est une condition de validité de toute compréhension. De plus Apel tente d'établir des
liens étroits entre la tradition analytique et la tradition continentale (phénoménologie,
herméneutique, dialectique). On peut ainsi voir que le projet de Francis Jacques tente
également une synthèse vivante entre des éléments de tradition.

22 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 518-519.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 301

Intériorité d'une pensée et extériorité d'un langage sont donc des fixations qui
empêchent la vitalité de la communauté; ce sont même des expressions
inadéquates ne relatant que partiellement et partialement la réalité de la
communication. Lorsqu'on privilégie la raison, on omet «l'historicité du
catégoriàl»23; tandis que lorsqu'on accentue le langage, on devient facilement
prisonnier des structures imposées par l'usage de la langue. Seul le dialogue,
interlocution incessante, permet de respecter la vivacité de la pensée et justifie
l'évolution des concepts et des mots, ainsi que cette célèbre «évolution des

mentalités». Encore faut-il comprendre adéquatement le dialogue comme
interaction ou interlocution.

4. Interlocution — Interaction — interrogation

A plusieurs reprises, Francis Jacques insiste sur l'interlocution, l'interaction

et même l'inter-rogation. Cette triade nous a paru le centre du dit de

l'ouvrage, Tinter revenant constamment comme l'entre-deux de la relation,
comme le cœur du dialogue, 1'inter étant le dia, reléguant le — logue au mythe
d'un savoir absolu24. Parler, agir, questionner ne sont autres que parler à, agir
avec et soulever ensemble une question. Le lieu de cet entre-deux est parfois
difficilement repérable (par exemple dans l'interrogatoire policier), il n'en est

pas moins la spécificité de la relation humaine, qui n'est pas une «propriété
relationnelle» du sujet parlant, agissant ou questionnant25, mais un au-delà —

et pourquoi pas: un en-deçàl — du sujet qui guide et indique (sans l'imposer
ni s'imposer) ce dont il est question. L'entre-deux de l'interlocution, de

l'interaction ou de l'interrogation dépasse ou surpasse les locuteurs, acteurs ou
interrogateurs, il les précède et donne sens à leur dire, agir et questionner.

L'exemple judicieux choisi par Francis Jacques est celui de l'amour où

l'entre-deux de l'existence partagée subsume les particularités et volontés
personnelles :

«L'amour n'est proprement ni possession de l'un par l'autre (Eros), ni don mutuel de

l'un à l'autre (Agapè). il est d'abord une relation de prédilection capable de susciter et
de ressusciter des personnes existantes. Ceci s'observe : quiconque aime et parle, naît

comme personne. L'autre indispensable. Il est de son essence d'exister au-delà de

mon imaginaire, de mon affect et de mes tendances. Un tropisme vers l'autre ne fait

23 Ibid.
24 Chez Jacques, l'interaction n'est pas une suite d'action et de réaction, elle est avant

tout un « processus synchronique qui s'effectue entre eux (les êtres en interaction) en tant
seulement qu'ils sont en relation» (Fr. Jacques. L'espace logique de l'interlocution.
p. 209). L'interaction est interlocution lorsqu'elle s'effectue dans le langage. On peut
déjà percevoir ici l'importance qu'aura pour l'auteur l'analyse du langage; nous apprécions

surtout cet effort de synthèse intellectuelle, visant à montrer la possibilité de

cohabitation d'une pensée de type analytique et d'une pensée qu'on dirait adlinguistique.

Cf. Hottois, Pour une métaphilosophie du langage. Paris 1981).
25 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution. p. 134-135.



302 JACQUES SCHOUWEY

pas une relation. Emerveillement non de voir réalisé l'être absolument souhaité,
mais d'accepter l'existence de ce qui sera ensuite le plus imaginé.»26

L'entre-deux de l'amour est aussi et surtout celui de la «parole
pleine»:

« L'amour est peut-être la meilleure métaphore de la parole pleine : dans la parole, je
sais que je ne suis pas seul, donc je suis; dans l'amour, je le sens. Dans les deux cas:
donc tu es. Il convient donc de considérer la dyade communautaire comme un
tout.»27

A la vue de ces idées, défendues avec brio, il est toutefois permis de se

demander si la relation précède (ontologiquement, éthiquement ou sous quelque

autre étiquette que ce soit) les membres de la relation ; peut-il, en effet, y
avoir relation sans membres déjà constitués, déjà signifiants? Lorsque l'entre-
deux devient prédominant, n'est-on pas face à la neutralité d'une relation dont
les termes ont perdu toute personnalité ou toute authenticité, face à des termes
qui ne sont termes de rien? La relation (locutive, interrogative, d'action)
n'est-elle pas primordialement dépendante des sujets qui veulent bien parler
et écouter, questionner et répondre, agir et subir? En un mot: l'entre-deux ne

dépend-il pas des deux qui le constituent comme entrel Mais, d'un autre côté,
les termes de la relation ne sont-ils pas effectivement termes en fonction de la

relation qui ainsi les constitue en tant que pôles ou termes, ce qui pourrait
signifier l'impossibilité de tout solipsisme ou, plus simplement, de tout ego

primordial et donateur de sens?28

Pour Francis Jacques, l'insistance sur l'entre-deux dénote que:

1. l'acte de langage ne saurait être de nature privée29.
2. l'interrogation — à la différence du questionnement — est originairement

tournée vers autrui, et qu'elle requiert trois conditions :

a) les questions doivent être informelles, c'est-à-dire qu'aucune réponse
prévisible ne doit venir fermer la question par une phrase déclarative.

b) ce qui est question doit être réel.

c) le questionnement englobe une situation d'argumentation réelle où la

contextualisation des unités sémantiques du langage ou leur codification

n'est pas fixée30.

26 Op. cit., p. 140.
27 Op. cit., p. 142.
28 L'herméneutique philosophique de Hans-Georg Gadamer développe déjà ce

thème de l'entre-deux pour la compréhension. Notons que Jürgen Habermas, en dépit
des attaques répétées qu'il a effectuées contre l'herméneutique de Gadamer, a été

fortement influencé par l'analyse gadamérienne des conditions de possibilité de la

compréhension et de la place du dialogue dans le processus de compréhension.
29 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 280.
«»Cf. op. cit.. p. 308.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 303

3. les stratégies du dialogue présupposent une triple conjecture:
a) les interlocuteurs doivent être aptes à assurer et préserver leur identité

personnelle.
b) ils doivent être capables de faire des conjectures.
c) ils doivent admettre une loi initiale d'échange31.

4. le sens n'est jamais le fruit d'un individu, mais toujours le produit de
l'interaction verbale de plusieurs32.

A notre avis, casser ainsi le privilège multiséculaire de l'ego, mettre en
valeur la place ignorée jusqu'ici de l'espace qui permet aux différents ego de se

prononcer, et enfin insister sur le fait que le sens n'est pas le fait d'un individu
mais de la rencontre de personnes, ne signifie rien d'autre qu'indiquer la place
eminente et unique de la relation comme unité vivante et vivifiante. Il est vrai
que trop souvent nous réduisons le dialogue ou l'interlocution à une succession

de paroles proférées sans écho et dites pour et à personne. En soulignant la

place de l'Inter, Francis Jacques nous rappelle à l'ordre et nous réveille de

notre léthargie intellectuelle ou de notre sommeil solipsiste. D'entrée de jeu,
l'homme est avec et pour — ou contre — autrui: rien ne peut le dispenser de

cet entre-deux, il y est condamné.

5. Parole, sens, référence

Parler est ainsi déjà, pour Francis Jacques, un acte communautaire qui
exige l'entre-deux d'une locution-réception; en clair, parler est toujours parler
à et de (même si l'allocutaire n'est pas clairement désigné ou si ce dont il est

question échappe à une première considération). Parler présuppose donc

toujours: une instance enunciative, un système de signes compréhensibles

pour le locuteur et l'allocutaire, un sens et une référence. Cette relation
sémantique tétradique réfute la conception dyadique de Ferdinand de Saussure

pour qui le sens est révélé dans le couple signifiant-signifié; elle conteste

11 Cf. op. cit., p. 337-338.
32 Toute l'analyse que propose Francis Jacques de l'interlocution. l'interrogation et

l'interaction prend appui sur les recherches de la philosophie analytique. Ainsi, par
exemple, dans lc chapitre intitulé «Notion d'à priori communicationnel» (p. 323-388).
Jacques reprend et discute la thèse d'Austin sur les performatifs et les constatifs. pour
montrer qu'Austin a légué aux sciences sociales le problème des conditions
conventionnelles de production d'un acte de langage. Ainsi encore, dans l'analyse de la structure

inter-rogative du questionnement. Jacques critique l'hypothèse pragmatique
assimilée aux idées de Searle et Grice. Notons encore que les stratégies du dialogue qui
présuppposem la capacité des interlocuteurs de faire des conjectures sont un emprunt
plus ou moins avoué à l'œuvre de Frege qui dit dans La Pensée que si deux interlocuteurs
associent au même mot des sens tout à fait différents (chacun déterminant pour son

compte la référence du mot), alors ils ne parlent pas le même langage. Ce qui signifie que
A et B pourront énoncer quelque chose d'intelligible et d'acceptable mutuellement.
Même s'ils n'utilisent pas les expressions linguistiques de façon identique, ils pourront
se comprendre tout en pratiquant des transgressions sémantiques limitées.



304 JACQUES SCHOUWEY

aussi la validité de la triade énoncée par Frege: signe-sens-référence. Place est

faite, dans la recherche du sens, aux instances énonciatives en relation33.
Le sens ne provient alors pas de l'initiative privée d'un ego, mais de la

relation discursive de deux ou plusieurs personnes.
Ainsi:
«Plutôt que de science des significations, la sémantique est science de

l'activité signifiante interdiscursive.»34
Mais il est aussi clair que si le sens jaillit au cours de l'interlocution, celle-ci

présuppose des acteurs qui ont l'initiative d'énoncer des thèmes dans un
langage aux conditions pré-établies par la communauté. C'est pourquoi il faut

distinguer «l'initiative thétique dont l'ego assure la responsabilité et l'initiative

sémantique qui doit être quelque peu partagée entre nous»35.

Nous nous demandons cependant si le moule de l'énoncé thétique n'est pas
déjà la structure sémantique fournie par la langue et si, d'un autre côté,

l'initiative sémantique ne pourrait pas provenir de l'ego comme sujet personnel

précédant toute relation. En d'autres termes, la distinction entre initiative
thétique et initiative sémantique ne fait-elle pas trop facilement abstraction
du fait qu'une thèse (ou un thème) énoncée a du sens et que le sens n'est jamais
autre que le sens d'une thèse (ou parole)? Lorsqu'on distingue, on doit
toujours veiller à ne pas séparer ou disjoindre, pour pouvoir comprendre la

relation. Dans le cas énoncé, il nous semble que la distinction ne montre pas
assez comment l'un des membres de l'alternative présuppose toujours l'autre.

Cela dit — ou plutôt: mis en question, c'est-à-dire suspendu entre le penseur

et nous ses lecteurs — nous devons revenir à la parole qui a un sens.

Contrairement à certaines idéologies contemporaines qui réduisent le

discours au sens qu'il peut avoir et mettent entre guillemets la référence ou le

réfèrent, contrairement à ces pensées rivées au langage — parlé ou écrit — et

qui refusent que l'on puisse parler d'autre chose que des mots, Francis Jacques
admet comme réfèrent l'extralinguistique:

«Le hors langage constitue une condition fonctionnelle du langage, et
celui-ci une médiation vers l'extralinguistique.»36

Mais le hors langage, le monde à dire ou à percevoir, ne peut entrer dans le

sens que par une initiative commune:
«Seul, un moi ne saurait se frayer un chemin signifiant jusqu'au monde à

dire.»37

33 Cf. Fr. Jacques, L'espace logique de l'interlocution, p. 153.
34 Idem, p. 392.
35 Idem, p. 549.
36 Idem, p. 148.
37 Idem. p. 150.



DU DIALOGUE EN PHILOSOPHIE 305

Nous pouvons valider cette thèse à l'aide d'une expérience banale et même
triviale : lorsque nous comprenons quelque chose d'essentiel, nous tenons à le

communiquer, ne serait-ce que pour voir si l'autre comprend aussi ce qui est

en jeu ; ou encore plus simplement : aucun secret — fût-il d'Etat — n'a de sens
s'il n'est pas en quelque manière divulgué. En résumé, ce qui n'est pas dit, pas
adressé à autrui ainsi interpellé, n'a pas vraiment de sens, mais, inversement,
ne peut avoir de sens que ce qui vient nous interpeller et dont nous pouvons
parler. Wittgenstein n'est pas loin, qui affirmait que ce dont on ne peut parler il
faut lc taire. Le hors langage acquiert sens dans et par la parole proférée.

6. Dialogai — dialogique

L'intérêt véritable de l'ouvrage de Jacques réside dans la remise en valeur
du dialogue dans les divers discours contemporains. Il est temps de décrire ce

qu'est le dialogai et ce que renferme le dialogique; pour ce faire, lisons ce

passage:

«On décrira comme dialogale une situation où sont réunies toutes les conditions
indispensables d'un véritable dialogue. C'est une limite idéale cn-deçà de laquelle
nous trouvons la négociation et la simple conversation. L'espace interloculif \ esl
envahi par lc champ des forces et des intérêts. Mais si l'essence de la parole est d'être
pacifiante et créatrice, de combattre le silence cl la nuit, nous ne connaissons
empiriquement que des situations plus ou moins conflictuelles, que des discours
mêlés à la violence. On appellera dialogique la constitution de tout discours qui fait
sens dans un contexte interlocutif. malgré certaines infractions à la canonique du

dialogue, distorsions que subit l'exigence de communicabilité. Ce dialogisme a ses

degrés. Le dialogai est la plénitude du dialogisme. sa borne supérieure.»"'

Si le dialogai est la plénitude du dialogique, ce dernier constitue la mesure
minimale du dialogue, la phase dérivée — et non pas canonique — de ce qui
devrait être. En ce sens, les questions que nous posions en commençant
trouvent ici réponse: l'analyse porte sur les conditions d'un dialogue où sont
assurées les exigences théoriques énoncées plus haut. Cela révèle, en même

temps, la modestie inhérente à toute philosophie authentique: malgré le

savoir encyclopédique (dont Francis Jacques fait élégamment preuve), la

pensée est toujours dépassée par ce qu'elle trouve face à elle, toujours déjà

dépassée par ce qui ne peut être formulé théoriquement. Et s'il est un aspect de

l'existence que l'on ne saurait réduire à une théorie, c'est bien le dialogue qui
— comme le montre l'auteur — échappe aux conventions ou organisations
préétablies, et pourtant obéit à certaines lois ou conditions de possibilité. La

tâche ou le devoir de l'homme, c'est-à-dire du philosophe, consiste à chercher
à réaliser au mieux ces conditions et à éviter les transgressions trop fréquentes
des lois canoniques. On comprendra, nous l'espérons, que l'œuvre de Francis

Jacques se situe au plan de la description des conditions de possibilité du

dialogue, mais que simultanément elle ouvre la voie d'un devoir pour l'hu-

38/fitem, p. 216-217.



306 JACQUES SCHOUWEY

manité et ainsi exige discussion sur la place même du dialogue, non seulement
en philosophie, mais avant tout dans l'existence quotidienne.

Nous pensons que si le dialogai est une borne ou une limite supérieure pour
le dialogique, il est nécessaire de tendre vers cette perfection du dialogue où les

locuteurs sont de vrais interlocuteurs, d'authentiques partenaires, qui dépassent

la simple lutte ou négociation, captivés qu'ils sont par ce qui les interpelle.

7. En guise d'Inter-rogation

Tout texte est réponse, toute parole est réponse, mais réponse à une question,

à une inter-rogation. L'invite à la réflexion est question et réponse, mais
surtout champ ouvert entre le locuteur et l'allocutaire. En ce sens même — et

peut-être surtout — l'écrit est un appel qui ouvre ce champ et réclame
interlocution. Le monde des philosophes a trop longtemps vécu dans l'autarcie
d'une pensée personnelle, privée, dans la suffisance ou la jouissance d'une
autonomie repue. Dialogue et confrontations ont trop souvent fait partie d'un
vocabulaire idéologique, sans jamais désigner une réalité. La solitude du

penseur a jusqu'ici été respectée, pour ne pas dire consacrée. Le grand penseur
est, par définition, le solitaire qui s'enferme dans son antre ou se perd dans la

nature; c'est l'être humain non contaminé par les questions banales de la

quotidienneté.
Francis Jacques nous montre la pensée dans l'entre-deux des personnes,

dans l'acceptation et la discussion patiente des idées émises par l'autre.
Dialoguer, ne serait-ce pas, en fin de compte, le sens même de l'existence? Ne
serait-ce pas la fin de la violence?


	Études critiques : du dialogue en philosophie : notes à propos de l'ouvrage de Francis Jacques : l'espace logique de l'interlocution

