Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Approche de la mystique

Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 281-289

APPROCHE DE LA MYSTIQUE*

CARL-A. KELLER

Conformément a son titre, la présente étude est une approche, une tenta-
tive de baliser une voie, d’indiquer une démarche scientifique susceptible de
nous conduire vers un but: la connaissance de la mystique. Nous nous pro-
posons d’ébaucher une méthode qui permettra, sinon de comprendre le phé-
nomeéne en question, du moins de mieux discerner la tdche qui incombe a la
recherche dans ce domaine.

I. Mystique et «états autres» («Altered states of consciousness»)

Avant d’esquisser une méthodologie adéquate, il convient de définir avec
exactitude le phénoméne qu’on désire examiner. Il ne s’agit certes pas de
commencer par élucider la nature et le sens de ce qu’on appelle la « mystique»;
mais il est nécessaire d’isoler dans 'immensité des activités et des expériences
humaines le champ limité que la présente étude se donne d’aborder. Nous
désirons donc dire ce que nous entendons par le terme de «mystique», et
situer I’objet dont ’exploration scientifique constitue le théme des quelques
réflexions qui vont suivre.

Cette tache nous oblige d’emblée a prendre position, avec le plus de clarté
possible, dans un débat extraordinairement complexe. Notre opinion au sein
de ce débat déterminera I'orientation de notre travail ainsi que son contenu.
Les spécialistes de la mystique ont en effet de plus en plus élargi I'étendue de
leurs investigations. En considérant la mystique comme étant essentiellement
une «expérience» vécue passivement (cf. déja William James'), un événe-
ment affectant le psychisme, une «survenance» subie par le mystiq{le, un état
psychique inhabituel (par exemple le fameux «sentiment océanique») que le
sujet serait contraint, aprés coup, d’interpréter, les chercheurs ont abouti
finalement a une inflation du terme de «mystical experience» qui désigne
désormais couramment un grand nombre d’états psychiques anormaux ou
extraordinaires, des états dits «supérieurs» ou «paroxystiques», des «peak
experiences»? qui modifient la conscience ordinaire, laissant en celui qui les
éprouve un souvenir quasi indélébile. Ainsi, R.C. Zaehner, dans son livre

* Texte d’une conférence, prononcée a Genéve dans le cadre de la Société suisse pour
la science des religions, le 16 octobre 1984.

I WILLIAM JAMES: The Varieties of Religious Experience, London, 1902, chapitre
XVI et XVIL

2 L’expression « peak experience », inadéquatement rendue par «état paroxystique»,
a été introduite dans la discussion savante par A. H. MasLow: Religion, Values and
Peak Experiences, Ohio State University, 1964.



282 CARL-A. KELLER

intitulé «Mysticism, Sacred and Profane»3, a mis cote a cOte, tout en les
différenciant, des états psychiques modifiés par des drogues, le sentiment
d’union avec la nature et celui de fusion avec un Absolu ou de communion
avec un Etre divin. De méme dans un livre largement répandu, Ben-Ami
Scharfstein 4 a examiné entre autres « Everyday Mysticism», « Creators’ Mys-
ticism», et « Psychotic Mysticism», pour aboutir dans le dernier chapitre a
I’énumération de « Onze quintessences de I’état mystique» parmi lesquelles le
lecteur trouvera aussi bien le «mysticisme de tous les jours» que cet «état
mystique» que connait le poéte dans ses ¢élans lyriques ou qu’éprouve le
savant dans ’exaltation d’une grande découverte.

Cet élargissement du champ d’investigation relatif a la mystique et a ses
manifestations a nécessairement abouti a I’éclosion prolifique, excessive
méme, de questions difficiles et donc controversées. Quelle est la différence
entre les divers «états mystiques»? Qu’est-ce qui distingue I’état mystique
religieux de celui qui ne I’est pas? Comment définir le rapport entre un état
mystique induit par 'usage de drogues et les états mystiques de Jean de la
Croix ou de Shankara? Et de maniére plus générale, comment articuler le
rapport entre ’expérience (i.e. la «survenance») d’un état mystique et le
discours interprétatif qui tente d’en décrypter le sens? Ou encore comment
traiter du rapport entre langage mystique et manifestation d’une rupture
(«mystique») du-niveau de conscience ? Le langage n’est-il qu'une conceptua-
lisation ou une rationalisation postérieure a I’événement mystique, ou déter-
mine-t-il plutét la nature de I’expérience elle-méme? Ou est-il en réalité
parfaitement indifférent?

Nous estimons, pour notre part, que ce «grossissement» du champ d’in-
vestigation relatif a la mystique est a la fois utile et néfaste. Il est utile parce
qu’il attire notre attention sur le fait que le phénomeéne dit «mystique» com-
porte il est vrai des états psychiques modifiés, qu’il englobe effectivement des
ruptures du niveau de conscience. Mais il nous parait nécessaire de s’imposer
face a cette inflation de la notion de «mysticisme», une certaine ascése dans
son emploi. En considérant la «mystique» uniquement comme un état d’es-
prit qui peut frapper n’importe qui, n’importe quand, on fait fi du témoignage
de ceux qu’on appelle traditionnellement les «mystiques»?.

¥ R.C. ZAEHNER: Mysticism, Sacred and Profane, Oxford, 1957.

* BEN-AMI SCHARFSTEIN: Mystical Experience, Indianapolis/New York, 1973,
| > Comme nous le soulignerons dans la troisiéme partie de cette bréve communica-
tion, la modification de la conscience est le résultat d’une pratique, d’un effort. A ce
sujet, nous faisons entiérement ndtre unc remarque de Robert M. GiMeLLO: « The
mysticism of any particular mystic is really the whole pattern of his life. The rare and
wonderful “peaks™ of experience are part of that pattern, but only a part, and their real
value lies only in their relations to the other parts, to his thought, his moral values. his
conduct towards others, his character and personality, etc. The modern study of mys-
ticism has, I believe, tended to overlook those relations » (« Mysticism in Its Contexts». in

STEVEN KAtz éd., Mysticisin and Religious Traditions, Oxford, 1983, p. 85. — Clest
nous qui soulignons.)



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 283

Une autre raison, péremptoire, pour considérer pareille inclusion comme
superflue vient du fait que, depuis quelques années, 1’étude de ces «états
autres» (Altered States of Consciousness, «A.S.C.» dans la suite du texte),
constitue le sujet de recherches scientifiques menées conjointement par des
biologistes, des physiologistes, des médecins et des psychologues. Les
«A.S.C.» provoqués par I'usage de drogues, par des méthodes d’hyperstimu-
lation sensorielle ou au contraire par leur privation, les techniques et les effets
de ce que I’on appelle couramment le «lavage de cerveau» impliquent mani-
festement des processus a la fois physiologiques et psychiques que des métho-
des expérimentales permettent d’élucider. Dans ce domaine, de trés nom-
breuses études ont déja été faites ou sont encore en voie d’exécution. Leurs
résultats ont naturellement des incidences sur la compréhension de certains
aspects du phénoméne mystique — sur ce point, les travaux de spécialistes tels
que Charles Tart®, Roland Fischer’, ou Peter Heigl® font parmi d’autres
autorité. Mais la mystique dans son ensemble, si elle connait certes des
«A.S.C.», est fondamentalement autre chose. C’est du moins ce que nous
espérons démontrer par la suite.

Nous renongons donc a tenir compte de cet élargissement du phénoméne
mystique et a appliquer ce terme a tous les « A.S.C» possibles; nous ne con-
sidérerons comme phénoménes mystiques que ceux qui sont insérés, enraci-
nés dans une pratique religieuse. Nous nous distangons ainsi non seulement
des auteurs susmentionnés (Zaehner, Scharfstein etc.), mais aussi de certains
philosophes comme Walter T. Stace® et méme d’un spécialiste dont nous nous
sentons a certains égards assez proche: Frits Staal '°. Les philosophes ont une

6 CHARLES T. TART (éd).: Altered States of Consciousness, New York, 1969: e méme
(éd).: Transpersonal Psychologies, London, 1975.

7 ROLAND FIscHER: « A Cartography of the Ecstatic and Meditative States». in
Science, 1971 réédité in RicHaD Woobs (éd).: Understanding Mysticism, New York.
1980, p. 286-305.

8 PETER HEIGL: Mystik und Drogenimystik — Ein kritischer Vergleich, Disseldorf.
1980. — Drailleurs, le premier a envisager la mystique expressément comme une
modification de la conscience était probablement WILLIAM JAMES lui-mémc, cf. sa bréve
ctude « A Suggestion about mysticism» (vers 1910), reeditée in RicHARD WoOODS (n. 7).
p. 215-222.

9 WALTER T. STACE: Mysticism and Philosophy, Philadelphia, 1960.

10 FRITS STAAL: Exploring Mysticism, Berkeley/Los Angeles, 1975. — L’auteur juge
sévérement toutes les approches traditionnelles de la mystique : dogmatiques, philolo-
giques, historiques, phénoménologiques, sociologiques, physiologiques et psychologi-
ques; il préconise une méthode qui consiste en tout premier lieu a devenir soi-méme.
dans une certaine mesure, un mystique. Nous ne pouvons qu’approuver ce point de vue.
En revanche, nous regrettons que Staal réduise la mystique a un processus psychique,
voire méme intellectuel ; « Mysticism and mystical experience cannot be understood in
isolation from the more general problem of the nature of mind. Conversely. no theory of
mind which cannot account for mystical experience can be adequate» (p. 198). Nous
regrettons aussi qu’il considére le ¢6té religieux comme une «superstructure» et qu'il
faut «remove mystical experiences from the real of religion» (p. 196): sur ce point, nous



284 CARL-A. KELLER

nette propension a mettre ’accent sur la réalisation par les mystiques d’un
«UN» métaphysique, qui serait ’aboutissement d’une démarche non seule-
ment indépendante de toute pratique religieuse, mais encore supérieure a
celle-ci, sans compter qu’elle en consacrerait méme la caducité.

Si nous limitons le champ de la «mystique» a des phénomeénes qui se
trouvent enracinés dans une pratique religieuse, ce n’est pas pour en exclure
toute réflexion philosophique; mais la tentative de dissocier ’essence de la
mystique (qui serait de nature non religieuse) de la pratique religieuse fausse
radicalement a notre sens la perspective selon laquelle il faut examiner les
mystiques, méme les plus philosophiques: Maitre Eckhardt ou Shankara pour
ne citer queux 1.

Cette limitation de la signification du terme de «mystique» au seul
domaine religieux se justifie par I’histoire de ce terme. Associé a I’origine aux
rites initiatiques des «mystéres» grecs, le terme a été adopté par les théolo-
giens chrétiens (les Péres du monachisme et de I’Eglise) pour désigner un mode
de connaissance immeédiate de Dieu, connaissance rendue possible non seu-
lement par des rites, mais encore par des méthodes de transformation du
psychisme. Comme Louis Bouyer I’a démontré avec autorité !2, cette mystique
chrétienne ’est authentiquement; ce qui veut dire qu’elle fait partie d’une
intense pratique de la religion chrétienne: pour les mystiques, il s’agit non pas
d’accéder a un Absolu quelconque dont I'identité importe peu, ou d’atteindre
un « UN» métaphysique, mais plutt de rencontrer le Dieu Un et Trine de la
Révélation chrétienne.

II. Une dimension des systemes religieux

L’étude de la mystique devrait donc se limiter a I’examen des phénomeénes
mystiques au sein du chritianisme, car c’est 1a I'application premiere du ter-

préférons 'option contraire : nous considérons comme « mystiques» certaines attitudes
et pratiques qui se développent dans le cadre de la vie religieuse; une expérience
prétendument « mystique» mais non religieuse est une simple modification de I’état de
conscience, «a specific aspect of the mind» (p. 198).

It Eckhardt était théologien et prédicateur et c’est comme tel qu’il convient de le
comprendre: toute sa prédication (qui renferme I’essence de sa pensée et de sa pratique)
peut se résumer dans I’idée de la «naissance du Fils dans I"dme» : « Wer nicht erfasst hat,
dass die Geburt des Sohnes durch den Vater im Seelenfunken den einzigen Anlass, den
Inhalt und das Ziel der Predigt Eckeharts ausmacht und seinen Ausfiihrungen, fast
mochte ich sagen, eine grossartige Eintonigkeit gibt, der hat Eckehart verkannt» (JOSEF
QUINT: Meister Eckehart — Deutsche Predigten und Traktate, Miinchen, 1963, p. 22). —
Shankara, de son coOté, était essentiellement théologien: sa pensée n’est ni spéculation
libre, ni recherche philosophique indépendante de la tradition religieuse, mais au con-
traire exégese des textes sacrés, rigoureusement déterminée par la Révélation védique
(Sruti), telle qu’il la comprend.

12 Louts BOUYER: « Mysterium», in La vie spirituelle, 1952; en anglais in RICHARD
WooDs (n. 7), p. 42-55. (sous le titre: « Mysticism — An Essay on the History of the
Word»).



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 285

me. Toutefois, la démarche de la mystique chrétienne — connaitre le Dieu
trinitaire de maniere initiatique, intime, directe, moyennant une transforma-
tion de la structure du psychisme — se retrouve, sous des formes analogues,
avec d’autres expressions certes, dans d’autres religions. L’ésotérisme et la
kabbale juifs, le tasawwuf13, au sein de I'islam; les diverses formes de yoga en
Inde; satipatthana, samatha, vipasyana'* et yoga au sein du bouddhisme,
conduisent toujours les pratiquants, selon des modalités propres aux systemes
religieux respectifs, a des buts analogues. Le kabbaliste cherche a participer a
la vie divine (a la vie des sefiroth ou au retour du Divin vers son origine); le
yogl hindou souhaite réaliser I'essence intime de lui-méme et de I'univers
(interprétée d’ailleurs de maniere trés variable); le soufi s’efforce de vivre
totalement le tawhid (la «déclaration islamique d’Unité»), non seulement au
niveau de la parole, mais aussi a celui du «cceur» et de I’existence fondamen-
tale; alors que le bouddhiste tend a se décomposer selon les «cing agrégats» de
constituants atomiques dont est fait, en un flux constant, I’é¢tre humain; ainsi
qu’a éprouver la non-substantialité (anatta), la vacuité (sunyata) de ces élé-
ments. Il s’agit donc toujours et partout de «devenir autre», mais dans chaque
cas, ce «devenir autre» est décrit dans les termes propres a une perception
particuliére d’une dimension ultime de I’€tre. Par conséquent, il est ¢galement
justifié de parler de «mystique» dans le cadre de religions non chrétiennes, et
ce par analogie avec le sens de ce terme au sein du christianisme.

Nous venons ainsi de définir 'objet de notre étude: une certaine dimension
des systemes religieux; celle qui consiste a vivre la relation a un Ultime (ou a
une dimension ultime des choses), non seulement au moyen de rites ou d’une
réflexion purement intellectuelle, mais grace a I'intériorisation totale de cet
Ultime, au prix d’une transformation radicale du psychisme et de ses diverses
activités.

En étendant le champ sémantique du terme de «mystique» a certains
phénomenes au sein de tous les systémes religieux (tout en excluant les A.S.C.
non religieux), on fait surgir une problématique qui a beaucoup exerce I’'esprit
de maints chercheurs (et surtout des philosophes): les diverses formes de
mystiques — chrétienne, juive, islamique, hindoue et bouddhiste (entre
autres) — aboutissent-elles 4 une expérience une et universellement identi-
que?

On voit immédiatement que cette problématique ne concerne pas unique-
ment la nature de I’expérience; elle est au contraire d’ordre métaphysique ou

3 En parlant de la «mystique islamique », il serait plus correct d’employer le terme
arabe: tasawwuf, «acquérir et pratiquer le comportement d'un soufi». Ce comporte-
ment est spécifique, déterminé par les données de la Révélation islamique.

4 Satipatthana, «pratique intense de sati, présense d’esprit» (selon le Canon pali).
samatha, «apaisement» et vipasyana, « perception de la réalité », sont trois modes clefs
des techniques méditatives propres au bouddhisme — des techniques caractérisées par
les doctrines spécifiques du bouddhisme.



286 CARL-A. KELLER

théologique. Il s’agit non pas de savoir si ’expérience des divers mystiques est
la méme, mais si les différentes grandeurs ou dimensions ultimes que les
mystiques prétendent atteindre — la Trinité chrétienne, le En-Sof (I’'«infini»)
et les sefiroth de la kabbale, Allah un et unique de I’islam, le brahman, Vishnu,
Krishna ou Shiva de ’hindouisme et la vacuité bouddhiste (dharmakaya,
tathagatagarbha etc) — se résument en une seule dimension ultime, en un
Absolu, un Divin ou un «Néant» — une «vacuité» — dont les grandeurs
désignées au sein des religions ne seraient que des noms ou des conceptuali-
sations inadéquates. On sait que cette vision des choses est soutenue tout
particuliérement par certains penseurs néo-hindouistes et par des occiden-
taux, notamment dans le sillage de René Guénon et de Frithjof Schuon.
Ce n’est pas ici le lieu d’aborder une telle question, qui, nous venons de le
suggérer, reléve de la métaphysique ou de la théologie. En revanche, il con-
vient de souligner avec vigueur I'irréductible diversité des phénomeénes mys-
tiques, tout d’abord au niveau de ’expression. Ce n’est que par analogie, avec
toutes les précautions de rigueur, que le terme de «mystique», d’origine
grecque et incorporé a la pratique chrétienne, peut étre appliqué a certains
phénomenes non chrétiens. Cette diversité, déja remarquée par les pionniers
de I’étude comparée des mystiques —Rudolf Otto !5, Ernst Arbman !¢, R.C.
Zaehner!” par exemple — et adoptée comme base de leur travail par la plupart
des spécialistes des traditions individuelles — Gershom Scholem '3, Reynold
A. Nicholson !, Fritz Meier?°, ainsi que les interprétes compétents des mys-

15 RUDOLF OTT1O: West-dstliche Mystik - Vergleich und Unterscheidung zur Wesens-
deutung, Gotha, 1926 (Giitersloh, 1979).

16 ERNST ARBMAN : Ecstasy or religious trance, in the experience of the ecstatics and
Jfrom the psychological point of view, ouvrage paru posthume a Stockholm, en trois
volumes: 1963, 1968, 1970.

17R. C. ZAEHNER (n. 3); le méme: Hindu and Muslim Mysticism, London, 1960 (et
d’autres ouvrages).

18 GERSHOM SCHOLEM : Major Trends in Jewish Mysticism, London, 1955. En fran-
gais: Les grands courants de la mystique juive, Paris, 1960. — Il parait utile de relever la
these principale de Scholem: « There is no mysticism as such, there is only the mysti-
cism of a particular religious system, Christian, Islamic, Jewish mysticism and so on»
(p. 6).

' REYNOLD A. NICHOLSON, I'un des grands pionniers des études soufies en Occident.
a toujours souligné la spécificité¢ de la mystique islamique: «It may be said. truly
enough, that all mystical experiences ultimately meet in a single point; but that point
assumes widely different aspects according to the mystic’s religion, race, and tempera-
ment, while the converging lines of approach admit of almost infinite variety... Just as
the Christian type cannot be understood without reference to Christianity, so the
Mohammedan type must be viewed in connexion with the outward and inward deve-
lopment of Islam» (The Mystics of Islam, London, 1914, p. 2s).

* Notre vénéré maitre et collégue de Béle, a qui 'on doit des ouvrages fondamentaux
sur la mystique islamique (notamment deux études monumentales sur deux soufis trés
différents: Najm al-din Kubra, parue en 1957, et Abii Sa *id ibn Abi 'I-Hayr, parue en

1976) a consacré sa carriére académique a explorer « Das Wesen der islamischen Mys-
tik» (titre d’une publication de 1943).



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 287

tiques hindoues et bouddhistes — est actuellement au centre des préoccupa-
tions d’un spécialiste juif, Steven Katz, et d’un groupe de chercheurs dont il a
réuni les travaux dans deux ouvrages collectifs récents: « Mysticism and Phi-
losophical Analysis» (1978) et surtout « Mysticism and Religious Traditions»
(1983)2!, Parmi les collaborateurs de Steven Katz, il convient de mentionner
tout particulierement le bouddhologue Robert M. Gimello et I'indologue
Hans H. Penner. Forts d’une analyse rigoureuse des textes, ces auteurs arri-
vent méme a la conclusion que la diversité ne caractérise pas seulement le
discours mystique au sein de chacune des grandes traditions religieuses, mais
que la nature méme de I’expérience mystique est déterminée par les présup-
posés dogmatiques qui inspirent et dirigent la démarche mystique.

Notre approche de la mystique consiste donc a éliminer de notre enquéte
les «A.S.C» et les mutations de la conscience qui surviennent en dehors des
pratiques religieuses, ainsi qu’a respecter soigneusement la spécificité de cha-
cune des religions, et a 'intérieur des religions, de chacun des temo1gnages
mystiques dont nous pouvons avoir connaissance.

III. Une pratique

Il reste un dernier point, qui est peut-étre le plus important. Nous avons
commencé par rappeler le fait que la plupart des chercheurs (sinon tous)
envisagent la mystique sous I’angle d’une «survenance», d’'une mutation du
niveau de conscience, bref, d’une «expérience» au sens de «Erfahrung» ou
«Widerfahrnis», opposé a celui d’«experiment». Selon cette acception du
terme, la mystique serait quelque chose qui «survient» au sujet humain. Nous
pensons que cette conception est erronée et qu’elle empéche une saisie véri-
table du phénoméne de la mystique. Nous aimerions ici rappeler un incident
caractéristique. En septembre 1976, I'Universite de Calgary, au Canada, a
organisé un colloque sur la mystique?2. Elle y a convié des «practising mys-
tics» et des «scholars»: les mystiques parleraient de leurs expériences, et les
savants essayeraient d’analyser ces témoignages. Comme il fallait s’y attendre,
les savants se sont penchés sur «I’expérience» des mystiques et ont traité des
problémes que posaient leur interprétation, ce dans des exposés au demeurant
fort intéressants et érudits. Les mystiques, eux, ont procédé de maniére dif-
férente: un moine chrétien a présenté « My Spiritual Discipline», un swami
hindou a fait I’exposé des «Spiritual Disciplines of a Practising Mystic
According to Hinduism», un roshi japonais a introduit son auditoire a la «Zen

20 STEVEN KATzZ (6d): Mysticism and Philosophical Analysis, London, 1978 (Studies
in Philosophy and Religion 5); le méme (éd): Mysticism and Religious Traditions,
Oxford, 1983: c’est surtout le deuxiéme volume qui mérite notre pleine attention.

22 Les actes de ce colloque ont été publiés par HAROLD COWARD and TERENCE
PENELHUM: Mystics and Scholars — The Calgary Conference on Mysticism 1976,
Waterloo, Ontario, 1977 (SR Supplements 3).



288 CARL-A. KELLER

Mystical Practice», alors que pour terminer, un rabbin a parlé de «The
Humanistic Transcendentalist Practice of the Kabbalah». Il est vrai que —
généralement vers la fin de leurs exposés — ces divers mystiques se sont
aventurés, de fagon allusive, hasardeuse et souvent peu instructive, dans le
domaine des «A.S.C» qu’ils connaissaient aussi; mais il faut souligner que
’essentiel de leur contribution touchait a I’évocation de la technique qu’ils
suivaient: de leur «practice», de leur «discipline». Ce que montre ce petit
détail, c’est que la mystique n’est pas en premier lieu une «expérience». La
mystique est une discipline, une pratique quotidienne, un style de vie, une
méthode trés sophistiquée de transformation de I'intériorité et de la percep-
tion de I'univers. Obnubilés par I'idée que la mystique serait essentiellement
«I'tirruption» d’un nouveau mode de perception et de connaissance, mode
qu’il fallait absolument identifier et comprendre, les chercheurs ont presque
toujours sous-estimé 'importance de ce qui la précede, c’est-a-dire I’effort, la
meéthode, le cheminement, les étapes, les fatigues, les dangers, les joies, les
subtilités, les illusions et les désillusions du «voyage». Rares sont ceux qui ont
compris cela, en dehors des spécialistes des voies individuelles. Parmi nos
prédécesseurs, il convient de signaler Ernst Troeltsch. Plus récemment, le
psychologue Arthur J. Deikman a interprété des pratiques de type mystique
comme des techniques de «dé-automatisation» des processus psychiques?’.
Lors d’un récent congres, le jésuite Antonio de Nicola a présenté la mystique
d’Ignace de Loyola comme une «technologie de transformation» . C’est en
suivant cette ligne d’approche qu’il faut selon nous étudier la mystique.

Concernant donc les études sur la mystique, la bonne démarche consiste a
analyser les méthodes des mystiques eux-mémes; c’est par ailleurs la visée que
se propose d’atteindre I'ouvrage déja cité de Frits Staal?’: on peut comprendre
rationnellement la mystique, nous dit-il, en se soumettant aux mémes tech-
niques d’entrainement que les mystiques.

Congue comme analyse des techniques mystiques, de la mystique en tant
que style de vie et de restructuration consciente de I'individu en vue d’attein-
dre un but, et cela dans le cadre d’un systéme religieux donné, I’étude des
mystiques s’avere étre d’une extréme urgence dans le contexte du marasme
intellectuel, religieux et culturel de notre temps. L’¢tude des simples «A.S.C»
revét sans aucun doute un intérét scientifique non négligeable, et elle a
immanquablement des incidences humaines et politiques; mais I'étude des

23 ARTHUR J. DEIKMAN: « Deautomatization and the Mystic Experience». in: Psy-
chiatry, 1966, réédité par RicHARD WooDs (n. 7). p. 240-260; le méme: «Bimodal
Consciousness and the Mystic Experience, in: Symposium on Consciousness, 1976.
réédité par Richard Woods (n. 7), p. 261-269.

 ANTONIO T. DE NicOLA: « Mystic Experience and the Technologies of Transfor-
mation», communication lors d’un congrés a Porto Rico en 1984: «God: The Con-
temporary Discussion», a paraitre a New York.

50E 0 10



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 289

techniques mystiques offre en plus la perspective d’un renouveau possible des
fondements spirituels de notre civilisation.

Nous terminons par une citation qui met bien en évidence le caractére
volontaire de la mystique, engagement total de la personne qui la prati-
que:

«Quand on a compris le caractére radical du détachement congu et réalisé
par les grands mystiques, on ne peut plus confondre le mysticisme avec les
transports de la subjectivité individuelle, qui demeurent anthropocentriques,
et on emploie le mot “mystique,, avec prudence en le réservant a la désigna-
tion de ceux qui ont choisi, en une lucidité et en un sacrifice total, de mourir a
eux-mémes et au monde pour éclairer I’humanité d’une lumiére qui vient de

plus haut qu’elle».

26 FERNAND BRUNNER: « Portrait de quelques mystiques», in: ANDRE MERCIER
(éd).: Mystik und Wissenschaftlichkeit, Berne, 1972, p. 167.



DIALECTICA
Case postale 1081, 2501 Bienne (Suisse)

(Suisse: 65. f.s. — Etranger: 80 f.s.
C.c.p. 10-5708, Dialectica Lausanne)

SOMMAIRE
1986/1

Clive Stroud-Drinkwater: Seing and Following Some Rules.

Pierre Thibaud: La notion peircéenne d'objet d’'un signe

NOTES ET DISCUSSIONS
G. James Jason: Epistemologies and Apologies.
Gilles Granger: Nécessité ou contingence.

Guy Hirsch: Abraham Robinson - Selected Papers.

ETUDE CRITIQUE
Ferdinand Gonseth: Pour une philosophie dialectique ouverte a ['expé-

rience (P.E. Pilet).

SOMMAIRE
1986/2

Daniel Laurier: Nouvelles catégories pour 'analyse du sens du locu-
teur.

Bengt-Olof Qvarnstrom: Quine’s Theory of Observation Sentence Un-
derstanding and His Inscrutability Thesis.

S. R. Palmquist: Six Perspectives on the Object in Kant's Theory of
Knowledge.

NOTES ET DISCUSSIONS
W.J. Holly: On Donald Davidson’s First Person Authority.

W. Loh: Fehldeutungen der klassischen Aussagenlogik.




	Approche de la mystique

