
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Approche de la mystique

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 281-289

APPROCHE DE LA MYSTIQUE*

Carl-A. Keller

Conformément à son titre, la présente étude est une approche, une tentative

de baliser une voie, d'indiquer une démarche scientifique susceptible de

nous conduire vers un but: la connaissance de la mystique. Nous nous
proposons d'ébaucher une méthode qui permettra, sinon de comprendre le

phénomène en question, du moins de mieux discerner la tâche qui incombe à la
recherche dans ce domaine.

/. Mystique et «états autres» («Altered states of consciousness»)

Avant d'esquisser une méthodologie adéquate, il convient de définir avec
exactitude le phénomène qu'on désire examiner. Il ne s'agit certes pas de

commencer par élucider la nature et le sens de ce qu'on appelle la « mystique » ;

mais il est nécessaire d'isoler dans l'immensité des activités et des expériences
humaines le champ limité que la présente étude se donne d'aborder. Nous
désirons donc dire ce que nous entendons par le terme de «mystique», et
situer l'objet dont l'exploration scientifique constitue le thème des quelques
réflexions qui vont suivre.

Cette tâche nous oblige d'emblée à prendre position, avec le plus de clarté
possible, dans un débat extraordinairement complexe. Notre opinion au sein
de ce débat déterminera l'orientation de notre travail ainsi que son contenu.
Les spécialistes de la mystique ont en effet de plus en plus élargi l'étendue de

leurs investigations. En considérant la mystique comme étant essentiellement

une «expérience» vécue passivement (cf. déjà William James1), un événement

affectant le psychisme, une «survenance» subie par le mystique, un état

psychique inhabituel (par exemple le fameux «sentiment océanique») que le

sujet serait contraint, après coup, d'interpréter, les chercheurs ont abouti
finalement à une inflation du terme de «mystical experience» qui désigne
désormais couramment un grand nombre d'états psychiques anormaux ou
extraordinaires, des états dits «supérieurs» ou «paroxystiques», des «peak
experiences»2 qui modifient la conscience ordinaire, laissant en celui qui les

éprouve un souvenir quasi indélébile. Ainsi, R.C. Zaehner, dans son livre
* Texte d'une conférence, prononcée à Genève dans le cadre de la Société suisse pour

la science des religions, le 16 octobre 1984.
1 William James: The Varieties of Religious Experience, London, 1902, chapitre

XVI et XVII.
2 L'expression « peak experience », inadéquatement rendue par « état paroxystique »,

a été introduite dans la discussion savante par A. H. Maslow : Religion. Values and
Peak Experiences, Ohio State University, 1964.



282 CARL-A. KELLER

intitulé «Mysticism, Sacred and Profane»3, a mis côte à côte, tout en les

différenciant, des états psychiques modifiés par des drogues, le sentiment
d'union avec la nature et celui de fusion avec un Absolu ou de communion
avec un Etre divin. De même dans un livre largement répandu, Ben-Ami
Scharfstein 4 a examiné entre autres «Everyday Mysticism», «Creators'
Mysticism», et «Psychotic Mysticism», pour aboutir dans le dernier chapitre à

l'énumération de «Onze quintessences de l'état mystique» parmi lesquelles le

lecteur trouvera aussi bien le «mysticisme de tous les jours» que cet «état

mystique» que connaît le poète dans ses élans lyriques ou qu'éprouve le

savant dans l'exaltation d'une grande découverte.
Cet élargissement du champ d'investigation relatif à la mystique et à ses

manifestations a nécessairement abouti à l'éclosion prolifique, excessive

même, de questions difficiles et donc controversées. Quelle est la différence
entre les divers «états mystiques»? Qu'est-ce qui distingue l'état mystique
religieux de celui qui ne l'est pas? Comment définir le rapport entre un état

mystique induit par l'usage de drogues et les états mystiques de Jean de la

Croix ou de Shankara? Et de manière plus générale, comment articuler le

rapport entre l'expérience (i.e. la «survenance») d'un état mystique et le

discours interprétatif qui tente d'en décrypter le sens? Ou encore comment
traiter du rapport entre langage mystique et manifestation d'une rupture
(«mystique») du niveau de conscience? Le langage n'est-il qu'une conceptualisation

ou une rationalisation postérieure à l'événement mystique, ou
détermine-t-il plutôt la nature de l'expérience elle-même? Ou est-il en réalité

parfaitement indifférent?
Nous estimons, pour notre part, que ce «grossissement» du champ

d'investigation relatif à la mystique est à la fois utile et néfaste. Il est utile parce
qu'il attire notre attention sur le fait que le phénomène dit «mystique»
comporte il est vrai des états psychiques modifiés, qu'il englobe effectivement des

ruptures du niveau de conscience. Mais il nous paraît nécessaire de s'imposer
face à cette inflation de la notion de «mysticisme», une certaine ascèse dans

son emploi. En considérant la «mystique» uniquement comme un état d'esprit

qui peut frapper n'importe qui, n'importe quand, on fait fi du témoignage
de ceux qu'on appelle traditionnellement les «mystiques»5.

3 R.C. Zaehner: Mysticism. Sacred and Profane. Oxford. 1957.
4 Ben-Ami Scharfstein: Mystical Experience. Indianapolis/New York. 1973.
5 Comme nous le soulignerons dans la troisième partie de cette brève communication,

la modification de la conscience est le résultat d'une pratique, d'un effort. A ce

sujet, nous faisons entièrement nôtre une remarque de Robert M. Gemello: «The
mysticism of any particular mystic is really the whole pattern of his life. The rare and
wonderful "peaks" ofexperience are part ofthat pattern, but only a part, and their real
value lies only in their relations to the other parts, to his thought, his moral values, his
conduct towards others, his character and personality, etc. The modem study of
mysticism has. I believe, tended to overlook those relations» (« Mysticism in Its Contexts», in
Steven Katz éd., Mysticism and Religious Traditions. Oxford. 1983. p. 85. - C'est
nous qui soulignons.)



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 283

Une autre raison, péremptoire, pour considérer pareille inclusion comme
superflue vient du fait que, depuis quelques années, l'étude de ces «états
autres» (Altered States of Consciousness, «A.S.C.» dans la suite du texte),
constitue le sujet de recherches scientifiques menées conjointement par des

biologistes, des physiologistes, des médecins et des psychologues. Les
«A.S.C.» provoqués par l'usage de drogues, par des méthodes d'hyperstimu-
lation sensorielle ou au contraire par leur privation, les techniques et les effets
de ce que l'on appelle couramment le «lavage de cerveau» impliquent
manifestement des processus à la fois physiologiques et psychiques que des méthodes

expérimentales permettent d'élucider. Dans ce domaine, de très
nombreuses études ont déjà été faites ou sont encore en voie d'exécution. Leurs
résultats ont naturellement des incidences sur la compréhension de certains

aspects du phénomène mystique — sur ce point, les travaux de spécialistes tels

que Charles Tart6, Roland Fischer7, ou Peter Heigl8 font parmi d'autres
autorité. Mais la mystique dans son ensemble, si elle connaît certes des

«A.S.C.», est fondamentalement autre chose. C'est du moins ce que nous
espérons démontrer par la suite.

Nous renonçons donc à tenir compte de cet élargissement du phénomène
mystique et à appliquer ce terme à tous les «A.S.C» possibles; nous ne
considérerons comme phénomènes mystiques que ceux qui sont insérés, enracinés

dans une pratique religieuse. Nous nous distançons ainsi non seulement
des auteurs susmentionnés (Zaehner, Scharfstein etc.), mais aussi de certains

philosophes comme Walter T. Stace9 et même d'un spécialiste dont nous nous
sentons à certains égards assez proche: Frits Staal10. Les philosophes ont une

6 Charles T. Tari (éd). : Altered Stales ofCoiisciousness. New York. 1969 ; le même
(éd). : Transpersonal Psychologies. London. 1975.

7 Roland Fischer: «A Cartography of the Ecstatic and Meditative States», in
Science. 1971 ; réédité in Richad Woods (éd). : Understanding Mysticism. New York.
1980, p. 286-305.

8 Peter Heigl: Mystik und Drogenmystik — Ein kritischer Vergleich. Düsseldorf
1980. — D'ailleurs, le premier à envisager la mystique expressément comme une
modification de la conscience était probablement William James lui-même. cf. sa brève
étude «A Suggestion about mysticism» (vers 1910). rééditée in Richard Woods (n. 7).

p. 215-222.
* Walter T. Stace: Mysticism and Philosophy. Philadelphia. 1960.
10 Frits Staal: Exploring Mysticism, Berkeley/Los Angeles. 1975. — L'auteur juge

sévèrement toutes les approches traditionnelles de la mystique: dogmatiques, philologiques,

historiques, phénoménologiques, sociologiques, physiologiques et psychologiques;

il préconise une méthode qui consiste en tout premier lieu à devenir soi-même,
dans une certaine mesure, un mystique. Nous ne pouvons qu'approuver ce point de vue.
En revanche, nous regrettons que Staal réduise la mystique à un processus psychique,
voire même intellectuel : « Mysticism and mystical experience cannot be understood in
isolation from the more general problem of the nature of mind. Conversely, no theory of
mind which cannot account for mystical experience can be adequate» (p. 198). Nous

regrettons aussi qu'il considère le côté religieux comme une «superstructure» et qu'il
faut «remove mystical experiences from the real of religion » (p. 196) ; sur ce point, nous



284 CARL-A. KELLER

nette propension à mettre l'accent sur la réalisation par les mystiques d'un
«UN» métaphysique, qui serait l'aboutissement d'une démarche non seulement

indépendante de toute pratique religieuse, mais encore supérieure à

celle-ci, sans compter qu'elle en consacrerait même la caducité.
Si nous limitons le champ de la «mystique» à des phénomènes qui se

trouvent enracinés dans une pratique religieuse, ce n'est pas pour en exclure
toute réflexion philosophique; mais la tentative de dissocier l'essence de la

mystique (qui serait de nature non religieuse) de la pratique religieuse fausse

radicalement à notre sens la perspective selon laquelle il faut examiner les

mystiques, même les plus philosophiques: Maître Eckhardt ou Shankara pour
ne citer qu'eux11.

Cette limitation de la signification du terme de «mystique» au seul

domaine religieux se justifie par l'histoire de ce terme. Associé à l'origine aux
rites initiatiques des «mystères» grecs, le terme a été adopté par les théologiens

chrétiens (les Pères du monachisme et de l'Eglise) pour désigner un mode
de connaissance immédiate de Dieu, connaissance rendue possible non
seulement par des rites, mais encore par des méthodes de transformation du
psychisme. Comme Louis Bouyer l'a démontré avec autorité12, cette mystique
chrétienne l'est authentiquement; ce qui veut dire qu'elle fait partie d'une
intense pratique de la religion chrétienne : pour les mystiques, il s'agit non pas
d'accéder à un Absolu quelconque dont l'identité importe peu, ou d'atteindre
un «UN» métaphysique, mais plutôt de rencontrer le Dieu Un et Trine de la

Révélation chrétienne.

//. Une dimension des systèmes religieux

L'étude de la mystique devrait donc se limiter à l'examen des phénomènes
mystiques au sein du chritianisme, car c'est là l'application première du ter-

préférons l'option contraire: nous considérons comme «mystiques» certaines attitudes
et pratiques qui se développent dans lc cadre de la vie religieuse; une expérience
prétendument «mystique» mais non religieuse est une simple modification de l'état de

conscience, «a specific aspect of the mind» (p. 198).
11 Eckhardt était théologien et prédicateur et c'est comme tel qu'il convient de le

comprendre: toute sa prédication (qui renferme l'essence de sa pensée et de sa pratique)
peut se résumer dans l'idée de la « naissance du Fils dans l'âme » : « Wer nicht erfassl hat,
dass die Geburt des Sohnes durch den Vater im Seelenfunken den einzigen Anlass, den
Inhalt und das Ziel der Predigt Eckeharts ausmacht und seinen Ausführungen, fast
möchte ich sagen, eine grossartige Eintönigkeit gibt, der hat Eckehart verkannt» (Josef
Quint: Meister Eckehart - Deutsche Predigten und Traktate, München, 1963, p. 22). —

Shankara, de son côté, était essentiellement théologien: sa pensée n'est ni spéculation
libre, ni recherche philosophique indépendante de la tradition religieuse, mais au
contraire exégèse des textes sacrés, rigoureusement déterminée par la Révélation védique
(sruti), telle qu'il la comprend.

12 Louis Bouyer: «Mysterium», in La vie spirituelle, 1952; en anglais in Richard
Woods (n. 7), p. 42-55. (sous le titre: «Mysticism - An Essay on the History of the
Word»).



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 285

me. Toutefois, la démarche de la mystique chrétienne — connaître le Dieu
trinitaire de manière initiatique, intime, directe, moyennant une transformation

de la structure du psychisme — se retrouve, sous des formes analogues,

avec d'autres expressions certes, dans d'autres religions. L'ésotérisme et la
kabbale juifs, le tasawwuf13, au sein de l'islam; les diverses formes de yoga en

Inde; satipatthäna, samatha, vipasyanä14 et yoga au sein du bouddhisme,
conduisent toujours les pratiquants, selon des modalités propres aux systèmes

religieux respectifs, à des buts analogues. Le kabbaliste cherche à participer à

la vie divine (à la vie des sefirôth ou au retour du Divin vers son origine); le

yogi hindou souhaite réaliser l'essence intime de lui-même et de l'univers
(interprétée d'ailleurs de manière très variable); le soufi s'efforce de vivre
totalement le tawhïd(la «déclaration islamique d'Unité»), non seulement au
niveau de la parole, mais aussi à celui du «cœur» et de l'existence fondamentale

; alors que le bouddhiste tend à se décomposer selon les « cinq agrégats » de

constituants atomiques dont est fait, en un flux constant, l'être humain; ainsi
qu'à éprouver la non-substantialité (anattâ), la vacuité (sitnyata) de ces

éléments. Il s'agit donc toujours et partout de «devenir autre», mais dans chaque

cas, ce «devenir autre» est décrit dans les termes propres à une perception
particulière d'une dimension ultime de l'être. Par conséquent, il est également

justifié de parler de «mystique» dans le cadre de religions non chrétiennes, et

ce par analogie avec le sens de ce terme au sein du christianisme.
Nous venons ainsi de définir l'objet de notre étude : une certaine dimension

des systèmes religieux; celle qui consiste à vivre la relation à un Ultime (ou à

une dimension ultime des choses), non seulement au moyen de rites ou d'une
réflexion purement intellectuelle, mais grâce à l'intériorisation totale de cet

Ultime, au prix d'une transformation radicale du psychisme et de ses diverses
activités.

En étendant le champ sémantique du terme de «mystique» à certains

phénomènes au sein de tous les systèmes religieux (tout en excluant les A.S.C,

non religieux), on fait surgir une problématique qui a beaucoup exercé l'esprit
de maints chercheurs (et surtout des philosophes): les diverses formes de

mystiques — chrétienne, juive, islamique, hindoue et bouddhiste (entre
autres) — aboutissent-elles à une expérience une et universellement identique?

On voit immédiatement que cette problématique ne concerne pas uniquement

la nature de l'expérience; elle est au contraire d'ordre métaphysique ou

13 En parlant de la «mystique islamique», il serait plus correct d'employer le terme
arabe: tasawwuf «acquérir et pratiquer le comportement d'un soufi». Ce comportement

est spécifique, déterminé par les données de la Révélation islamique.
14 Satiimtthana. «pratique intense de sati, présense d'esprit» (selon le Canon pâli).

samatha. «apaisement» et vipasyanä, «perception de la réalité», sont trois modes clefs
des techniques méditatives propres au bouddhisme — des techniques caractérisées par
les doctrines spécifiques du bouddhisme.



286 CARL-A. KELLER

théologique. Il s'agit non pas de savoir si l'expérience des divers mystiques est
la même, mais si les différentes grandeurs ou dimensions ultimes que les

mystiques prétendent atteindre — la Trinité chrétienne, le En-Sôf(Y«infini»)
et les sefirôth de la kabbale, Allah un et unique de l'islam, le brahman, Vishnu,
Krishna ou Shiva de l'hindouisme et la vacuité bouddhiste (dharmakâya,
tathâgatagarbha etc) — se résument en une seule dimension ultime, en un
Absolu, un Divin ou un «Néant» — une «vacuité» — dont les grandeurs
désignées au sein des religions ne seraient que des noms ou des conceptualisations

inadéquates. On sait que cette vision des choses est soutenue tout
particulièrement par certains penseurs néo-hindouistes et par des occidentaux,

notamment dans le sillage de René Guénon et de Frithjof Schuon.
Ce n'est pas ici le lieu d'aborder une telle question, qui, nous venons de le

suggérer, relève de la métaphysique ou de la théologie. En revanche, il
convient de souligner avec vigueur l'irréductible diversité des phénomènes
mystiques, tout d'abord au niveau de l'expression. Ce n'est que par analogie, avec
toutes les précautions de rigueur, que le terme de «mystique», d'origine
grecque et incorporé à la pratique chrétienne, peut être appliqué à certains

phénomènes non chrétiens. Cette diversité, déjà remarquée par les pionniers
de l'étude comparée des mystiques —Rudolf Otto15, Ernst Arbman16, R.C.
Zaehner17 par exemple — et adoptée comme base de leur travail par la plupart
des spécialistes des traditions individuelles — Gershom Scholem18. Reynold
A. Nicholson19, Fritz Meier20, ainsi que les interprètes compétents des mys-

IJ Rudolf Otto: West-östliche Mystik - Vergleich und Unterscheidung zur Wesens-

denning, Gotha. 1926 (Gütersloh. 1979).
16 Ernst Arbman : Ecstasy or religious trance, in the experience of the ecstatics and

from the psychological point of view, ouvrage paru posthume à Stockholm, en trois
volumes: 1963, 1968, 1970.

17 R. C. Zaehner (n. 3); le même: Hindu and Muslim Mysticism, London, 1960 (et
d'autres ouvrages).

18 Gershom Scholem: Major Trends in Jewish Mysticism, London. 1955. En français

: Les grands courants de la mystique juive. Pans, 1960. — Il paraît utile de relever la
thèse principale de Scholem: «There is no mysticism as such, there is only the mysticism

of a particular religious system. Christian, Islamic, Jewish mysticism and so on»
(p. 6).

" Reynold A. Nicholson, l'un des grands pionniers des études soufies en Occident,
a toujours souligné la spécificité de la mystique islamique: «It may be said, truly
enough, that all mystical experiences ultimately meet in a single point: but that point
assumes widely different aspects according to the mystic's religion, race, and temperament,

while the converging lines of approach admit of almost infinite variety... Just as
the Christian type cannot be understood without reference to Christianity, so the
Mohammedan type must be viewed in connexion with the outward and inward
development of Islam» (The Mystics of Islam. London. 1914. p. 2s).

20 Notre vénéré maître et collègue de Bàie, à qui l'on doit des ouvrages fondamentaux
sur la mystique islamique (notamment deux études monumentales sur deux soufis très
différents: Najm al-dîn Kubrà. parue en 1957. et Abu Sa 'îd ibn Abï "1-Hayr. parue en
1976) a consacré sa carrière académique à explorer «Das Wesen der islamischen Mystik»

(titre d'une publication de 1943).



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 287

tiques hindoues et bouddhistes — est actuellement au centre des préoccupations

d'un spécialiste juif, Steven Katz, et d'un groupe de chercheurs dont il a

réuni les travaux dans deux ouvrages collectifs récents: «Mysticism and
Philosophical Analysis» (1978) et surtout «Mysticism and Religious Traditions»
(1983)21. Parmi les collaborateurs de Steven Katz, il convient de mentionner
tout particulièrement le bouddhologue Robert M. Gimello et l'indologue
Hans H. Penner. Forts d'une analyse rigoureuse des textes, ces auteurs
arrivent même à la conclusion que la diversité ne caractérise pas seulement le

discours mystique au sein de chacune des grandes traditions religieuses, mais

que la nature même de l'expérience mystique est déterminée par les présupposés

dogmatiques qui inspirent et dirigent la démarche mystique.
Notre approche de la mystique consiste donc à éliminer de notre enquête

les «A.S.C» et les mutations de la conscience qui surviennent en dehors des

pratiques religieuses, ainsi qu'à respecter soigneusement la spécificité de

chacune des religions, et à l'intérieur des religions, de chacun des témoignages
mystiques dont nous pouvons avoir connaissance.

III. Une pratique

Il reste un dernier point, qui est peut-être le plus important. Nous avons
commencé par rappeler le fait que la plupart des chercheurs (sinon tous)
envisagent la mystique sous l'angle d'une «survenance», d'une mutation du
niveau de conscience, bref, d'une «expérience» au sens de «Erfahrung» ou
«Widerfahrnis», opposé à celui d'«experiment». Selon cette acception du

terme, la mystique serait quelque chose qui «survient» au sujet humain. Nous

pensons que cette conception est erronée et qu'elle empêche une saisie
véritable du phénomène de la mystique. Nous aimerions ici rappeler un incident
caractéristique. En septembre 1976, l'Université de Calgary, au Canada, a

organisé un colloque sur la mystique22. Elle y a convié des «practising mystics»

et des «scholars»: les mystiques parleraient de leurs expériences, et les

savants essayeraient d'analyser ces témoignages. Comme il fallait s'y attendre,
les savants se sont penchés sur «l'expérience» des mystiques et ont traité des

problèmes que posaient leur interprétation, ce dans des exposés au demeurant
fort intéressants et érudits. Les mystiques, eux, ont procédé de manière
différente: un moine chrétien a présenté «My Spiritual Discipline», un swami
hindou a fait l'exposé des «Spiritual Disciplines of a Practising Mystic
According to Hinduism», un roshi japonais a introduit son auditoire à la «Zen

21 Steven KATz(éd): Mysticism and Philosophical Analysis. London. 1978 (Studies
in Philosophy and Religion 5); le même (éd): Mysticism and Religious Traditions.
Oxford, 1983; c'est surtout le deuxième volume qui mérite notre pleine attention.

22 Les actes de ce colloque ont été publiés par Harold Coward and Terence
Penelhum: Mystics and Scholars — The Calgary Conference on Mysticism 1976.

Waterloo. Ontario. 1977 (SR Supplements 3).



288 CARL-A. KELLER

Mystical Practice», alors que pour terminer, un rabbin a parlé de «The
Humanistic Transcendentalist Practice of the Kabbalah». Il est vrai que —

généralement vers la fin de leurs exposés — ces divers mystiques se sont
aventurés, de façon allusive, hasardeuse et souvent peu instructive, dans le

domaine des «A.S.C» qu'ils connaissaient aussi; mais il faut souligner que
l'essentiel de leur contribution touchait à l'évocation de la technique qu'ils
suivaient: de leur «practice», de leur «discipline». Ce que montre ce petit
détail, c'est que la mystique n'est pas en premier lieu une «expérience». La

mystique est une discipline, une pratique quotidienne, un style de vie. une
méthode très sophistiquée de transformation de l'intériorité et de la perception

de l'univers. Obnubilés par l'idée que la mystique serait essentiellement

«l'irruption» d'un nouveau mode de perception et de connaissance, mode

qu'il fallait absolument identifier et comprendre, les chercheurs ont presque
toujours sous-estimé l'importance de ce qui la précède, c'est-à-dire l'effort, la

méthode, le cheminement, les étapes, les fatigues, les dangers, les joies, les

subtilités, les illusions et les désillusions du «voyage». Rares sont ceux qui ont
compris cela, en dehors des spécialistes des voies individuelles. Parmi nos

prédécesseurs, il convient de signaler Ernst Troeltsch. Plus récemment, le

psychologue Arthur J. Deikman a interprété des pratiques de type mystique
comme des techniques de «dé-automatisation» des processus psychiques23.

Lors d'un récent congrès, le jésuite Antonio de Nicola a présenté la mystique
d'Ignace de Loyola comme une «technologie de transformation»24. C'est en

suivant cette ligne d'approche qu'il faut selon nous étudier la mystique.
Concernant donc les études sur la mystique, la bonne démarche consiste à

analyser les méthodes des mystiques eux-mêmes ; c'est par ailleurs la visée que
se propose d'atteindre l'ouvrage déjà cité de Frits Staal25 : on peut comprendre
rationnellement la mystique, nous dit-il, en se soumettant aux mêmes
techniques d'entraînement que les mystiques.

Conçue comme analyse des techniques mystiques, de la mystique en tant
que style de vie et de restructuration consciente de l'individu en vue d'atteindre

un but, et cela dans le cadre d'un système religieux donné, l'étude des

mystiques s'avère être d'une extrême urgence dans le contexte du marasme
intellectuel, religieux et culturel de notre temps. L'étude des simples «A.S.C»
revêt sans aucun doute un intérêt scientifique non négligeable, et elle a

immanquablement des incidences humaines et politiques; mais l'étude des

23 Arthur J. Deikman: «Deautomati/ation and the Mystic Experience», in:
Psychiatry. 1966, réédité par Richard Woods (n. 7). p. 240-260: le même: «Bimodal
Consciousness and the Mystic Experience, in: Symposium on Consciousness. 1976.
réédité par Richard Woods (n. 7). p. 261-269.

24 Antonio T. de Nicola: «Mystic Experience and the Technologies of Transformation»,

communication lors d'un congrès à Porto Rico en 1984: «God: The
Contemporary Discussion», à paraître à New York.

25 Cf. n. 10.



APPROCHE DE LA MYSTIQUE 289

techniques mystiques offre en plus la perspective d'un renouveau possible des

fondements spirituels de notre civilisation.
Nous terminons par une citation qui met bien en évidence le caractère

volontaire de la mystique, engagement total de la personne qui la pratique:

«Quand on a compris le caractère radical du détachement conçu et réalisé

par les grands mystiques, on ne peut plus confondre le mysticisme avec les

transports de la subjectivité individuelle, qui demeurent anthropocentriques,
et on emploie le mot "mystique,, avec prudence en le réservant à la désignation

de ceux qui ont choisi, en une lucidité et en un sacrifice total, de mourir à

eux-mêmes et au monde pour éclairer l'humanité d'une lumière qui vient de

plus haut qu'elle»26.

26 Fernand Brunner: «Portrait de quelques mystiques», in: André Mercier
(éd). : Mystik und Wissenschaftlichkeit, Berne. 1972. p. 167.



DIALECTICA
Case postale 1081, 2501 Bienne (Suisse)

(Suisse: 65. f.s. — Etranger: 80 f.s.

C.c.p. 10-5708, Dialectica Lausanne)

SOMMAIRE
1986/1

Clive Stroud-Drinkwater: Seing and Following Some Rules.

Pierre Thibaud: La notion peircéenne d'objet d'un signe

NOTES ET DISCUSSIONS

G. James Jason : Epistémologies and Apologies.

Gilles Granger: Nécessité ou contingence.

Guy Hirsch : Abraham Robinson - Selected Papers.

ÉTUDE CRITIQUE

Ferdinand Gonseth: Pour une philosophie dialectique ouverte à l'expé¬

rience (P.E. Pilet).

SOMMAIRE
1986/2

Daniel Laurier: Nouvelles catégories pour l'analyse du sens du locu¬

teur.

Bengt-Olof Qvarnström: Quine's Theory of Observation Sentence

Understanding and His Inscrutability Thesis.

S. R. Palmquist: Six Perspectives on the Object in Kant's Theory of
Knowledge.

NOTES ET DISCUSSIONS

W. J. Holly: On Donald Davidson's First Person Authority.

W. Loh: Fehldeutungen der klassischen Aussagenlogik.


	Approche de la mystique

