Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Regards neufs sur la théologie pastorale d'Alexandre Vinet
Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 269-279

REGARDS NEUFS SUR LA THEOLOGIE PASTORALE
D’ALEXANDRE VINET

BERNARD REYMOND

Les ceuvres d’Alexandre Vinet (1797-1847) comptent 32 volumes (34 si
I’on inclut un recueil de Poésies et I’édition toute récente des aphorismes tirés
de ses agendas). Deux d’entre eux sont consacrés a la théologie pratique:
Théologie pastorale ou théorie du ministere évangélique et Homilétique ou
théorie de la prédication. Le premier a fait la célébrité de son auteur dans ce
domaine; il a connu quatre éditions (1850, 1854, 1889, 1942) et 'on s’en
arrache aujourd’hui encore les exemplaires qui reviennent en circulation. Le
second (édité en 1853) est presque tombé dans ’oubli, mais demeure dans
notre langue le plus recommandable parmi les ouvrages protestants consacreés
a Part de la chaire.

Pendant prés d’un siecle, orthodoxes et libéraux ont considéré la Théologie
pastorale de Vinet comme le meilleur manuel de cette discipline qui existat
dans notre aire linguistique. En 1937, lors de la célébration du centenaire de
I’'arrivée de Vinet dans la chaire de théologie pratique de I’Académie de
Lausanne, Wilfred Monod releva fortement qu’il restait «unique par sa valeur
intrinséque» !. C’est une prouesse rare pour un ouvrage de ce genre, surtout
dans la période contemporaine, avec I’accélération constante qu’elle impose a
Ihistoire. Les orateurs qui I’ont célébrée en 1937 n’ont cependant pas remar-
qué que cette prouesse repose sur un double paradoxe.

Premier paradoxe:

L’un des ouvrages les plus durablement célebres de Vinet est en méme
temps 1'un des plus mal ficelés. Vinet n’avait probablement pas méme song¢
que son enseignement ferait date dans ce domaine et n’avait pas pensé a
publier quoi que ce soit dans ce domaine. La Théologie pastorale et ' Homi-
létique sont toutes deux des reconstitutions. Les amis de Vinet en ont établi le
texte aprés sa mort, sur la base de notes manuscrites de sa plume, mais aussi de
cahiers d’étudiants. Du point de vue de la forme littéraire, le résultat est
souvent médiocre. Nombre de pages qui ne sont manifestement pas de la main
de Vinet sont ternes, ennuyeuses, mal écrites. Comparées aux textes qu’il avait
préparés lui-méme pour I’édition, ces pages sont de Vinet, mais sans son style,
sans sa griffe. De plus, les diverses parties de la Théologie pastorale sont mal

! Revue de théologie et de philosophie, Lausanne 1937, p. 46.



270 BERNARD REYMOND

équilibrées, en particulier la troisieme, consacrée a la «vie pastorale»; les
sections sur le culte et sur la «catéchisation» sont d’une faiblesse et d’une
indigence qui étonnent.

D’ordinaire, les grands maitres en théologie pratique se sont imposés par
leur rayonnement pastoral. L’influence personnelle de Vinet sur ses étudiants
fut déterminante pour bon nombre d’entre eux. Ses auditeurs les plus occa-
sionnels n’ont pas manqué, eux non plus, de relever la chaleur et la densité de
son enseignement regu en direct. Mais au total, auditeurs et étudiants de ses
cours a ’Académie de Lausanne ne représentérent jamais qu’une ou deux
centaines d’individus au plus. Ils n’auraient jamais suffi a faire la réputation
de Vinet dans ce domaine. Le premier paradoxe est donc bien qu’elle tient a
cet ouvrage-la. Véritable succes de librairie en dépit de sa forme deficiente, il a
été lu et relu par des milliers de lecteurs, surtout de pasteurs, pendant plusieurs
générations successives.

Second paradoxe:

Vinet s’est imposé comme un maitre en théologie pastorale sans avoir
lui-méme jamais été pasteur, et en ayant toujours écarté la possibilité concréte
de le devenir. Comme beaucoup de ses condisciples, il était entré en théologie
sans répondre véritablement a une vocation, mais plutdt dans la perspective
d’une sorte de fonctionnariat ecclésiastique. Le pastorat constituait alors une
situation socialement honorable. Mais les études de théologie n’y condui-
saient pas nécessairement. Un certain nombre d’étudiants sortant de I'audi-
toire de théologie investissait finalement les acquis de cette formation dans
d’autres activités culturelles ou administratives. Vinet avait donc pu com-
mencer de telles études en tout bien, tout honneur, mais sans motivations
apostoliques particuliéres.

Une fois ses études accomplies, de maniére d’ailleurs fort sommaire (la
formation théologique d’expression frangaise se montrait alors particuliére-
ment peu exigeante), Vinet devint «ministre impositionnaire», comme la trés
grande majorité de ses condisciples: ils recevaient 'imposition des mains lors
d’une cérémonie de consécration au ministére pastoral et pouvaient désor-
mais poser leur candidature pour une charge paroissiale. Mais devenu maitre
de frangais a Bale a I’dge de vingt ans déja (avant d’avoir passé ses derniers
examens de théologie), puis professeur de littérature en I’Université de cette
ville dés 1820, il déclina dés lors toutes les offres qui lui furent faites d’entrer
dans un ministére réellement pastoral et paroissial.

Chaque fois que, dans ses lettres, Vinet a fait allusion a une telle éventua-
lité, il I'a aussitot écartée, et a prétendu qu’il se jugeait indigne et incapable
d’assumer une telle charge. Ses divers biographes et commentateurs se sont
d’ordinaire contentés d’enregistrer ces raisons et les protestations d’humilité
qui les accompagnent souvent. Mais cette humilité ne convainc pas entiére-
ment. Sur ce point-13, Vinet n’a probablement pas cessé de se duper lui-méme.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 271

Il doit avoir travesti en hésitations et en protestations d’incapacité spirituelle
un désir qu’il n’osait peut-étre pas s’avouer a lui-méme: celui de ne pas
devenir pasteur de paroisse.

Ces mémes biographes et commentateurs n’ont en revanche pas assez
remarqué un autre fait: malgré sa propension caractérielle a ’hésitation et son
incapacité presque névrotique a prendre des décisions de carriére, Vinet n’a
pas hésité bien longtemps a répondre a ’appel que ’Académie de Lausanne lui
adressa en 1837 de venir occuper sa chaire de théologie pratique; c’est méme
le seul appel entrainant un changement de situation auquel il ait volontaire-
ment donné suite entre ’dge de 20 ans et sa mort. Comme certaines de ses
lettres permettent de le pressentir subrepticement en filigrane, cette charge de
professeur, plus précisément de professeur d’homilétique dans son Académie
d’origine, €tait la seule que, par devers lui, il espérait depuis longtemps.

Le second paradoxe est donc que Vinet ait fait date avec un enseignement
dont il révait depuis longtemps, mais dont il n’avait jamais voulu mettre la
matiere a I’épreuve d’une pratique personnelle.

Pour une «nouvelle» prédication

Au moment de sa nomination, Vinet a-t-il assez songé au fait que cet
enseignement devait couvrir toute la pratique du ministére pastoral, et non
son cOt€ oratoire seulement ? Jusqu’au début du XIX€ siecle, c’est cet aspect-la
du ministére qui retenait essentiellement I’attention des étudiants et de leurs
professeurs chargés de les initier a la pratique du ministére2. C’est aussi la
seule activité pastorale dans laquelle Vinet pouvait se prévaloir de quelque
expérience: pendant ses vingt années de s¢jour a Bale, il occupa relativement
souvent la chaire de I’Eglise francaise, ne fiit-ce que pour rendre service aux
pasteurs en exercice dans cette paroisse. En 1837, a part quelques brochures et
articles, surtout en critique littéraire, et exception faite de son Mémoire sur la
liberté des cultes (1826), il était essentiellement connu par son premier volume
de sermons: Discours sur quelques sujets religieux (1832). Aussi les auditeurs
de son discours d’installation dans la chaire de théologie pratique de I’Aca-
démie de Lausanne 3 ne durent-ils pas étre surpris qu’il le consacrat tout entier
aux seuls problémes de ’homilétique, sans aucune allusion aux autres aspects
de la théologie pastorale. Les documents & notre disposition montrent qu’ils
ne remarquérent méme pas ce parti-pris.

En revanche, ils furent d’emblée attentifs a la maniére dont Vinet situait la
«nouvelle prédication» (comme on dirait aujourd’hui) de son temps. Il parlait
de I'influence du Réveil sur elle comme d’une nouvelle réformation. La pré-
dication, disait-il en évoquant sa destinée pendant les premiéres décennies du

> Voir nos deux articles: «Jalons pour une histoire des théologies pastorales d’ex-
pression francaise», ETR 1984, pp. 53-59 et 181-191.

P Reproduit dans Philosophie religieuse, Lausanne 1918, p. 129-169. On le trouve
aussi en appendice a son Homilétique ou théorie de la prédication, Lausanne 1853.



272 BERNARD REYMOND

siecle, «remontait par I’Evangile jusqu’a des ages oublies dont elle reprodui-
sait la hardiesse, la véhémence et parfois la rudesse. Sous la robe de ministre
du dix-neuviéme siécle se révélait souvent un réformateur du seiziéme»*.
Jamais, a Lausanne, on n’avait encore donné une telle caution académique au
Réveil. Certains de ses adversaires n’ont pas manqué par la suite de le lui
reprocher?. Vinet ne souscrivait pourtant pas sans réserves a la théologie
revivaliste; dans son agenda, il notait non sans sévérité qu’elle «impose une
marche au développement de la vie religieuse» et qu’avec elle «la religion du
cceur devient une mécanique»©. Mais dans sa legon inaugurale, laissant de
cote de telles retombées obvies, Vinet préférait mettre en évidence ce que la
prédication de son siécle devait au Réveil:

a) une foi plus vive chez les prédicateurs, un sens plus aigu de leur mission
apostolique;

b) une volonté plus ferme de précher «tout I’Evangile», le Réveil ayant
redonné «une substance a ces mots, depuis longtemps vides et morts, de
régénération et de conversion»’.

De facture traditionnelle (son plan et ses différentes tétes de chapitres se
conforment aux modéles en usage avant elle), ' Homilétique de Vinet est déja
remarquable par les nouveautés qu’elle laisse transparaitre derriere des appa-
rences sans surprise. En la lisant parallélement a d’autres ouvrages similaires
de la méme €époque, on ne tarde pas a découvrir que Vinet a laissé sur toutes
ses pages la trace d’un coup d’ceil renouvelé sur 'activité et les procédés du
prédicateur. On y retrouve, sous une autre forme, aussi bien les principes
directeurs de son apologétique que ses conceptions en critique littéraire. Ses
exégetes ne s’en sont généralement pas assez rendu compte. C’est dommage.
On ne comprend pas vraiment les mécanismes de sa critique littéraire si ’on
n’a pas lu son Homilétique de maniére approfondie. Et ¢’est dans ce manuel
qu’on percoit le mieux sa maniére de mettre son apologétique en action.
Qu’on en juge a cette citation: «Il faut défendre la vérité avec les armes de la
vérité... Etre éloquent, c’est étre vrai; étre éloquent, ce n’est pas ajouter quel-
que chose a la vérité, c’est enlever I'un aprés 'autre les voiles qui la cou-
vrent» S,

Mais la nouveauté majeure de ce manuel est d’insister sur la qualité per-
sonnelle du prédicateur tout autant, voire parfois davantage que sur celle de sa

* Philosophie religicuse, p. 143.

>L’homme d’é¢tat Henri Druey, chef de la révolution radicale de 1845, écrivait
encore le 25.12.1846 au professeur genevois Jean-Jacques-Caton Cheneviére que Vinet,
en 1837, était «surtout venu & Lausanne pour faire de la propagande», spécialement en
faveur du Réveil. Cette correspondance est parue dans la Revue historique vaudoise,
1984, p. 73-222.

6 La vérité n'a point de couture — Réflexions et aphorismes tirés des agendas, Lau-
sanne 1983, p. 86.

T Philosophie religieuse, p. 138. Soulignements de Vinet.
8 Homilétique, p. 9.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 273

prédication. Pourquoi cette insistance ? Répondre a cette question, c’est nous
mettre sur le chemin des raisons qui ont assuré le succes des conceptions
vinétiennes en matiere de théologie pastorale.

Un constat sans illusion

Vinet n’aurait pas insisté comme il I’a fait sur ce probleme de qualité s’
n’avait eu conscience de I’état parfois lamentable de la prédication dans la
francophonie protestante de son temps. Les éloges que son discours d’instal-
lation, en 1837, a prodigués a la prédication influencée par le Réveil ne
doivent pas faire illusion. Leur portée était surtout rhétorique: il s’agissait
pour lui d’opérer par effet de contraste. Quand, dans ce discours, Vinet parlait
de cette nouvelle prédication au passé, comme s’il suffisait d’établir un constat
historique, c’était seulement une maniére de dire. En réalité, il décrivait pré-
dication et prédicateurs tels qu’ils devaient encore devenir, — tels qu’il se
proposait de préparer ses e¢tudiants a ['étre. Son discours de 1837 était un plan
de bataille qui pouvait s’autoriser de quelques glorieux exemples, mais qui
restait a mettre en ceuvre dans la plupart des cas.

Au début du siécle dernier, a la campagne surtout, bien des pasteurs se
contentaient de ressasser sempiternellement un stock parfois fort restreint de
sermons composés en début de ministere. On connait le cas d’un pasteur qui
n’en eut jamais que douze a disposition, un autre sept! De plus, cette prédi-
cation était souvent terne et ennuyeuse, a force d’étre moralisatrice et didac-
tique. Etait-ce dQ, surtout dans le canton de Vaud, a I’habitude que les pasteurs
de cette Eglise avaient héritée de 'ancien régime d’éviter dans leurs sermons
les idées générales et les débats d’idées pour s’en tenir strictement et prudem-
ment a des paraphrases du texte biblique? L’un des adversaires les plus
décidés de Vinet, ’homme d’état radical Henri Druey le pensait: «C’est le
détestable genre de nos prédicateurs qui fait fuir les temples»? — remarque
qui visait les pasteurs citadins aussi bien que les campagnards.

Le jugement sévére que Vinet portait, sans trop le dire, sur la prédication et
les prédicateurs de son Eglise et de son temps est comme le revers de la
médaille dont son discours de 1837 et dont son Homilétique constituent
'avers — un revers qui, en I'occurrence, commande et soutient les traits
dominants de ’avers. Or ce qui est ainsi vrai de I'Homilétique I’est encore
davantage de la Théologie pastorale. Vinet était trop pédagogue, trop respec-
tueux aussi du ministére auquel il entendait préparer ses ¢tudiants, pour se
permettre de critiquer ouvertement devant eux les pasteurs déja a la tache. Ses
propres refus d’entrer dans ’exercice pratique du pastorat ne lui auraient
décemment pas permis de le faire. Mais quand il s’est agi pour lui de répondre
au mandat qui lui avait été confié d’enseigner I'ensemble de la théologie
pratique, et non ’homilétique seulement, c’est I'image pessimiste qu’il se

? Lettre du 16.3.1846, a Chenevicre.



274 BERNARD REYMOND

faisait du pastorat existant qui a commandé sa réflexion et son discours sur ce
point. Cette image pourrait aussi expliquer en partie ses refus d’entrer lui-
méme dans ce ministere.

La lecture de ses deux ouvrages de théologie pratique, surtout celle de la
Théologie pastorale, ne suffit donc pas a les situer. Leur cadre de référence se
trouve ailleurs: dans son Mémoire sur la liberté des cultes (1826) et dans son
Essai sur la manifestation des convictions religieuses (1842), qui sont aussi les
deux ouvrages les plus systématiques, les plus doctrinaux et les plus polémi-
ques qui soient sortis de sa plume. Vinet avait seulement 29 ans quand il livra
le premier au public. La maniére dont il y faisait la critique du corps pastoral
alors en place n’en est que plus significative de ses impressions premieres:

«La qualité de fonctionnaire public dénature souvent le caractére du pas-
teur. Elle lui inspire trop souvent la tentation de s’appuyer du pouvoir la ou il
sent échouer son zéle ou défaillir son talent [...] Dans le systeme de la religion
de I’Etat, la profession d’ecclésiastique est une ressource, et une ressource
commode. Si elle n’ouvre pas une brillante perspective, elle offre a la médio-
crité méme une existence assurée; elle devient un genre d’industrie précieux,
le plus facile a exploiter. Maltraité par la fortune, et doué¢ d’une ambition
modique, un jeune homme est poussé dans la carriére ecclésiastique par la
vocation du besoin. Il se soumet a des épreuves qui ne sont jamais bien
rigoureuses, si I’on en juge par I’ensemble des résultats. Réussissent-elles, il a
du pain; et s’il s’apergoit, a ’entrée de ses fonctions saintes, qu’il a une
conscience, il tiche de prendre le goiit de son état, et de former en lui la
vocation qui aurait da s’y faire sentir plus tot» 10,

Loin de siatténuer, cette premiére impression n’a fait que se confirmer au
fur et a mesure que Vinet avangait dans son idée que la séparation de I'Eglise et
de I’Etat était un «dogme» nécessaire et dont I’application devenait selon lui
inévitable !, Il est vrai que, pour soutenir sa thése majeure en la matiére, Vinet
n’a pas hésité a exagérer les défauts des Eglises rattachées a I’Etat, pour mieux
vanter les qualités (encore toutes hypothétiques) de celles qui en seraient
separées. Déja dans le Mémoire de 1826, il avait imaginé que, dans un régime
de séparation, «la vocation intérieure a le dessus» et n’avait pas hésité a
décrire en termes quasi paradisiaques le nouveau statut que ce régime ferait a
la condition pastorale: «Celui-la seul s’enrdle parmi les soldats de Jésus-
Christ, qui se sent du gofit pour les travaux de cette milice sacrée [...] A des
ames ¢€levées et sensibles, les fonctions de prétre ne paraitraient-elles pas
d’autant plus belles et attrayantes qu’aucun avantage temporel n’y serait
attaché? [...] Ou je me trompe fort, ou il n’y aura pas de mauvais ecclésias-

1Ed. 1944, p. 224-225.

H J‘ai.examiné de plus pres les éléments de son attitude et de son argumentation dans
ce domaine lors du colloque Jean-Boisset de 1981. Cf. La controverse interne au pro-

testantisme, Michel Péronnet éd., Montpellier, Université Paul Valéry, 1983, p. 273-
287.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 275

tiques; car celui qui se mettra sur les rangs pour I’étre est d’avance [sic!] un bon
ecclésiastique, pour ce qui concerne les sentiments et la foi» 12. L’ Essai de 1842
n’a fait qu’aggraver encore le jugement implicite et sévére que cette image-
force d’un autre corps pastoral le conduisait & porter sur ’état du corps pas-
toral effectivement en exercice: « Nous voulons que les prétentions des corps
ecclésiastiques ne puissent trouver aucun appui dans les institutions [de
I’Etat]; nous voulons que la pensée ne puisse méme pas leur en venir; nous
voulons qu’ils restent purs en dépit d’eux-mémes, ou, du moins, qu’une des
tentations les plus dangereuses leur soit épargnée» !3.

Les «nouveaux pasteurs» et leur identité

Si Vinet avait pu imaginer que le corps pastoral des Eglises séparées de
’Etat ne se montrerait a I'usage ni meilleur ni pire que celui des Eglises qui
devaient garder des liens avec lui, ou s’il avait pu deviner combien les «ga-
ranties» qu’il cherchait a prendre de ce coté-la se montreraient inefficaces
dans la pratique, il aurait beaucoup déchanté. Méme désillusion s’il avait pu
supposer que sa Théologie pastorale profiterait autant aux pasteurs «natio-
naux» qu’aux pasteurs «libristes» des générations suivantes. Mais peu impor-
tent en 'occurrence les sentiments qu’auraient pu lui inspirer, s’il les avait
vécues, les déconvenues de ses hypothéses en la matiére. L’essentiel est ici de
remarquer combien toute la conception du pastorat qui a fait la nouveauté de
son enseignement a I’Académie de Lausanne est étroitement tributaire d’une
nostalgie ou d’un réve: Vinet a réussi a renouveler I'idée que les pasteurs
pouvaient se faire de leur propre ministére, il les a aidés a se resituer par
rapport a la société dans laquelle ils devaient ’exercer, mais dans ’exacte
mesure ou il a pensé ce ministére en référence a une situation ecclésiastique
différente de celle qu’il avait sous les yeux, — une situation qui était donc chez
lui de "ordre du réve, et non de la réalité.

On ne saurait imaginer de forme de raisonnement et d’argumentation qui
convint mieux a ’auditoire potentiel que constituait le corps pastoral de cette
époque. Le 19¢ siécle a été une période de grandes mutations sociales et
culturelles, surtout en ses débuts. Le tissu des relations interhumaines qui
avaient caractérisé I’ancien régime s’était complétement transformé. Ne
sachant plus au juste comment se situer par rapport a un style de vie si
nouveau a tant d’égards, bien des pasteurs et des futurs pasteurs, qu’ils soient
orthodoxes ou libéraux, passaient par une crise d’identité, comme on dit
aujourd’hui. Opérant a coup de contrastes, leur dépeignant plus ou moins
implicitement ce qu’ils ne devaient plus &tre, mais surtout ce qu’ils pouvaient
étre désormais trés positivement, Vinet les aidait a sortir d’'une ¢poque (ou
d’une sensibilité) pour entrer dans une autre.

12 Ibid. p. 225-226.
3 Ed. 1928, p. 382-383.



276 BERNARD REYMOND

Or la rupture qu’il les incitait a entériner (méme si la plupart d’entre eux
devait rester fidéle au systéme des Eglises unies a I’Etat) passait bel et bien par
la ligne de démarcation qu’il entendait faire respecter entre I’Eglise ou la
religion d’une part, et I'Etat de autre. Depuis la Réforme, soit pendant pres de
trois siecles, surtout dans le canton de Vaud, les pasteurs avaient assume des
fonctions mi-civiles, mi-religieuses: ils tenaient les registres d’état-civil, diri-
geaient les écoles, veillaient a ’assistance publique, etc. Vinet, maintenant,
venait leur dire: votre fonction est seulement religieuse, elle ne doit étre que
cela, abandonnez tout ce qui fait de vous des agents du pouvoir étatique.

Méme quand elle n’était pas exprimeée clairement, cette argumentation
¢tait d’autant plus efficace et convaincante qu’elle reposait finalement tout
entiére sur une antithése particuliérement bien adaptée a la sensibilité de 1’age
libéral et romantique: Vinet ne cessait de parer la religion (ou I’Eglise) de
toutes les vertus, tandis qu’il chargeait I’Etat de toutes les corvées. Voici
sommairement la structure de son discours constant sur ce point:

— La religion est le domaine de I'individuel, de la liberté, de 'amour, des
meéthodes persuasives, de I'influence morale, de I'épanouissement personnel;
elle releve «de Dieu».

— L’Etat est le domaine du collectif, de la nécessité, de la contrainte, de
’asservissement, de I’organisation, de la répression, de la force musculaire; il
releve «du monde».

Vinet a évidemment assorti les termes assez sommaires de cette antithése
de toutes sortes de nuances. Elles ne changent rien au fait que cette vision-la du
magistrat civil et de sa fonction est fort peu réformée dans son fond, et trahit
une méconnaissance grave du role effectivement assumé par les magistrats
dans la Réforme du XVI€ siécle. Mais Vinet n’en avait cure, et ses lecteurs
encore moins. Ils ont compris, en le lisant, que leur ministére ne relevait plus
de la police des meeurs et de la répression (ce que le consensus social lui avait si
longtemps et si souvent imposé d’étre), mais du rayonnement personnel et de
la liberté. Que cette nouvelle constante de comportement ait mis du temps a
entrer dans les faits ne change rien a I’affaire: un virage important était pris
dans la définition de I'identité pastorale.

Nouveautés substantielles

Si Vinet a pu aider ceux de ses contemporains qui étaient pasteurs en leur
proposant de mettre en ceuvre la vision du ministére dont il révait et qu’il
n’avait jamais eu le courage, la force ou I'envie d’assumer lui-méme, il ne les a
cependant pas nourris de réve seulement, sinon ils ne I’eussent pas écouté
jusqu’au bout. La force et Ioriginalité de Vinet (pour I’époque) ont été de
nourrir ce réve a réaliser d’une substance qui allait précisément permettre a
ces pasteurs de devenir, chacun a sa mesure, ce qu’il leur proposait d’étre. En
d’autres termes, Vinet leur a exposé les éléments d’une spiritualité qui devait



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 277

s’imposer comme la contrepartie trés concréte de la vision assez schématique
qui commandait ’ensemble de son propos:

a) De méme qu’il insistait en homilétique sur la vocation du prédicateur,
Vinet a cherché a montrer aux pasteurs comment éveiller et entretenir leur vie
intérieure. Avant lui, les théologies pastorales d’expression frangaise se con-
tentaient de rappeler les fondements théologiques du ministére et d’insister
treés traditionnellement sur la dignité qu’on attend du ministre (le pastorat
congu comme modeéle de vie morale et chrétienne). Vinet a su se souvenir de
ce qu’il avait découvert ailleurs, en particulier chez les piétistes allemands
(surtout Bengel), chez les néo-luthériens (Claus Harms) ou chez les anglo-
saxons (Bridge) et il s’est efforcé de mettre ces réflexions et ces conseils a la
portée de ses étudiants, puis de ses lecteurs.

b) Dans le méme ordre d’idées, il a 0sé¢ une nouveauté qui n’avait sauf
erreur pas de précédent dans le protestantisme d’expression frangaise: il s’est
beaucoup inspiré de [‘apport catholique frang¢ais (Fénelon, Massillon, Bérulle,
Bourdaloue, Saint-Cyran). S’en fiit-il inspiré dans ses cours s’il avait enseigne
a Montauban, parmi des Huguenots encore traumatisés par les dragonnades et
par la révocation de ’Edit de Nantes, ou dans une Genéve qui digérait diffi-
cilement I’adjonction a son territoire des communes sardes et catholiques
dont I'avait gratifiée le traité de Vienne ? L’Académie de Lausanne, implantee
dans un canton sans probléme confessionnel briilant, ne lui inspirait pas les
ménagements dont il aurait di tenir compte ailleurs. Il a donc pu ouvrir une
voie nouvelle en théologie protestante. Lui qui, en d’autres pages, s’est montre
si seévere a I’endroit du cléricalisme et du sacerdotalisme catholiques, n’a pas
hésité a reprendre a son compte de nombreux conseils de ces auteurs (la
Théologie pastorale comporte dix-sept renvois a Massillon) sur la spiritualité
du sacerdoce et I’esprit de consécration qu’il suppose.

c) Vinet a enfin franchement innové avec la partie de son cours intitulée
«De la cure d’ame appliquée aux individus». La religion étant pour lul de
I'ordre de I’individuel, et non du collectif, il a aussi voulu que les pasteurs
pensent a leur troupeau comme a un ensemble d’individus différents les uns des
autres, et non comme a une masse plus ou moins anonyme. Dé¢ja dans son
discours d’installation, il avait relevé combien la prédication nouvelle, émail-
lée d” «analogies familiéres», d’ «allusions poignantes», de «vives apostro-
phes», semblait «décomposer 'auditoire pour établir une conférence entre
chaque individu et le prédicateur»!*. Dans la Théologie pastorale, il a montre
comment le troupeau se diversifie en types humains différents les uns des
autres. Ce n’était pas encore, et de loin, la «psychologie religieuse» qui devait
tenir le haut du pavé dés 1895, avec son examen des multiples comportements
individuels qu’un pasteur peut rencontrer, voire avec son analyse des com-
portements pathologiques. Mais ¢’était un premier essai, quasiment inconnu

'4 Philosophie religieuse, p. 153.



278 BERNARD REYMOND

jusqu’alors, de montrer a ses étudiants combien on ne saurait aborder tous les
intéresses de la méme maniere. Ses critéres de diversification étaient d’ailleurs
directement empruntés a la sensibilité revivaliste; I'intitulé des différentes
catégories qu’il distinguait le montre a ’envi: «les personnes décidément
pieuses, les nouveaux convertis, les réveillés, les ames troublées, les ortho-
doxes, les sceptiques, les indifférents, les incrédules, les rationalistes, les stoi-
ciens». Le détail de ses analyses ne fait que confirmer cette premiére impres-
sion.

Du réve libérateur au modéle-carcan

Le «réve» pastoral de Vinet ne manquait donc pas d’ancrages dans le réel.
C’est certainement ce qui a fait sa force. Il a incontestablement marqué non
seulement toute la pratique pastorale d’expression frangaise, mais encore une
part importante de I’ecclésiologie réformée francophone, tant il est vrai que les
pasteurs sont restés longtemps et sont encore a bien des égards des person-
nages-pivots de I'institution ecclésiale protestante.

Ce réve est-il toujours resté aussi libérateur et mobilisant qu’il le fut dans
les toutes premiéres décennies de sa diffusion? S’il a pu aider plusieurs gene-
rations de pasteurs a se situer par rapport a leur temps, ne s’est-il pas mu€ peu a
peu en un programme-carcan, en une sorte de nouveau légalisme de la fonc-
tion pastorale, tout aussi «fatigant» en son genre que le joug dont se sentaient
chargés les contemporains des pharisiens (Mt. 11:28)?

Poser la question, c’est y répondre: faute d’€tre resté assez dans le droit fil
des motivations qui ont inspiré les articulations et nouveautés essentielles de
la théologie pastorale selon Vinet, on est ensuite tombé dans le piege des
constantes qu’elle proposait. Vinet demandait aux pasteurs d’étre quelqu’un,
de laisser transparaitre leur vocation et leur foi dans tout leur ministére, et de
veiller a en entretenir activement la flamme. Mais ce souci d’étre quelqu’un,
d’étre une «personnalité religieuse» faisant bénéficier de son trop-plein de
spiritualité des paroissiens en état de manque hebdomadaire, ne devait pas
tarder a devenir une perspective insoutenable pour certains jeunes pasteurs
qui ne se sentaient précisément pas capables d’assumer une telle fonction de
médium. Les uns ont alors choisi de faire bonne mine a mauvais jeu et sont
retombés dans les travers du fonctionnarisme ecclésiastique. D’autres se sont
sentis soulagés quand, dans la foulée de Karl Barth, dés 1930, on est venu leur
rappeler cette vérité que Vinet connaissait déja: ’Evangile fait son chemin par
ses qualités intrinséques, non par I’habileté du prédicateur ou du pasteur. En
revanche, ceux qui restaient fidéles aux intentions premiéres de Vinet éprou-
vaient d’autant plus de peine a faire passer son message en la matiére qu’ils
semblaient éprouver de grandes difficultés a le formuler dans un langage qui

fasse mouche et retrouve la force de conviction a laquelle tenaient ses succes
initiaux.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 219

Mais était-ce affaire de langage seulement? Le réve ecclésial de Vinet, nous
I’avons vu, était particuliérement bien adapté a son époque. Il a aidé les
pasteurs d’alors a se déprendre d’une situation en passe d’étre révolue, mais
dans laquelle ils se sentaient englués, pour mieux s’investir dans une autre, qui
¢tait encore en devenir. Les conditions, depuis lors, ont bien changé. Faut-il
alors se mettre en quéte d’un autre réve? Celui de Vinet n’avait finalement
rien d’onirique. Il reposait sur une analyse et une prise de conscience dont on
peut contester le bien-fondé, mais qui étaient proprement théologiques: Vinet
a structuré toute sa conception du ministere en fonction de la représentation
qu’il se faisait de la facon dont Dieu intervient dans I’histoire des hommes —
par I’action de son Esprit dans I'intimité profonde des individus. Aujourd’hui
de méme: il semble bien que le seul moyen de répondre dynamiquement aux
problémes de I'identité pastorale soit encore et toujours de s’interroger sur la
théologie fondamentale qui préside, sciemment ou non, a I’élaboration des
théologies pratiques.



DIALECTICA
Case postale 1081, 2501 Bienne (Suisse)

(Suisse: 65. f.s. — Etranger: 80 f.s.
C.c.p. 10-5708, Dialectica Lausanne)

SOMMAIRE
1985/4

Entretiens d’Oxford, 3-9 septembre 1984

Alfred J. Ayer: The scope of Reason.

Leszek Kolakowski: Irrationality in Politics.

Jean Ladriére: Rationalité et irrationalité en politique.

Paul Riceeur: Irrationality and the Plurality of Philosophical Systems.

Ruth Barcan Marcus: Is there Irrationality in the Existence of a Plurality
of Philosophical Theories?

Werner Marx: Ethos and Morality.
David Pears: Reply to Professor Marx’s Paper.
Donald Davidson: Incoherence and Irrationality.

Gilles G. Granger: Les deux niveaux de la rationalité.

LIVRES RECUS

Tables annuelles du vol. 39.




	Regards neufs sur la théologie pastorale d'Alexandre Vinet

