
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Regards neufs sur la théologie pastorale d'Alexandre Vinet

Autor: Reymond, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 118 (1986). P. 269-279

REGARDS NEUFS SUR LA THEOLOGIE PASTORALE
D'ALEXANDRE VINET

Bernard Reymond

Les œuvres d'Alexandre Vinet (1797-1847) comptent 32 volumes (34 si

l'on inclut un recueil de Poésies et l'édition toute récente des aphorismes tirés
de ses agendas). Deux d'entre eux sont consacrés à la théologie pratique:
Théologie pastorale ou théorie du ministère évangélique et Homilétique ou
théorie de la prédication. Le premier a fait la célébrité de son auteur dans ce

domaine; il a connu quatre éditions (1850, 1854, 1889, 1942) et l'on s'en
arrache aujourd'hui encore les exemplaires qui reviennent en circulation. Le
second (édité en 1853) est presque tombé dans l'oubli, mais demeure dans
notre langue le plus recommandable parmi les ouvrages protestants consacrés
à l'art de la chaire.

Pendant près d'un siècle, orthodoxes et libéraux ont considéré la Théologie
pastorale de Vinet comme le meilleur manuel de cette discipline qui existât
dans notre aire linguistique. En 1937, lors de la célébration du centenaire de

l'arrivée de Vinet dans la chaire de théologie pratique de l'Académie de

Lausanne, Wilfred Monod releva fortement qu'il restait «unique par sa valeur
intrinsèque»1. C'est une prouesse rare pour un ouvrage de ce genre, surtout
dans la période contemporaine, avec l'accélération constante qu'elle impose à

l'histoire. Les orateurs qui l'ont célébrée en 1937 n'ont cependant pas remarqué

que cette prouesse repose sur un double paradoxe.

Premier paradoxe:

L'un des ouvrages les plus durablement célèbres de Vinet est en même

temps l'un des plus mal ficelés. Vinet n'avait probablement pas même songé

que son enseignement ferait date dans ce domaine et n'avait pas pensé à

publier quoi que ce soit dans ce domaine. La Théologie pastorale et Y

Homilétique sont toutes deux des reconstitutions. Les amis de Vinet en ont établi le

texte après sa mort, sur la base de notes manuscrites de sa plume, mais aussi de

cahiers d'étudiants. Du point de vue de la forme littéraire, le résultat est

souvent médiocre. Nombre de pages qui ne sont manifestement pas de la main
de Vinet sont ternes, ennuyeuses, mal écrites. Comparées aux textes qu'il avait
préparés lui-même pour l'édition, ces pages sont de Vinet, mais sans son style,
sans sa griffe. De plus, les diverses parties de la Théologie pastorale sont mal

1 Revue de théologie et de philosophie. Lausanne 1937, p. 46.



270 BERNARD REYMOND

équilibrées, en particulier la troisième, consacrée à la «vie pastorale»; les

sections sur le culte et sur la «catéchisation» sont d'une faiblesse et d'une
indigence qui étonnent.

D'ordinaire, les grands maîtres en théologie pratique se sont imposés par
leur rayonnement pastoral. L'influence personnelle de Vinet sur ses étudiants
fut déterminante pour bon nombre d'entre eux. Ses auditeurs les plus
occasionnels n'ont pas manqué, eux non plus, de relever la chaleur et la densité de

son enseignement reçu en direct. Mais au total, auditeurs et étudiants de ses

cours à l'Académie de Lausanne ne représentèrent jamais qu'une ou deux
centaines d'individus au plus. Ils n'auraient jamais suffi à faire la réputation
de Vinet dans ce domaine. Le premier paradoxe est donc bien qu'elle tient à

cet ouvrage-là. Véritable succès de librairie en dépit de sa forme déficiente, il a

été lu et relu par des milliers de lecteurs, surtout de pasteurs, pendant plusieurs
générations successives.

Second paradoxe:

Vinet s'est imposé comme un maître en théologie pastorale sans avoir
lui-même jamais été pasteur, et en ayant toujours écarté la possibilité concrète
de le devenir. Comme beaucoup de ses condisciples, il était entré en théologie
sans répondre véritablement à une vocation, mais plutôt dans la perspective
d'une sorte de fonctionnariat ecclésiastique. Le pastorat constituait alors une
situation socialement honorable. Mais les études de théologie n'y conduisaient

pas nécessairement. Un certain nombre d'étudiants sortant de l'auditoire

de théologie investissait finalement les acquis de cette formation dans
d'autres activités culturelles ou administratives. Vinet avait donc pu
commencer de telles études en tout bien, tout honneur, mais sans motivations
apostoliques particulières.

Une fois ses études accomplies, de manière d'ailleurs fort sommaire (la
formation théologique d'expression française se montrait alors particulièrement

peu exigeante), Vinet devint « ministre impositionnaire », comme la très
grande majorité de ses condisciples: ils recevaient l'imposition des mains lors
d'une cérémonie de consécration au ministère pastoral et pouvaient désormais

poser leur candidature pour une charge paroissiale. Mais devenu maître
de français à Bâle à l'âge de vingt ans déjà (avant d'avoir passé ses derniers
examens de théologie), puis professeur de littérature en l'Université de cette
ville dès 1820, il déclina dès lors toutes les offres qui lui furent faites d'entrer
dans un ministère réellement pastoral et paroissial.

Chaque fois que, dans ses lettres, Vinet a fait allusion à une telle éventualité,

il l'a aussitôt écartée, et a prétendu qu'il se jugeait indigne et incapable
d'assumer une telle charge. Ses divers biographes et commentateurs se sont
d'ordinaire contentés d'enregistrer ces raisons et les protestations d'humilité
qui les accompagnent souvent. Mais cette humilité ne convainc pas entièrement.

Sur ce point-là, Vinet n'a probablement pas cessé de se duper lui-même.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 271

Il doit avoir travesti en hésitations et en protestations d'incapacité spirituelle
un désir qu'il n'osait peut-être pas s'avouer à lui-même : celui de ne pas
devenir pasteur de paroisse.

Ces mêmes biographes et commentateurs n'ont en revanche pas assez

remarqué un autre fait: malgré sa propension caractérielle à l'hésitation et son
incapacité presque névrotique à prendre des décisions de carrière, Vinet n'a

pas hésité bien longtemps à répondre à l'appel que l'Académie de Lausanne lui
adressa en 1837 de venir occuper sa chaire de théologie pratique; c'est même
le seul appel entraînant un changement de situation auquel il ait volontairement

donné suite entre l'âge de 20 ans et sa mort. Comme certaines de ses

lettres permettent de le pressentir subrepticement en filigrane, cette charge de

professeur, plus précisément de professeur d'homilétique dans son Académie
d'origine, était la seule que, par devers lui, il espérait depuis longtemps.

Le second paradoxe est donc que Vinet ait fait date avec un enseignement
dont il rêvait depuis longtemps, mais dont il n'avait jamais voulu mettre la
matière à l'épreuve d'une pratique personnelle.

Pour une «nouvelle» prédication

Au moment de sa nomination, Vinet a-t-il assez songé au fait que cet

enseignement devait couvrir toute la pratique du ministère pastoral, et non
son côté oratoire seulement? Jusqu'au début du XIXe siècle, c'est cet aspect-là
du ministère qui retenait essentiellement l'attention des étudiants et de leurs

professeurs chargés de les initier à la pratique du ministère2. C'est aussi la
seule activité pastorale dans laquelle Vinet pouvait se prévaloir de quelque
expérience: pendant ses vingt années de séjour à Bâle, il occupa relativement
souvent la chaire de l'Eglise française, ne fût-ce que pour rendre service aux
pasteurs en exercice dans cette paroisse. En 1837, à part quelques brochures et

articles, surtout en critique littéraire, et exception faite de son Mémoire sur la
liberté des cultes 1826), il était essentiellement connu par son premier volume
de sermons: Discours sur quelques sujets religieux (1832). Aussi les auditeurs
de son discours d'installation dans la chaire de théologie pratique de
l'Académie de Lausanne3 ne durent-ils pas être surpris qu'il le consacrât tout entier
aux seuls problèmes de l'homilétique, sans aucune allusion aux autres aspects
de la théologie pastorale. Les documents à notre disposition montrent qu'ils
ne remarquèrent même pas ce parti-pris.

En revanche, ils furent d'emblée attentifs à la manière dont Vinet situait la

«nouvelle prédication» (comme on dirait aujourd'hui) de son temps. Il parlait
de l'influence du Réveil sur elle comme d'une nouvelle réformation. La
prédication, disait-il en évoquant sa destinée pendant les premières décennies du

2 Voir nos deux articles: «Jalons pour une histoire des théologies pastorales
d'expression française». ETR 1984. pp. 53-59 et 181-191.

3 Reproduit dans Philosophie religieuse. Lausanne 1918, p. 129-169. On le trouve
aussi en appendice à son Homilétique ou théorie de la prédication. Lausanne 1853.



272 BERNARD REYMOND

siècle, «remontait par l'Evangile jusqu'à des âges oubliés dont elle reproduisait

la hardiesse, la véhémence et parfois la rudesse. Sous la robe de ministre
du dix-neuvième siècle se révélait souvent un réformateur du seizième»4.

Jamais, à Lausanne, on n'avait encore donné une telle caution académique au
Réveil. Certains de ses adversaires n'ont pas manqué par la suite de le lui
reprocher5. Vinet ne souscrivait pourtant pas sans réserves à la théologie
revivaliste; dans son agenda, il notait non sans sévérité qu'elle «impose une
marche au développement de la vie religieuse» et qu'avec elle «la religion du
cœur devient une mécanique»6. Mais dans sa leçon inaugurale, laissant de

côté de telles retombées obvies, Vinet préférait mettre en évidence ce que la

prédication de son siècle devait au Réveil :

a) une foi plus vive chez les prédicateurs, un sens plus aigu de leur mission
apostolique;

b) une volonté plus ferme de prêcher «tout l'Evangile», le Réveil ayant
redonné «une substance à ces mots, depuis longtemps vides et morts, de

régénération et de conversion»1.
De facture traditionnelle (son plan et ses différentes têtes de chapitres se

conforment aux modèles en usage avant elle), VHomilétique de Vinet est déjà
remarquable par les nouveautés qu'elle laisse transparaître derrière des

apparences sans surprise. En la lisant parallèlement à d'autres ouvrages similaires
de la même époque, on ne tarde pas à découvrir que Vinet a laissé sur toutes
ses pages la trace d'un coup d'œil renouvelé sur l'activité et les procédés du
prédicateur. On y retrouve, sous une autre forme, aussi bien les principes
directeurs de son apologétique que ses conceptions en critique littéraire. Ses

exégètes ne s'en sont généralement pas assez rendu compte. C'est dommage.
On ne comprend pas vraiment les mécanismes de sa critique littéraire si l'on
n'a pas lu son Homilétique de manière approfondie. Et c'est dans ce manuel
qu'on perçoit le mieux sa manière de mettre son apologétique en action.
Qu'on en juge à cette citation: «Il faut défendre la vérité avec les armes de la
vérité... Etre éloquent, c'est être vrai; être éloquent, ce n'est pas ajouter quelque

chose à la vérité, c'est enlever l'un après l'autre les voiles qui la
couvrent»8.

Mais la nouveauté majeure de ce manuel est d'insister sur la qualité
personnelle du prédicateur tout autant, voire parfois davantage que sur celle de sa

4 Philosophie religieuse, p. 145.
5 L'homme d'état Henri Druey, chef de la révolution radicale de 1845, écrivait

encore le 25.12.1846 au professeur genevois Jean-Jacques-Caton Chenevière que Vinet,
en 1837, était «surtout venu à Lausanne pour faire de la propagande», spécialement en
faveur du Réveil. Cette correspondance est parue dans la Revue historique vaudoise,
1984, p. 73-222.

6 La vérité n'a point de couture — Réflexions et aphorismes tirés des agendas,
Lausanne 1983, p. 86.

1 Philosophie religieuse, p. 138. Soulignements de Vinet.
8 Homilétique, p. 9.



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 273

prédication. Pourquoi cette insistance? Répondre à cette question, c'est nous
mettre sur le chemin des raisons qui ont assuré le succès des conceptions
vinétiennes en matière de théologie pastorale.

Un constat sans illusion

Vinet n'aurait pas insisté comme il l'a fait sur ce problème de qualité s'il
n'avait eu conscience de l'état parfois lamentable de la prédication dans la

francophonie protestante de son temps. Les éloges que son discours d'installation,

en 1837, a prodigués à la prédication influencée par le Réveil ne
doivent pas faire illusion. Leur portée était surtout rhétorique: il s'agissait

pour lui d'opérer par effet de contraste. Quand, dans ce discours, Vinet parlait
de cette nouvelle prédication au passé, comme s'il suffisait d'établir un constat
historique, c'était seulement une manière de dire. En réalité, il décrivait
prédication et prédicateurs tels qu'ils devaient encore devenir, — tels qu'il se

proposait de préparer ses étudiants à l'être. Son discours de 1837 était un plan
de bataille qui pouvait s'autoriser de quelques glorieux exemples, mais qui
restait à mettre en œuvre dans la plupart des cas.

Au début du siècle dernier, à la campagne surtout, bien des pasteurs se

contentaient de ressasser sempiternellement un stock parfois fort restreint de

sermons composés en début de ministère. On connaît le cas d'un pasteur qui
n'en eut jamais que douze à disposition, un autre sept! De plus, cette
prédication était souvent terne et ennuyeuse, à force d'être moralisatrice et didactique.

Etait-ce dû, surtout dans le canton de Vaud, à l'habitude que les pasteurs
de cette Eglise avaient héritée de l'ancien régime d'éviter dans leurs sermons
les idées générales et les débats d'idées pour s'en tenir strictement et prudemment

à des paraphrases du texte biblique? L'un des adversaires les plus
décidés de Vinet, l'homme d'état radical Henri Druey le pensait: «C'est le

détestable genre de nos prédicateurs qui fait fuir les temples»9 — remarque
qui visait les pasteurs citadins aussi bien que les campagnards.

Le jugement sévère que Vinet portait, sans trop le dire, sur la prédication et

les prédicateurs de son Eglise et de son temps est comme le revers de la

médaille dont son discours de 1837 et dont son Homilétique constituent
l'avers — un revers qui, en l'occurrence, commande et soutient les traits
dominants de l'avers. Or ce qui est ainsi vrai de l'Homilétique l'est encore

davantage de la Théologie pastorale. Vinet était trop pédagogue, trop respectueux

aussi du ministère auquel il entendait préparer ses étudiants, pour se

permettre de critiquer ouvertement devant eux les pasteurs déjà à la tâche. Ses

propres refus d'entrer dans l'exercice pratique du pastorat ne lui auraient
décemment pas permis de le faire. Mais quand il s'est agi pour lui de répondre
au mandat qui lui avait été confié d'enseigner l'ensemble de la théologie
pratique, et non l'homilétique seulement, c'est l'image pessimiste qu'il se

9 Lettre du 16.3.1846, à Chenevière.



274 BERNARD REYMOND

faisait du pastorat existant qui a commandé sa réflexion et son discours sur ce

point. Cette image pourrait aussi expliquer en partie ses refus d'entrer lui-
même dans ce ministère.

La lecture de ses deux ouvrages de théologie pratique, surtout celle de la

Théologie pastorale, ne suffit donc pas à les situer. Leur cadre de référence se

trouve ailleurs: dans son Mémoire sur la liberté des cultes (1826) et dans son

Essai sur la manifestation des convictions religieuses 1842), qui sont aussi les

deux ouvrages les plus systématiques, les plus doctrinaux et les plus polémiques

qui soient sortis de sa plume. Vinet avait seulement 29 ans quand il livra
le premier au public. La manière dont il y faisait la critique du corps pastoral
alors en place n'en est que plus significative de ses impressions premières:

«La qualité de fonctionnaire public dénature souvent le caractère du
pasteur. Elle lui inspire trop souvent la tentation de s'appuyer du pouvoir là où il
sent échouer son zèle ou défaillir son talent [...] Dans le système de la religion
de l'Etat, la profession d'ecclésiastique est une ressource, et une ressource
commode. Si elle n'ouvre pas une brillante perspective, elle offre à la médiocrité

même une existence assurée; elle devient un genre d'industrie précieux,
le plus facile à exploiter. Maltraité par la fortune, et doué d'une ambition
modique, un jeune homme est poussé dans la carrière ecclésiastique par la

vocation du besoin. Il se soumet à des épreuves qui ne sont jamais bien
rigoureuses, si l'on en juge par l'ensemble des résultats. Réussissent-elles, il a

du pain; et s'il s'aperçoit, à l'entrée de ses fonctions saintes, qu'il a une
conscience, il tâche de prendre le goût de son état, et de former en lui la

vocation qui aurait dû s'y faire sentir plus tôt»10.
Loin de slatténuer, cette première impression n'a fait que se confirmer au

fur et à mesure que Vinet avançait dans son idée que la séparation de l'Eglise et

de l'Etat était un «dogme» nécessaire et dont l'application devenait selon lui
inévitable ".Il est vrai que, pour soutenir sa thèse majeure en la matière, Vinet
n'a pas hésité à exagérer les défauts des Eglises rattachées à l'Etat, pour mieux
vanter les qualités (encore toutes hypothétiques) de celles qui en seraient
séparées. Déjà dans le Mémoire de 1826, il avait imaginé que, dans un régime
de séparation, «la vocation intérieure a le dessus» et n'avait pas hésité à

décrire en termes quasi paradisiaques le nouveau statut que ce régime ferait à

la condition pastorale: «Celui-là seul s'enrôle parmi les soldats de Jésus-

Christ, qui se sent du goût pour les travaux de cette milice sacrée [...] A des
âmes élevées et sensibles, les fonctions de prêtre ne paraîtraient-elles pas
d'autant plus belles et attrayantes qu'aucun avantage temporel n'y serait
attaché? [...] Ou je me trompe fort, ou il n'y aura pas de mauvais ecclésias-

10 Ed. 1944. p. 224-225.
11 J'ai examiné de plus près les éléments de son attitude et de son argumentation dans

ce domaine lors du colloque Jean-Boisset de 1981. Cf. La controverse interne au
protestantisme, Michel Péronnet éd., Montpellier, Université Paul Valéry, 1983, p. 273-
287.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 275

tiques ; car celui qui se mettra sur les rangs pour l'être est d'avance [sic !] un bon
ecclésiastique, pour ce qui concerne les sentiments et la foi » '2. L'Essai de 1842

n'a fait qu'aggraver encore le jugement implicite et sévère que cette image-
force d'un autre corps pastoral le conduisait à porter sur l'état du corps
pastoral effectivement en exercice: «Nous voulons que les prétentions des corps
ecclésiastiques ne puissent trouver aucun appui dans les institutions [de
l'Etat]; nous voulons que la pensée ne puisse même pas leur en venir; nous
voulons qu'ils restent purs en dépit d'eux-mêmes, ou, du moins, qu'une des

tentations les plus dangereuses leur soit épargnée»13.

Les «nouveaux pasteurs» et leur identité

Si Vinet avait pu imaginer que le corps pastoral des Eglises séparées de

l'Etat ne se montrerait à l'usage ni meilleur ni pire que celui des Eglises qui
devaient garder des liens avec lui, ou s'il avait pu deviner combien les

«garanties» qu'il cherchait à prendre de ce côté-là se montreraient inefficaces
dans la pratique, il aurait beaucoup déchanté. Même désillusion s'il avait pu
supposer que sa Théologie pastorale profiterait autant aux pasteurs «nationaux

» qu'aux pasteurs « libristes » des générations suivantes. Mais peu importent

en l'occurrence les sentiments qu'auraient pu lui inspirer, s'il les avait
vécues, les déconvenues de ses hypothèses en la matière. L'essentiel est ici de

remarquer combien toute la conception du pastorat qui a fait la nouveauté de

son enseignement à l'Académie de Lausanne est étroitement tributaire d'une

nostalgie ou d'un rêve: Vinet a réussi à renouveler l'idée que les pasteurs
pouvaient se faire de leur propre ministère, il les a aidés à se resituer par
rapport à la société dans laquelle ils devaient l'exercer, mais dans l'exacte

mesure où il a pensé ce ministère en référence à une situation ecclésiastique
différente de celle qu'il avait sous les yeux, — une situation qui était donc chez

lui de l'ordre du rêve, et non de la réalité.
On ne saurait imaginer de forme de raisonnement et d'argumentation qui

convînt mieux à l'auditoire potentiel que constituait le corps pastoral de cette

époque. Le 19e siècle a été une période de grandes mutations sociales et

culturelles, surtout en ses débuts. Le tissu des relations interhumaines qui
avaient caractérisé l'ancien régime s'était complètement transformé. Ne

sachant plus au juste comment se situer par rapport à un style de vie si

nouveau à tant d'égards, bien des pasteurs et des futurs pasteurs, qu'ils soient

orthodoxes ou libéraux, passaient par une crise d'identité, comme on dit
aujourd'hui. Opérant à coup de contrastes, leur dépeignant plus ou moins
implicitement ce qu'ils ne devaient plus être, mais surtout ce qu'ils pouvaient
être désormais très positivement, Vinet les aidait à sortir d'une époque (ou
d'une sensibilité) pour entrer dans une autre.

12 Ibid. p. 225-226.
13 Ed. 1928, p. 382-383.



276 BERNARD REYMOND

Or la rupture qu'il les incitait à entériner (même si la plupart d'entre eux
devait rester fidèle au système des Eglises unies à l'Etat) passait bel et bien par
la ligne de démarcation qu'il entendait faire respecter entre l'Eglise ou la

religion d'une part, et l'Etat de l'autre. Depuis la Réforme, soit pendant près de

trois siècles, surtout dans le canton de Vaud, les pasteurs avaient assumé des

fonctions mi-civiles, mi-religieuses: ils tenaient les registres d'état-civil,
dirigeaient les écoles, veillaient à l'assistance publique, etc. Vinet, maintenant,
venait leur dire : votre fonction est seulement religieuse, elle ne doit être que
cela, abandonnez tout ce qui fait de vous des agents du pouvoir étatique.

Même quand elle n'était pas exprimée clairement, cette argumentation
était d'autant plus efficace et convaincante qu'elle reposait finalement tout
entière sur une antithèse particulièrement bien adaptée à la sensibilité de l'âge
libéral et romantique: Vinet ne cessait de parer la religion (ou l'Eglise) de

toutes les vertus, tandis qu'il chargeait l'Etat de toutes les corvées. Voici
sommairement la structure de son discours constant sur ce point:

— La religion est le domaine de l'individuel, de la liberté, de l'amour, des

méthodes persuasives, de l'influence morale, de l'épanouissement personnel;
elle relève «de Dieu».

— L'Etat est le domaine du collectif, de la nécessité, de la contrainte, de

l'asservissement, de l'organisation, de la répression, de la force musculaire; il
relève «du monde».

Vinet a évidemment assorti les termes assez sommaires de cette antithèse
de toutes sortes de nuances. Elles ne changent rien au fait que cette vision-là du
magistrat civil et de sa fonction est fort peu réformée dans son fond, et trahit
une méconnaissance grave du rôle effectivement assumé par les magistrats
dans la Réforme du XVIe siècle. Mais Vinet n'en avait cure, et ses lecteurs

encore moins. Ils ont compris, en le lisant, que leur ministère ne relevait plus
de la police des mœurs et de la répression (ce que le consensus social lui avait si

longtemps et si souvent imposé d'être), mais du rayonnement personnel et de
la liberté. Que cette nouvelle constante de comportement ait mis du temps à

entrer dans les faits ne change rien à l'affaire : un virage important était pris
dans la définition de l'identité pastorale.

Nouveautés substantielles

Si Vinet a pu aider ceux de ses contemporains qui étaient pasteurs en leur
proposant de mettre en œuvre la vision du ministère dont il rêvait et qu'il
n'avait jamais eu le courage, la force ou l'envie d'assumer lui-même, il ne les a

cependant pas nourris de rêve seulement, sinon ils ne l'eussent pas écouté
jusqu'au bout. La force et l'originalité de Vinet (pour l'époque) ont été de
nourrir ce rêve à réaliser d'une substance qui allait précisément permettre à

ces pasteurs de devenir, chacun à sa mesure, ce qu'il leur proposait d'être. En
d'autres termes, Vinet leur a exposé les éléments d'une spiritualité qui devait



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 277

s'imposer comme la contrepartie très concrète de la vision assez schématique
qui commandait l'ensemble de son propos:

a) De même qu'il insistait en homilétique sur la vocation du prédicateur,
Vinet a cherché à montrer aux pasteurs comment éveiller et entretenir leur vie

intérieure. Avant lui, les théologies pastorales d'expression française se

contentaient de rappeler les fondements théologiques du ministère et d'insister
très traditionnellement sur la dignité qu'on attend du ministre (le pastorat
conçu comme modèle de vie morale et chrétienne). Vinet a su se souvenir de

ce qu'il avait découvert ailleurs, en particulier chez les piétistes allemands
(surtout Bengel), chez les néo-luthériens (Claus Harms) ou chez les anglo-
saxons (Bridge) et il s'est efforcé de mettre ces réflexions et ces conseils à la

portée de ses étudiants, puis de ses lecteurs.

b) Dans le même ordre d'idées, il a osé une nouveauté qui n'avait sauf
erreur pas de précédent dans le protestantisme d'expression française: il s'est

beaucoup inspiré de l'apport catholiquefrançais (Fénelon, Massillon, Bérulle,
Bourdaloue, Saint-Cyran). S'en fût-il inspiré dans ses cours s'il avait enseigné
à Montauban, parmi des Huguenots encore traumatisés par les dragonnades et

par la révocation de l'Edit de Nantes, ou dans une Genève qui digérait
difficilement l'adjonction à son territoire des communes sardes et catholiques
dont l'avait gratifiée le traité de Vienne? L'Académie de Lausanne, implantée
dans un canton sans problème confessionnel brûlant, ne lui inspirait pas les

ménagements dont il aurait dû tenir compte ailleurs. Il a donc pu ouvrir une
voie nouvelle en théologie protestante. Lui qui, en d'autres pages, s'est montré
si sévère à l'endroit du cléricalisme et du sacerdotalisme catholiques, n'a pas
hésité à reprendre à son compte de nombreux conseils de ces auteurs (la
Théologie pastorale comporte dix-sept renvois à Massillon) sur la spiritualité
du sacerdoce et l'esprit de consécration qu'il suppose.

c) Vinet a enfin franchement innové avec la partie de son cours intitulée
«De la cure d'âme appliquée aux individus». La religion étant pour lui de

l'ordre de l'individuel, et non du collectif, il a aussi voulu que les pasteurs

pensent à leur troupeau comme à un ensemble d'individus différents les uns des

autres, et non comme à une masse plus ou moins anonyme. Déjà dans son
discours d'installation, il avait relevé combien la prédication nouvelle, entaillée

d' «analogies familières», d' «allusions poignantes», de «vives apostrophes»,

semblait «décomposer l'auditoire pour établir une conférence entre
chaque individu et le prédicateur»14. Dans la Théologie pastorale, il a montré

comment le troupeau se diversifie en types humains différents les uns des

autres. Ce n'était pas encore, et de loin, la «psychologie religieuse» qui devait
tenir le haut du pavé dès 1895, avec son examen des multiples comportements
individuels qu'un pasteur peut rencontrer, voire avec son analyse des

comportements pathologiques. Mais c'était un premier essai, quasiment inconnu

14 Philosophie religieuse, p. 153.



278 BERNARD REYMOND

jusqu'alors, de montrer à ses étudiants combien on ne saurait aborder tous les

intéressés de la même manière. Ses critères de diversification étaient d'ailleurs
directement empruntés à la sensibilité revivaliste; l'intitulé des différentes
catégories qu'il distinguait le montre à l'envi: «les personnes décidément

pieuses, les nouveaux convertis, les réveillés, les âmes troublées, les

orthodoxes, les sceptiques, les indifférents, les incrédules, les rationalistes, les
stoïciens». Le détail de ses analyses ne fait que confirmer cette première impression.

Du rêve libérateur au modèle-carcan

Le «rêve» pastoral de Vinet ne manquait donc pas d'ancrages dans le réel.

C'est certainement ce qui a fait sa force. Il a incontestablement marqué non
seulement toute la pratique pastorale d'expression française, mais encore une
part importante de l'ecclésiologie réformée francophone, tant il est vrai que les

pasteurs sont restés longtemps et sont encore à bien des égards des

personnages-pivots de l'institution ecclésiale protestante.
Ce rêve est-il toujours resté aussi libérateur et mobilisant qu'il le fut dans

les toutes premières décennies de sa diffusion? S'il a pu aider plusieurs
générations de pasteurs à se situer par rapport à leur temps, ne s'est-il pas mué peu à

peu en un programme-carcan, en une sorte de nouveau légalisme de la fonction

pastorale, tout aussi «fatigant» en son genre que le joug dont se sentaient

chargés les contemporains des pharisiens (Mt. 11:28)?
Poser la question, c'est y répondre : faute d'être resté assez dans le droit fil

des motivations qui ont inspiré les articulations et nouveautés essentielles de

la théologie pastorale selon Vinet, on est ensuite tombé dans le piège des

constantes qu'elle proposait. Vinet demandait aux pasteurs d'être quelqu'un,
de laisser transparaître leur vocation et leur foi dans tout leur ministère, et de

veiller à en entretenir activement la flamme. Mais ce souci d'être quelqu'un,
d'être une «personnalité religieuse» faisant bénéficier de son trop-plein de

spiritualité des paroissiens en état de manque hebdomadaire, ne devait pas
tarder à devenir une perspective insoutenable pour certains jeunes pasteurs
qui ne se sentaient précisément pas capables d'assumer une telle fonction de

médium. Les uns ont alors choisi de faire bonne mine à mauvais jeu et sont
retombés dans les travers du fonctionnarisme ecclésiastique. D'autres se sont
sentis soulagés quand, dans la foulée de Karl Barth, dès 1930, on est venu leur
rappeler cette vérité que Vinet connaissait déjà : l'Evangile fait son chemin par
ses qualités intrinsèques, non par l'habileté du prédicateur ou du pasteur. En

revanche, ceux qui restaient fidèles aux intentions premières de Vinet éprouvaient

d'autant plus de peine à faire passer son message en la matière qu'ils
semblaient éprouver de grandes difficultés à le formuler dans un langage qui
fasse mouche et retrouve la force de conviction à laquelle tenaient ses succès

initiaux.



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 279

Mais était-ce affaire de langage seulement? Le rêve ecclésial de Vinet, nous
l'avons vu, était particulièrement bien adapté à son époque. Il a aidé les

pasteurs d'alors à se déprendre d'une situation en passe d'être révolue, mais
dans laquelle ils se sentaient englués, pour mieux s'investir dans une autre, qui
était encore en devenir. Les conditions, depuis lors, ont bien changé. Faut-il
alors se mettre en quête d'un autre rêve? Celui de Vinet n'avait finalement
rien d'onirique. Il reposait sur une analyse et une prise de conscience dont on

peut contester le bien-fondé, mais qui étaient proprement théologiques : Vinet
a structuré toute sa conception du ministère en fonction de la représentation
qu'il se faisait de la façon dont Dieu intervient dans l'histoire des hommes —

par l'action de son Esprit dans l'intimité profonde des individus. Aujourd'hui
de même: il semble bien que le seul moyen de répondre dynamiquement aux
problèmes de l'identité pastorale soit encore et toujours de s'interroger sur la

théologie fondamentale qui préside, sciemment ou non, à l'élaboration des

théologies pratiques.



DIALECTICA
Case postale 1081, 2501 Bienne (Suisse)

(Suisse: 65. f.s. — Etranger: 80 f.s.

C.c.p. 10-5708, Dialectica Lausanne)

SOMMAIRE

1985/4

Entretiens d'Oxford, 3-9 septembre 1984

Alfred J. Ayer: The scope of Reason.

Leszek Kolakowski : Irrationality in Politics.

Jean Ladrière : Rationalité et irrationalité en politique.

Paul Ricœur: Irrationality and the Plurality ofPhilosophical Systems.

Ruth Barcan Marcus : Is there Irrationality in the Existence ofa Plurality
of Philosophical Theories?

Werner Marx : Ethos and Morality.

David Pears: Reply to Professor Marx's Paper.

Donald Davidson: Incoherence and Irrationality.

Gilles G. Granger: Les deux niveaux de la rationalité.

LIVRES REÇUS

Tables annuelles du vol. 39.


	Regards neufs sur la théologie pastorale d'Alexandre Vinet

