Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Concorde ou tolérance? : Les Moyenneurs a la veille des guerres de
religion en France

Autor: Turchetti, Mario

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381313

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 255-267

CONCORDE OU TOLERANCE?

Les Moyenneurs a la veille des guerres de
religion en France*

MARIO TURCHETTI

A Augusto

Le sujet qui nous intéresse est parmi les plus connus de ’histoire de France:
le royaume de Charles IX a la veille des guerres de religion (1562-1598). Matis,
tout en étant connu et étudié, ce drame des guerres civiles, qui déchirérent le
royaume pendant toute une génération, n’a pas cess¢ d’intriguer les historiens.
Ceux d’entre eux qui ne se bornent pas a la chronique des faits et qui cherchent
a expliquer 'origine du phénoméne, restent perplexes et comme embarrassés
lorsqu’ils essayent de comprendre pourquoi les conflits recommengaient sans
cesse. C'est 1a, dans la récidive, le point faible de I’historiographie ancienne et
moderne qui, dans le récit des événements, n’a pas suffisamment ni exhaus-
tivement expliqué, a notre avis, pourquoi aprés chaque édit, chaque traité de
paix, une nouvelle guerre allait rouvrir la plaie, avant qu’elle elit le temps de se
cicatriser.

La recherche se préte a plusieurs tentatives possibles d’explication histo-
rique: I’antagonisme entre catholiques et protestants; 'ambition des familles
aristocratiques de s’emparer du pouvoir; 'impatience des capitaines et des
militaires d’emporter leur butin aux dépens des biens de I'Eglise tradition-
nelle, et, par ailleurs, I'agressivité de ceux qui détenaient les priviléges, les
richesses, en les voyant menacés; crise économique, maladies, peste, famine,
pénurie, qui entravent un dialogue difficile et exaspérent un conflit qui réside
dans les idées, dans les attitudes, avant d’étre matérialisé par les armes. Nous
essayerons d’expliquer cette tragédie autrement, en recourant a deux concepts,
concorde et tolérance, qui, aprés un nouvel examen des sources, nous parais-
sent jouer un role dominant dans I’état d’esprit général des deux partis.

Par «état d’esprit général», nous entendons les themes de propagande
politique et religieuse, les buts principaux des divers projets, les motifs qui
reviennent le plus souvent sous la plume des pamphlétaires, dont ’activité au
cours de ces années est extraordinaire. Leurs écrits improvisés et souvent
remarquables tiennent lieu de journaux, de quotidiens et d’hebdoma-
daires.

(*) Ce texte a fait 'objet d’'une communication lors d’une réunion de la Société
d’Histoire et d’Archéologie de Genéve, le 28 février 1985.



256 MARIO TURCHETTI

L’importance de ces deux idées maitresses ressort d’autant plus que, grace a
elles, on explique mieux les notions de paix, de réconciliation, d’unité, de
liberté, de liberté religieuse, de liberté de conscience, et tant d’autres qui
soustendent I'histoire de cette époque! et d’autres époques aussi, d’ailleurs.

Pour simplifier, nous proposerons quelques définitions, quelques ¢nonces
de principe.

Concorde.

Parmi ses significations les plus proches, ce concept contient celles de paix,
de réconciliation, d’accord mutuel, mais surtout d’unité, de réunification: les
tentatives de concorde sont des tentatives de constitution ou de reconstitution
d’unité. Citons par exemple le cas de I’Angleterre d’Edouard VI qui, entre
1547 et 1553, impose I'unité confessionnelle par des e¢dits royaux. Le mot de
concorde vient au premier rang dans les préoccupations des chefs des deux
religions (pour la France catholique, le cardinal de Tournon, doyen du Sacr¢
Collége; pour les protestants, la personne de Jean Calvin, dont le charisme est
indiscutable). Paix et concorde sont les soucis des chefs politiques des deux
partis: le connétable de Montmorency et I’amiral de Coligny; des deux chefs
militaires: Francois duc de Guise, et Louis de Bourbon, prince de Condé. C’est
aussi vers la concorde que sont dirigés les efforts du gouvernement, de la
régente, la reine-mére Catherine de Médicis, de son nouveau chancelier
Michel de I’'Hospital. L’activité législative du Conseil prive, ou Conseil du
Roi, ne vise qu’a la concorde (la phrase stéréotypée qu’on lit immanquable-
ment dans les documents officiels, c’est «entretenir nos sujets dans la paix et
concorde»). Les divers édits royaux, lettres patentes, surtout apres la décon-
fiture de la conjuration d’Amboise en mars 1560, sont tous des édits de
concorde, jusqu’a I’édit de janvier 1562.

Or, sur le plan religieux, les théologiens, catholiques ou protestants, tout en
soutenant leur propre orthodoxie, étaient unanimes, du moins théorique-
ment, sur ’exigence de concorde.

Mais quel genre de concorde?

I1 faut préciser ici que la concorde pour les catholiques était assez différente
de la concorde telle que les protestants la concevaient. Pour ceux-ci, la néces-
sit¢ d’'une concorde confessionnelle s’imposait aussi pour contrebalancer le
poids catholique. Des formules de concorde sont élaborées et signées de bonne
heure dans I’histoire de la Réformation par les représentants des différentes
confessions: en 1530, la Confession Tétrapolitaine signée par les quatre villes
de Memmingen, Lindau, Strasbourg et Constance; la Confession d’Augsbourg

' Nous avons étudié cet ensemble de problémes, concernant particuliérement les
annces 1540-1570, dans notre thése de doctorat: Concordia o tolleranza? F. Bauduin

(152Q-1573) e i Moyenneurs, Genéve-Milano, Droz-Angeli, 1984; nous en extrayons
certains passages.



CONCORDE OU TOLERANCE? 257

de la méme année, qui peut étre considérée comme un texte de concorde entre
protestants allemands; en 1536, la Concorde de Wittenberg, en 1536, la Pre-
miere Confession Helvétique, en 1549, le Consensus Tigurinus, et en 1566 la
Seconde Confession Helvétique, ces trois derniéres entre zwingliens et calvi-
nistes; en 1577, la Formula Concordiae entre protestants d’Allemagne; en
1581, ’Harmonia Confessionum et d’autres encore laissent apparaitre a I’évi-
dence cette aspiration vers I'unité confessionnelle, dans le plus authentique
esprit évangélique. Ces concordes excluaient donc les catholiques romains,
dont les protestants n’attendaient qu’'une conversion pure et simple. Du coté
catholique, I'appel a I'unité n’était pas moins impératif, d’autant plus qu’il
s’agissait pour eux de reconstituer le christianisme occidental. Comment?
Grace a une nouvelle conversion ou reconversion des protestants, qui
s’étaient séparés de I'unité primitive de I’Eglise traditionnelle. Dans ce sens,
les tentatives de concorde, en vue d’une entente doctrinale et liturgique avec
les protestants, commencent a 1’occasion des grands colloques interconfes-
sionnels: en 1534, et en 1539 a Leipzig; en 1540, Haguenau; a Worms et a
Ratisbonne en 1541; encore a Ratisbonne, le grand colloque de 1546; a
Augsbourg en 1548; a Worms en 1557... En France, on fit ’expérience du
colloque de Poissy, convoqué en septembre 1561 en vue d’une réconciliation
entre théologiens catholiques et théologiens reformés. Il échoua. Mais quoi-
qu’il n’entrainat pas de conséquences apparentes, le colloque de Poissy fut un
e¢vénement historique d’importance. Il fut, entre autres, la grande occasion
exploitée par les Moyenneurs, c’est-a-dire les héritiers de ces partisans de la
concorde qui, une génération plus tard, renouvelérent leurs efforts en vue d’'un
accord qui puisse sauver I'unité du christianisme occidental. Qui étaient ces
Moyenneurs? Un juriste-historien d’Arras, Frangois Bauduin; un théologien
de Cologne, George Cassander; des théologiens de Paris, Claude d’Espence et
Jean de Montluc, évéque de Valence, ainsi que d’autres théologiens parle-
mentaires, hommes de lettres, conseillers, historiens.

La concorde dont il s’agit ici est une concorde plus générale qui veut la
réunification de tous les chrétiens et qui vise, par conséquent, a récupérer les
fourvoyés, a regagner les séparés. Pour beaucoup de ces esprits, la recompo-
sition du Corpus Christianum est encore possible; elle I'est en tout cas pour
tous les partisans de la concorde.

Cependant, une conséquence grave découle de cette théorie de la concorde:
si la concorde est essentiellement unité, et dynamiquement réunification, elle
ne peut souffrir aucune menace a I’égard de cette unité confessionnelle; elle ne
peut supporter aucune confession concurrentielle, sous peine de perdre cette
unité: la concorde est donc — a la limite — intolérante.

Et intolérance est bien le contraire de tolérance. Néanmoins, tolérance
n’est pas toujours le contraire de concorde.



258 MARIO TURCHETTI

Tolérance

Pour comprendre cela, il nous faut préciser et distinguer quelques signifi-
cations du mot tolérance, utilis¢ trés fréquemment par les historiens, mais
source d’équivoques et de malentendus qu’il est bon de dissiper. Il n’y a pas
lieu d’établir une liste longue et détaillée de définitions. Pour nous limiter a
I’essentiel, nous distinguerons deux acceptions de ce terme: la premiére porte
sur un sens générique de tolérance, comme largeur d’esprit, ampleur d’hori-
zons, admission, chez autrui, d’une différence d’opinion et ainsi de suite;
rattachant le terme a la problématique du XVI€ siecle, on pourrait dire:
modération dans la répression des opinions hérétiques, avec exclusion des
peines corporelles et de la peine de mort.

La seconde signification concerne un domaine juridique, plus technique:
tolérance en tant que légitimation de deux religions dans le méme pays ou
royaume, dans la méme ville. C’est une telle tolérance que I’on va approuver
par I’édit de janvier 1562, avec les limitations et restrictions que ’on con-
nait.

L’omission de cette simple distinction, méme dans les histoires spécifiques
sur la tolérance religieuse du XVI® siécle, a en quelque sorte embrouillé les
tolérances entre elles. Prenons, par exemple, Sébastien Castellion, qui est
passé dans I’histoire comme ’apotre de la tolérance. On a tres bien compris sa
controverse avec Calvin et Béze au sujet de la coercition des hérétiques. Méme
pour les «simples» hérétiques (coupables de professer une doctrine erronée),
ces deux théologiens soutiennent que le chatiment légitime doit aller jusqu’a la
peine de mort; selon Castellion, les peines corporelles et celles de mort sont
légitimes seulement quand le délit d’hérésie est aggravé de celui de blasphéme,
comportant le crime de sédition contre "ordre civil. Cela concerne donc le
premier cas que nous avons mentionné: la tolérance en tant que modération
dans les peines répressives contre les hérétiques.

Mais Castellion, Calvin et Béze se sont disputés aussi au sujet d’'une autre
forme de tolérance (deuxiéme cas par nous mentionné), celle justement qui
admet plus d’une religion dans le méme pays. A ce propos, les raisons de la
controverse ont été moins faciles a saisir et a expliquer, car les réformés
voulaient ’autorisation de célébrer leur culte et d’exercer leur religion dans un
pays ou la religion officielle était catholique et Castellion, lui aussi, dans son
livre Conseil a la France désolée?, essaie de persuader le gouvernement de
legitimer la dualité des religions. Alors pourquoi se disputer au licu de s’allier
et de faire cause commune? L’analyse des textes, quand on recherche les
raisons de la tolérance chez les uns et chez les autres, permet de constater une
différence nette entre castellionistes et réformés: Castellion et ses partisans
entendent la tolérance comme définitive et réciproque, ouverte aux autres
confessions; pour les réformés, bien au contraire, il s’agit d’une tolérance

2 Publié, anonyme, en octobre 1562.



CONCORDE OU TOLERANCE? 259

temporaire, en attendant de convertir tout le royaume a la «doctrine pure et
¢vangélique» et, en tout cas, une tolérance exclusive, limitée au seul culte
calviniste.

Une fois faites ces distinctions et précisions sur les différences entre les
diverses concordes et les diverses tolérances, on peut affirmer que I’histoire
juridique, institutionnelle, religieuse, politique, sociale et militaire de la
France des années 1560 et suivantes telle qu’on I’a racontée, est une histoire
paradoxale: tous les efforts en vue de la concorde (paix, unité des sujets), en
vue d’une entente confessionnelle, d’un accord sur les points fondamentaux
de la foi et sur les questions de cérémonies et de liturgie, tous ces efforts de
concorde aboutissent paradoxalement a des résultats de tolérance. On cherche
I'unité religieuse, mais on ne réalise que la division. Catherine de Médicis,
Michel de I’'Hospital, les organisateurs du colloque de Poissy — le cardinal de
Lorraine —, les interlocuteurs catholiques et réformeés a la recherche d’une
concorde vont, entre le mois de septembre 1561 et celui de janvier 1562,
¢laborer et signer un édit qui sanctionne la scission religieuse du royaume,
alors que c’est ce qu'ils cherchaient avant tout a éviter.

Francois Bauduin

La suite de notre exposé consiste a déméler cette question paradoxale. En
méme temps, notre discours théorique, qui risque de devenir abstrait, se
concrétisera par ’examen des circonstances historiques précises ¢t des per-
sonnages, les Moyenneurs, que je me propose maintenant de passer en
revue.

Il faut laisser la priorité a Frangois Bauduin, car ¢’est lut qui nous a conduit
dans le chemin tortueux des concordes et des tolérances, et ¢’est encore lui qui
va nous guider dans le labyrinthe des intrigues de la Cour et de la politique
internationale.

De onze ans plus jeune que Calvin, il fut son disciple et méme son secrétaire
avant de devenir un de ses plus redoutables adversaires. Accusé d’avoir
changé quatre ou sept fois de religion (selon la version de Béze ou celle de
Frangois Hotman), son attitude religieuse se situe, historiquement parlant,
aux cOtés des esprits de ’époque qui, intéressés par les idées de la Réforme, se
convertirent au protestantisme pour réintégrer ensuite I'Eglise traditionnelle
(voir par exemple les cas de Georg Witzel, de Friedrich Staphylus et de tant
d’autres).

Chez Bauduin, il s’agit d’une revocatio in viam (comme lui-méme ’appelle,
en se souvenant de saint Paul), d’une sorte de rédemption de son égarement,
dont il est redevable a ses études sur I’Eglise ancienne et surtout sur le dona-
tisme. Les donatistes du I'V¢ siécle, dont les exigences de pureté étaient abso-
lues et qui s’étaient séparés de I’Eglise, furent combattus par saint Augustin et
ensuite reconvertis. Bauduin compare les calvinistes aux donatistes, tout en
essayant, comme jadis Augustin, de reconvertir les schismatiques.



260 MARIO TURCHETTI

Le catholicisme de Bauduin est, au départ, proche du catholicisme de saint
Augustin et son 1idée de Réforme est celle d’une réformation de I’Eglise sur le
modele de I'Eglise du temps de saint Augustin.

Bauduin est le Moyenneur par excellence, et autour de sa personne se
concentre le mouvement des Moyenneurs, les partisans de la réunification et
de la controverse.

Apres s’étre éloigné de Calvin, il se rapproche de Cassander, le théologien
de Cologne, connu pour sa modération et pour les injures dont protestants et
catholiques ’accablent également. Depuis des années, 1l prépare une formule
de concorde a proposer aux protestants d’Allemagne et aux catholiques, en
vue de trouver une entente sur le plan doctrinal et cérémonial.

Le juriste d’Arras fait sa connaissance au colloque interconfessionnel de
Worms en 1557. Bauduin vient de publier un commentaire sur les lois ecclé-
siastiques du grand empereur Constantin, dont il glorifie 'ccuvre de concorde
dans ’empire romain de jadis. Bauduin offre son ouvrage a Cassander et
commence a collaborer avec lui a son projet de concorde. A ce méme colloque
de Worms, Bauduin fait une rencontre qui sera décisive pour son avenir: un
légat du roi de Navarre (peut-étre le comte Paul de Foix), envoyé a Worms
pour suivre de prés I’évolution des colloques afin de les relater a sa
Majesté.

Antoine de Bourbon et Catherine de Médicis

Quittons un instant ces deux Moyenneurs, Cassander et Bauduin, jusqu’au
moment ou ce dernier sera invité a la Cour de France par le roi de Navarre, en
avril 1561, et attardons-nous sur I'autre personnage trés connu que nous
venons de mentionner, le roi de Navarre lui-méme.

Antoine de Bourbon, roi de Navarre par son mariage avec Jeanne d’Albret,
était ’espoir des réformés car c’était lui le premier des princes du sang. Mais
dans son attitude religieuse, il resta toujours réfractaire a la ferveur calviniste
de sa femme. Or, tout en négociant secrétement avec les réformeés, le bonroi de
Navarre se montrait serviable, voire servile, a 1’égard des puissances catho-
liques (le roi d’Espagne Philippe 11, le pape Pie IV, 'empereur Ferdinand) et
correspondait en cachette avec elles dans I’espoir passionné de récupérer la
Navarre espagnole. Il est curieux que les réformés, dont Calvin, si bien ren-
seigneés par ailleurs, ne se soient apercus de ce dessein du roi de Navarre qu’au
début de 1562. Pendant tout ce temps, Calvin persévérera 4 miser sur Antoine
de Bourbon comme chef politique de la Réforme francaise.

Les historiens de toutes les époques se sont amusés a décrire le pauvre roi
de Navarre comme I'embléme de la pusillanimité, de I'incertitude, de la
politique de I’atermoiement. Voltaire lui aussi se plait a rappeler ’épitaphe

qui décrit les circonstances de la mort du roi de Navarre au siége de Rouen, le
17 octobre 1562:



CONCORDE OU TOLERANCE? 261

Ami Frangais, le roi ici gissant
Vécut sans gloire, et mourut en pissant...3

Mais, en dépit de ces jugements diversement négatifs, nous aurions envie
de changer de point de vue en essayant, d’apreés les sources, de chercher dans
cette double stratégie une ligne cohérente de conduite. Il est vrai que sa
position est treés inconfortable: il a un pied a Genéve et 'autre a Rome, les bras
tendus vers Madrid et vers Vienne. Mais le bon roi de Navarre est conscient
d’une chose: il sait que son equilibre dépend de cette suspension de choix. A
une ¢poque ou le Conseil du roi voit croitre I’élément protestant et ou I’équi-
libre des forces semble tres difficile a maintenir, le roi de Navarre sait qu’il est
I'aiguille de la balance; un déplacement de sa part, aussi minuscule fit-il,
aurait été décisif pour la ligne politique générale.

Cette analyse permet finalement de comprendre pourquoi il choisit une
politique de concorde. Ainsi, au printemps 1561, le roi de Navarre se décide a
faire appel, pour qu’il vienne en France, a ce méme Frangois Bauduin que son
légat avait rencontré au colloque de Worms, en lui laissant envisager la pos-
sibilité d’une concorde entre protestants et catholiques.

Bauduin arrive a la Cour de France. Le 5 mai il a une entrevue avec le roi de
Navarre. Bauduin vient de lui dédier son chef-d’ceuvre, les Institutions de
Ihistoire universelle dans ses rapports avec la jurisprudence*. Antoine accepte
cet hommage et apprécie les idées de Bauduin sur la concorde, au point qu’il
I'invite a se présenter a la reine-meére.

La célébrité du personnage de Catherine de Médicis nous dispense d’en
donner ici une description. Il suffira de remarquer qu’a cette époque elle avait
réussi a s’emparer de la régence du royaume (Charles IX est encore mineur)
aux dépens d’Antoine qui y avait droit en tant que premier prince du sang. Ce
fait représentait un échec pour la politique de Calvin, qui ne supportait pas la
présence de Catherine et qui, déja quelques mois auparavant, avait écrit a
Antoine qu’il n’était pas admissible «qu’une femme, une femme estrangere et
italienne, domine»?.

Ce jugement était assez répandu a I’époque. «Etrangere» et «italienne»
ajoutés a «florentine» vont bientot stigmatiser les traits de machiavelisme qui
se retrouvent chez les historiens au cours des siécles jusqu’a nos jours, ou 1l se
sont enrichis de I’épithéte «cynique»: « Pour dire vrai — s’écrie un historien a
propos de Catherine en cette année 1561 — elle jouait la comédie avec un
cynisme déconcertant [...] un machiavélisme surprenant»®.

3 VOLTAIRE, La Ligue ou Henry le Grand. Poéme, Genéve, chez Jean Mokpap, 1723,
176.

4 Fr. BALDUINUS, De Institutione Historiae universae, et eius cum lurisprudentia
coniunctione, Tlpoigyouévov libri 11, Parisiis, Apud Andream Wechelum, 1561.

3 Ioan. Calvini Opera, t. 18 (CR, t. 46), Brunsvigae, 1878, col. 282.

¢ L. Romier, Catholiques et Huguenots a la cour de Charles 1X, Paris, Perrin, 1924,
159 et 191.



262 MARIO TURCHETTI

Mais ces jugements sont-ils historiquement fondés? Nous ne le croyons
pas. Au contraire, si I’on fait abstraction des préjugés de ’historiographie (mis
a part I’épisode de la St-Barthélemy dix ans plus tard), I'analyse des docu-
ments contemporains catholiques et protestants nous révele un personnage
qui dépense une énergie infatigable dans une conduite politique d’une cohé-
rence surprenante, avec un but qui est toujours le méme: la concorde, non la
tolérance.

Nous voila en présence d’un probléme €épineux pour les historiens: com-
ment explique-t-on que les projets théoriques de concorde de la reine-mere
aient abouti a des mesures pratiques de tolérance? Apreés chaque édit de
pacification, c’est-a-dire de tolérance relative, les mémes programmes de
concorde étaient mis en avant, pour de nouveau aboutir a des édits de tole-
rance.

On voit, en somme, que concorde et tolérance sont deux poles qui peuvent
organiser toute I’histoire de la France moderne.

Vers le colloque de Poissy

Revenons a Frangois Bauduin. Dans les premiers jours du mois de mai
1561, il est regu par Catherine. D’aprés le récit d’un témoin, Bauduin s’ex-
prime en termes élogieux sur la religion de Calvin et des Genevois. Le projet
de concorde qu’il présente a Catherine est fort apprécié par la reine qui l'invite
a se présenter au cardinal de Lorraine.

Quelques jours plus tard, Bauduin a un entretien avec le cardinal, un
entretien qu’il qualifie de «trés religieux». Le cardinal est, lui aussi, fort
intéressé par le projet de concorde et prét a apporter sa contribution.

Mais Bauduin se rendait-il compte qu’une collaboration avec le plus insi-
dieux adversaire des réformés le rendait inévitablement suspect a leurs yeux et
que, a la premieére action hostile du cardinal a I’égard des réformés, il serait
accusé de complicité? Sans doute ne pouvait-il ignorer que dans sa brillante
carri€re, le jeune Charles de Guise s’était distingué comme I’inquisiteur le plus
zéle, M'implacable promoteur des édits de répression violente contre les héré-
tiques. Personne n’oubliait en fait que dans certains procés cet homme avait
hété la condamnation des inculpés en en faisant une question personnelle,
comme ce fut le cas pour Anne du Bourg, le célébre avocat du Parlement de
Paris, que le cardinal, «voulant avoir la peau de ce personnage» — commente
I'Histoire ecclésiastique’ —, fit exécuter d’'une maniére expéditive. Et presque
personne en France ne doutait que lui et son frére, le duc de Guise, ne son-
geaient qu’a massacrer tous les dissidents.

7 Histoire ecclésiastique des Eglises réformées au Royaume de France, éd. G. BAuM et

Ed. Cunitz, 3 vol., Paris, Fischbacher, 1883-1889, 1. 241 (suivant la pagination de la
premiére éd.).



CONCORDE OU TOLERANCE? 263

Néanmoins, les événements de la derniére année, la crise d’Amboise en
particulier, avaient, dans une certaine mesure, assoupli le caractére rigide du
persécuteur, lui faisant prendre une attitude moins raide, plus perméable au
dialogue, et méme conciliante.

Pensons a I'édit de Romorantin en mai 1560, beaucoup moins sévere
contre les hérétiques et, a présent, au projet de convoquer un concile national
ou gallican, avec le secret espoir de le voir se transformer en un colloque avec
les réformés.

Tous les historiens sont d’accord sur son changement radical d’attitude. La
preuve en est son Memorandum?, rédigé entre juin et juillet 1561, sur les
conseils du théologien Claude d’Espence et de notre Frangois Bauduin. Ce
Memorandum est un véritable projet de concorde, élaboré en vue de trouver
une entente entre catholiques et réformés au prochain colloque de Poissy.

Afin de réaliser le projet de concorde, Bauduin est alors envoyé en Alle-
magne sur ’ordre du roi de Navarre — et non du cardinal de Lorraine, comme
on I'a trop souvent répété — dans le but d’aller chercher le traité de George
Cassander sur la concorde (le fameux De officio pii viri®), pour le distribuer aux
prélats et aux théologiens réformés pendant le colloque.

Laissons de coté ses aventures personnelles: d’étre revenu trop tard, quand
le colloque était déja clos, d’avoir subi une attaque foudroyante de Calvin!°
qui P'avait cru, a tort, auteur du livret, et de la polémique virulente qui
s’engagea pendant des années avec Calvin, Béze et Hotman.

Ce qui nous intéresse surtout, ¢’est qu’au cours de 1561, cette année capi-
tale, prélude de la tragédie des décennies suivantes, Antoine, Catherine et
Charles, les personnages qui avaient pris en mains le gouvernement et le
destin du royaume, étaient profondément acquis a la politique de concorde
(non de tolérance): réunification forcée, par édit, des catholiques et des
huguenots.

Et les Moyenneurs, d’Espence, Bauduin, Cassander, Jean de Montluc et
autres, sont eux-mémes appelés a conseiller ces princes, a suivre de pres

8 Guisius Cardinalis, «Rathschlag in Religionssachen», in Concilium Tridenti-
num..., ed. Societas Goerresiana, Friburgi/Br., Herder, 1901 s., t. XIII, pars altera, vol.
prius, 464-473.

® Anonyme: De officio pii ac publicae tranquillitatis vere amantis viri, in hoc Reli-
gionis dissidio. Reperies in hoc scripto, Lector, non solum expeditissimam controversia-
rum, quibus misere adeo laborat hodie Ecclesia, componendarum rationem: sed etiam,
quo pacto verae pietatis atque concordiae Christianae ex animo studiosus, durante isto
dissidio, optime se gerere in quavis Republica possit ac debeat.

Autoris nomen ideo non apponitur, ut Lectori liberius et aequius iudicandi potestas
permittatur, quae praeiudicio personae non raro impediri solet, s. 1. [Basileae], 1561,
Mense Augusto (in G. CASSANDER, Opera omnia, Parisiis, 1616, 781-797).

1© Anonyme: Response a un cauteleux et rusé moyenneur, qui souz couleur d'appai-
ser les troubles touchant le faict de la Religion, a tenté tous les moyens d’empescher et
rompre le cours de I'Evangile par la France, s.1., 1561 (in J. CALVIN, Recueil des
opuscules, Genéve, 1566, p. 1885-1918).



264 MARIO TURCHETTI

I’évolution des colloques avec les réformés (d’Espence et Montluc sont parmi
les cinq théologiens catholiques choisis comme interlocuteurs des cing théo-
logiens réformés, pendant les colloques restreints a Saint-Germain-en-Laye).
Les Moyenneurs sont les véritables interpretes de la stratégie politico-reli-
gieuse des chefs du gouvernement.

Dans cette revue de personnages clés, on ne saurait passer sous silence celut
qui est le principal intermédiaire entre le gouvernement et le Parlement, entre
le Conseil privé du roi et I'assemblée réunie a Poissy: le chancelier Michel de
I’Hospital, lui aussi entiérement acquis aux idées de concorde religieuse,
transparentes dans son c¢lebre discours d’ouverture du 9 septembre, quand,
apres avoir compareé la présence de Charles IX a Poissy a celle de Constantin le
Grand au concile de Nicée, 1l prie les prelats catholiques de ne pas «condam-
ner par préjudice ceux qu’on dit de la nouvelle religion, qui sont chrestiens
comme eux et baptisez, afin qu’ils s’efforcent le plus qu'on pourra pour les
appeler, chercher et rechercher; ne leur fermer la porte, ains les recevoir en
toute douceur, sans user contre eux d’aigreur et d’opiniastreté».

Concorde donc, toujours dans le sens de la réunification, de la récupération
des fourvoyés, «car s’il advenoit le contraire de ce qu’il avoit esperé — conclut
le chancelier — et qu’il n’y eust moyen de les réduir, ni de se réunir, pour le
moins ne pourroit on dire ci aprés, comme on a fait par le passé, qu’ils ayent
¢té condamnés sans les ouir»!!.

Il ne faut pas oublier que cette position idéologique, si compacte et homo-
gene du parti du milieu (le parti obscur), était partagée par un groupe restreint.
La majorité, au contraire, était constituée par les intransigeants des deux
cotés: les catholiques orthodoxes, sur qui veillait 'inflexible cardinal de
Tournon, et les réformés rigoureux avec Théodore de Béze et Pierre Martyr, et
surtout avec Calvin qui de Genéve suivait anxieusement, au jour le jour, la
suite des colloques.

L’histoire de Poissy est trop connue pour qu'on s’y arréte: les débats, le role
de la Confession d’Augsbourg, la sincérit¢ du cardinal, les arguments de
controverse. On sait que 'objectif principal des Moyenneurs, la concorde, ne
fut nullement atteint. Les petits colloques, cinq a cing, qui se suivirent a
Saint-Germain du 29 septembre au 13 octobre, ne donnérent guére de meil-
leurs résultats.

Les raisons d’un échec

IIne convient pas, ici, d’expliquer les raisons d’un phénoméne si complexe,
que d’ailleurs des générations d’historiens ont essayé¢ de comprendre. Nous
nous bornerons a ¢voquer I'une de ces raisons qui semble avoir échappé aux

"' M. DE L"HosprtaL, Euvres compleétes, éd. P.J.S. Dufey, 5 vol., Paris, 1824-1826,

1. 488. Nous citons d’aprés la version donnée par I'Histoire ecclésiastique (voir ci-dessus
n. 7), 1.501-502.



CONCORDE OU TOLERANCE? 265

chercheurs. Il s’agit d’une €équivoque, passée inapergue, qui pesa des le départ
sur I'issue des colloques.

Quittons le tiers parti et les Moyenneurs, et venons-en aux deux partis
principaux. Leurs attitudes vis-a-vis du colloque de Poissy s’éclairent dés que
nous prenons comme points de référence les deux coordonnées, concorde et
tolérance. En ce qui concerne la tolérance, c¢’est vite dit, on n’en trouve ni chez
les catholiques bien sar, ni chez les réformés, méme si cela pourrait appa-
remment étonner. En voici la preuve. Pour Calvin et ses disciples, ’occasion
du colloque, le fait de pouvoir se présenter devant le roi et les princes, et de leur
exposer la véritable doctrine, 'unique doctrine évangélique, auraient suffi a
persuader les plus sourds que la lumiére avait enfin déchiré les ténebres de la
vieille doctrine romaine corrompue:

Comme Elie devant Acab monstra aux prestres Balaamites que leur dieu estoit fau....
ainsi nous par les tesimoignages de la Parole de Dieu, leur ferons confesser devant ceste
saincte Assemblée, que nous suivons la vrayve Eglise et non pas eux.'?

La concorde est ici la conversion pure et simple des idolatres. I1 n’y a nulle
disposition, comme chez les Moyenneurs, a aller a lencontre des adversaires,
comme 'exprimait ’'Hospital. Chez les huguenots, la concorde est tout autant
marquée par I’exigence d’unité de meceurs, «car ou il y a diverses formes de
vivre, 1a il y a diverses et contraires volontés, et de 1a discordes et séditions et
enfin guerres». Cette unité est d’autant plus nécessaire sur le plan religicux: le
devoir du chrétien est de maintenir et garder «une seule secte Chrestienne, une
pure et simple religion, une seule Foy, une seule Loy, un seul Babtesme, un
seul Dieu et un seul Christ Sauveur Advocat et Médiateur»!3.

Il est étonnant, apparemment, que chez les adversaires, les catholiques
intransigeants, nous retrouvions cette méme idée de concorde: exigence uni-
taire, sans concession. Et non seulement chez les théologiens de la Sorbonne,
mais chez la majorité des avocats des Parlements et surtout du Parlement de
Paris qui s’érige 4 ce moment en défenseur de Punité religieuse du royaume. Ce
sont les Parlementaires, au lendemain de I’édit d’avril 1561 relativement
libéral a I’égard des hérétiques, qui avaient hautement protesté contre cette
«impunité et licence qui donne occasion de feindre nouvelles Religions, et
autant de Religions que de fantaisies, et de se séparer de la Religion ancienne,
sans jugement de I’Eglise (...) car de toutes choses, la plus incompatible en ung
Estat, ce sont deux Religions contraires (...)»!.

12 Anonyme: Complainte Apologique des Eglises de France, 1561, in Mémoires de
Condé, 6 vol., Londres, 1743, 2.310.

' Anonyme: Response Chrestienne et deffensive sus aucuns poincts calomnieux
contenus en certaines lettres envoyées aux Baillifs, Sénéschaux et Lieutenants du roy,
1560, in Mém. de Condé, 1.382.

14 Anonyme: Rémonstrances du Parlement de Paris, sur UEdit du 19 Avril 1561, in



266 MARIO TURCHETTI

Cette attitude des catholiques est celle méme qui fait traiter les adversaires
huguenots d’hérétiques, avec qui il ne faut daigner dialoguer; tout au plus, se
limiter a les juger.

De 1a, la réaction du cardinal de Tournon a Poissy contre les «blasphemes
et abominables paroles» de Th. de Beze; de 1a sa justification publique, que si
les prélats ont consentl a écouter ces «nouveaux évangélistes», cela était
seulement par «exprés commandement de sa Majesté, et encore non toutefois
sans scrupule de leurs consciences»!s.

Paroles trés dures qui étaient une accusation contre la légéreté et 'ambi-
guité du Conseil du roi. Paroles par lesquelles (dans cette méme séance d’ou-
verture du 9 septembre) la reine se sent visée et auxquelles elle se voit obligée
de répliquer. Elle releve donc I'allusion oftensive, protestant de n’avoir rien
fait de cela que par la délibération du Conseil du Parlement: «Quot qu’il en
soit ce n’estoit pour innover ou muer, bien au contraire a fin d’appaiser les
troubles procedans de la diversité d’opinions en la Religion, et de remettre les
fourvoyés au vray chemin»!¢. On retrouve l'affirmation qui synthétise le
programme des Moyenneurs.

L’équivoque principale

On peut donc énoncer maintenant I’équivoque principale qui condamna
d’avance le colloque de Poissy a I’échec: aucun des interlocuteurs n’avait la
moindre intention de chercher un moyen accord avec la partie adverse. Toute
possibilité de concorde était donc exclue d’emblée.

Reste une derniére question: ou se trouvait alors la tolérance? Car ce fut
bien la tolérance, tout au moins un type de tolérance, qui fut le véritable
resultat du colloque de Poissy: un colloque congu pour sauver I'unité confes-
sionnelle du royaume, mais qui, comme on vient de le vérifier, aboutit fina-
lement au résultat opposé: la ratification de la division religieuse.

Cette espéce de tolérance, sanctionnée par I'édit de janvier, fut, en effet, la
résultante de deux ensembles de tendances: du c6té du gouvernement, la
tendance a limiter autant que possible la marge de concessions; du coté
réformé, au contraire, la tendance 4 obtenir le maximum de concessions, selon
les requétes avancées par Coligny et par Béze (surtout pendant la prolongation
de son s¢jour a la Cour). Leurs entrevues avec la reine-mére réussirent a la
persuader que, pour éviter la guerre, on ne pouvait plus différer d’accorder aux
réformés I'autorisation de se réunir pour le culte dans les Assemblées. La
phase cruciale de la partie se joue au cours du dernier mois de I'année. Pendant
ce temps, le chancelier I'Hospital changeait radicalement de position, admet-
tant maintenant une relative tolérance religieuse séparée de la tolérance civile:

Mém. de Condé, 2.354.

'* Voir le récit de ce discours dans les Mém. de Condé, 2.498.
16 Ihidem.



CONCORDE OU TOLERANCE? 267

et lareine-meére, elle aussi, allait se rendre a I’évidence: I'évidence d’une guerre
imminente, évidence — soulignons-le — que lui présentaient Béze et Coligny
(rappelons les tumultes du 27 décembre 1561, quand I’église de St-Médard fut
prise d’assaut par les huguenots).

Entre la concorde et la tolérance, Catherine avait choisi la concorde.
Maintenant, au début de 1562, entre la tolérance et la guerre, elle se voit
obligée d’accepter provisoirement la tolérance.

Les Moyenneurs ne perdirent pas pour autant leurs espoirs, car la cause de
la concorde n’était point perdue, a leurs yeux, mais simplement renvoy¢e.
Dans les faits, cette exigence de concorde ressortira a chaque traité de paix. Et
a chaque édit de pacification, on proposera la méme tolérance provisoire et
temporaire, qui déclenchera un nouveau conflit. L’irrésolution entre concorde
et tolérance ne s’épuisera pas non plus avec I’édit de Nantes en 1598.

C’est donc dans le caracteére délibérément provisoire et passager de cette
tolérance, qu’il faut a notre avis chercher une des causes fondamentales, sinon
la principale, de la récidive des guerres de religion.






	Concorde ou tolérance? : Les Moyenneurs à la veille des guerres de religion en France

