
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Sensus est quodammodo ipsa sensibilia : le réalisme aristotélicien et le
problème des erreurs des sens

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 118 (1986). P. 237-253

SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA

Le réalisme aristotélicien et le problème
des erreurs des sens

Bernard Baertschi

Cette thèse de Thomas d'Aquin, qu'on trouve déjà chez Aristote ', exprime
de manière condensée et saisissante le réalisme épistémologique de la tradition

aristotélicienne au niveau de la connaissance sensible : il y a identité entre
le sens et son objet. Or, cette affirmation se heurte immédiatement à une

grosse difficulté, sous la forme d'un contre-exemple: les erreurs des sens; en

effet, si, pour prendre un exemple qu'Aristote lui-même utilise, je suis malade

et que je sente le miel comme amer, il apparaît de toute évidence impossible de

dire que ma sensation (le goût que je sens, l'amer) est identique à son objet (le

goût du miel, le doux). Et si cela est le cas, alors la conception aristotélicienne
de la connaissance sensible ne tient pas, elle est en contradiction avec certains
faits; il faut donc l'abandonner définitivement. Plus grave encore: dans la

mesure où tout réalisme épistémologique accepte une thèse analogue sur la

connaissance sensible, l'échec de l'aristotélisme pourrait bien signifier l'échec
de ce réalisme lui-même.

C'est cette difficulté que nous aimerions examiner de près dans cette étude,

en nous appuyant d'abord sur les textes d'Aristote, ensuite sur ceux de Thomas,

vu que le Stagirite n'est pas toujours très explicite et que le penseur
médiéval le complète sur bien des points, tout en étant fondamentalement
d'accord avec lui sur le sujet qui nous intéresse2.

1 Thomas d'Aquin, In librum De Anima, lib. Ili, Ice. 13. 787, p. 186. Aristote: «La
sensation [est] identique au sensible» (De Anima. 431b 23, p. 196). Nous citerons les

œuvres d'Aristote d'après la traduction de Tricot (Paris. Vrin) pour: De Anima (DA),
Métaphysique (Met.), Meleorologtcorum (Ml. Catégories (Cat.) et De Generatione et

Corruptione (GC); d'après l'édition des Belles-Lettres (Paris) pour: Parva Naturalici
(PN), De Motu Animalium (MA) et De Partibus Animalium (PA). Le De Ventate et les

commentaires de Thomas seront cités d'après l'édition Marietti (Rome et Turin) et
abrégés //;. suivi du nom de l'œuvre d'Aristote, alors que la Somme théologique (S.th.)
sera citée d'après l'édition bilingue (Paris. Cerf).

2 Cf. A. Mansion. «Le commentaire de Saint Thomas sur le De Sensu et Sensato
d'Aristote», in Mélanges Mandonnet. Paris, Vrin, 1930.1.1, p. 96-97: «Dans la théorie
des sensations saint Thomas est péripatéticien sans plus et n'a guère innové ou
développé les doctrines du maître». Nous verrons que la deuxième partie de cette
phrase devra être nuancée et que. sur le problème qui nous occupe, la position de
Thomas marquera un progrès décisif sur celle d'Aristote.



238 BERNARD BAERTSCHI

1

Pour saisir clairement le sens et la portée de notre problème, il nous faut

commencer par voir comment Aristote décrit la connaissance sensible. Notre
philosophe l'aborde par son objet, le sensible, dont il distingue trois espèces : le

sensible propre (couleur, son, saveur...), le sensible commun (mouvement,
repos, grandeur...) et le sensible par accident (substance)3. De ces trois espèces,

la première est fondamentale, en ce que les sensibles communs «sont
accidents des sensibles propres» (DA, 428b 23, p. 172): ils ne sont perçus qu'à
l'occasion de la saisie de ces derniers4, et que la perception des sensibles par
accident implique des données qui dépassent la simple sensation. Or, dans la

mesure où notre problème concerne strictement la connaissance sensible,

nous nous occuperons essentiellement des sensibles propres et, subsidiaire-

ment, des sensibles communs, c'est-à-dire de ce qu'Aristote appelle aussi les

sensibles par soi.

Cela veut dire encore que, puisqu'il sera question des erreurs des sens, nous
laisserons de côté toutes celles qui impliquent l'intervention d'autres facultés

ou une association du sensible avec d'autres facteurs, c'est-à-dire les erreurs
dues à l'intervention d'une faculté judicative (au sens restreint), telle que la

croyance ou l'opinion — ce qui élimine notamment le cas des erreurs des

sensibles par accident —, celles qui viennent de l'activité du sens commun —

elles reposent sur l'association fautive de plusieurs formes5 —, celles provoquées

par l'influence des passions sur la sensation6 et les hallucinations, où

l'imagination intervient7. Nous nous bornerons donc à examiner le cas des

illusions.
Bref, nous allons limiter notre enquête au niveau sensible fondamental, là

où s'exprime le contact primitifet irréductible du monde et de l'homme, avant
donc toute intervention de la conscience (sens commun), même si, bien
entendu, le sensible va ensuite devenir conscient et entrer dans un jugement.
Ainsi, lorsque nous parlerons d'illusion, ce n'est pas la partie psychologique de

ces phénomènes que nous étudierons, mais leur mécanisme sous-jacent, qui
est une condition du vécu psychologique8.

3 Cf. DA, 418a 11-23. p. 103-104. Pour les sensibles par accident et les difficultés
d'interprétation qu'ils occasionnent, voir I. Block. «Aristotle and ihe Physical
Object», in Philosophy and Phenomenological Research, vol. 21. 1960-1961 et
A. Graeser, «On Aristotle's Framework of Sensibilia», in Aristotle on Mind and the
Senses (G.E.R. Lloyd & G.E.L. Owen eds). Cambridge University Press. 1978.

p. 72-73.
4 Thomas dira d'eux : « Les sensibles communs n'agissent pas sur le sens immédiatement

et directement (primo et per se), mais par le moyen de la qualité sensible: par
exemple la surface par le moyen de la couleur» (S.th.. la q78 a3 ad2. p. 183-184).

'Cf. DA. 425b 1-3. p. 151.
6 Cf. PN. 460b 1-27. p. 82-83.
7 Cf. DA. 428-429, p. 167-173 et PN. 459-460. p. 78-83.
8 II va de soi que parler de mécanisme n'implique pas un point de vue mécaniste,

lequel serait d'ailleurs incompatible avec l'hylémorphisme et ne se conçoit qu'à partir



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 239

Quel est donc le mécanisme de la connaissance sensible « La sensation, dit
Aristote, résulte d'un mouvement subi et d'une passion ('H ô'aîaOnciç èv xcp

KïveïaOai xe Kai raxavetv auußaiv£i)» (DA, 416b 33, p. 95). Cela signifie que
l'organe sensoriel est en puissance par rapport à l'objet extérieur et qu'il est mû

par ce dernier. Le sens est en puissance, parce qu'il est indéterminé, mais dans

une certaine mesure seulement, puisqu'il n'est pas la matière première; ce

n'est donc pas une pure puissance, mais une puissance déterminée à un certain

type d'actes, une faculté, comme l'on dira plus tard, qui est décrite ainsi par
Aristote : « Pour chaque sensible, [le sens] pâtit sous l'action de ce qui possède

couleur, saveur ou son, non pas en tant que chacun de ces objets est dit être une
chose particulière, mais en tant qu'il est de telle qualité et en vertu de sa forme
([...] àXk' où% fl ËKaaiov èKsivcov Àiyexai, àXX.' r\ xoiovoî, Kaì Kaxà xòv Àoyov)
(DA, 424a 21-24, p. 139-140). En d'autres termes, la faculté sensitive reçoit la

forme des objets sans leur matière, ce que notre philosophe illustre ici, comme
d'ailleurs en plusieurs autres endroits, en comparant le sens à de la cire et le

sensible à une empreinte: «comme la cire reçoit l'empreinte de l'anneau sans
le fer ni l'or»9. Et de même que la cire devient semblable au sceau lorsqu'elle a

reçu son empreinte, de même le sens devient semblable au sensible après
l'action de ce dernier: «La faculté sensitive (xó ô'aiaOnxiKOv), est, en

puissance, telle que le sensible est déjà en entelechie (...); elle pâtit donc en tant
qu'elle n'est pas semblable (öuoiov), mais quant elle a pâti, elle est devenue
semblable et est telle que cet objet (Kai semv oiov ÈKeïvo)» (DA, 418a 2-6,

p. 102).
Cette similitude, cette identité, doit, on le voit, s'interpréter selon les

notions d'acte et de puissance; ce n'est donc pas une identité tout court, mais

une identité en un certain sens : « L'âme est, en un certain sens, tous les êtres (f)

i|/uxr| xà ôvxa Ttcoç ècrxi irdvxa)» (DA, 431 b 21, p. 196). On retrouve ici la thèse

qui nous a servi de point de départ, ou du moins l'un de ses aspects, puisque si,

dans l'ordre de l'être, le sens est en puissance ce que l'objet est en acte, dans

l'ordre de la connaissance, le sensible en acte est dans le sens et le sensible en

puissance dans l'objet,0.

du cartésianisme. Cf. D.W. Hamlyn, Sensation and Perception. London, RKP, 1961,
p. 28: Aristotle's «discussion is therefore at once physiological, psychological and
philosophical», R. Sorabji, «Body and Soul in Aristotle» in Articles on Aristotle, n° 4,

London, Duckworth, p. 55: «Aristotle would not argue that perception is simply a

physiological process. For this 'simply' would ignore the formal cause», et C. H.
Kahn, «Sensation and Consciousness in Aristotle's Philosophy», in Archiv für
Geschichte der Philosophie, n°48, 1966, p. 44: «Aristotle does not speak the language of
traditional dualism. He does not contrast the mental with the physical, the human
consciousness with the body to which it is attached».

9 Cf. aussi PN 450b 1-5, p. 55.
10 «La sensation et le sensible présentent une double signification, et se disent tantôt

selon la puissance et tantôt selon l'acte» (DA, 426a 23-24, p. 156). Cf. aussi le
commentaire de Rodier (Paris, Vrin, 1900), t. II, p. 373 et celui de Hicks (Cambridge, 1907),



240 BERNARD BAERTSCHI

Résumée un peu brutalement, la conception que se fait Aristote de la

connaissance sensible revient à celle d'un «transfert» de forme — donc de

quelque chose qui n'a rien à voir avec une particule " — : la forme de l'objet,
c'est-à-dire le sensible, «passe» dans le sens qui lui devient identique. Les

termes «transfert» et «passer» sont évidemment métaphoriques, puisque la

forme n'est pas sujette au mouvement local, sinon par accident; pour en

donner le sens exact, il faudrait faire appel à la théorie des changements et à la

physique des quatre éléments; mais comme cela n'est pas indispensable pour
notre propos, nous nous contenterons de ces métaphores, en relevant toutefois

que le mouvement que subit la forme est un type d'altération.
Ces indications suffiront provisoirement pour éclairer le sens de l'identité

«en un certain sens» et pour faire apparaître nettement la difficulté de la

compatibilité de cette identité avec le phénomène des illusions. Voyons
maintenant comment Aristote rend compte de ces dernières.

En un premier temps, il note que seuls les sensibles communs et par
accident sont sujets à l'erreur: «Chaque sens juge de ses sensibles propres
et ne se trompe pas sur le fait même de la couleur ou du son, mais seulement

sur la nature (xi xò) et le lieu (noû) de l'objet coloré, ou sur la nature et le lieu de

l'objet sonore» (DA, 418a 14-16, p. 103-104). Je peux percevoir une tache

blanche comme étant en mouvement alors qu'elle est immobile (p. ex. si c'est

moi qui bouge sans le savoir), je peux percevoir cette tache comme celle d'un
suaire alors que c'est celle d'un pan de mur peint irrégulièrement (p. ex. s'il fait
nuit, que je croie aux revenants et que je sois particulièrement suggestible),
mais je ne peux pas percevoir cette tache comme blanche et qu'elle ne le soit

pas. Mais, en un second temps, notre philosophe restreint l'infaillibilité dans

la perception des sensibles propres: «La sensation des sensibles propres est

toujours vraie ou, du moins, sujette le moins possible à l'erreur (DA, 428b
17-18, p. 171), et il donne lui-même un exemple d'une telle erreur: la saveur
n'est pas toujours perçue correctement, «comme il arrive à l'homme qui,
après avoir goûté une saveur puissante, en goûte une autre, ou aux malades à

qui tout paraît amer», et cela, «parce que c'est avec la langue pleine d'une
humeur [amère] que [ces derniers] perçoivent» (DA, 422b 7-9, p. 130). Voyons
donc comment le Stagirite explique l'illusion au niveau des sensibles propres
et, pour cela, revenons au mécanisme de la sensation.

Concernant les rapports du sens et de son objet, Aristote note qu'il faut
distinguer deux cas, soit qu'ils entrent en relation par l'intermédiaire d'un

p. xlix: «The external thing is always perceptible, a percipiendum, a potential percep-
tum, the sense-faculty is always potentially percipient: but in the process of perceiving
the potential in both cases has been transformed into an actual».

11 Contrairement à ce que certains scolastiques tardifs penseront: «On parlera dès
lors des espèces intentionnelles, aussi bien chez les suaréziens que chez les thomistes, à

peu près comme si elles étaient des particules matérielles» (G. Picard, «Essai sur la
connaissance sensible d'après les scolastiques», in Archives de philosophie, vol. IV,
1926, p. 16).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 241

milieu, soit qu'il y ait contact direct. Le premier cas concerne la vue, dont
l'intermédiaire est le diaphane'2, l'ouïe et l'odorat, où l'on observe le
mécanisme suivant: «Sous l'action du [sensible], l'intermédiaire est mû, et il meut
lui-même à son tour les organes sensoriels respectifs» (DA, 419a 27-28,

p. 111 Le second cas concerne le toucher et le goût, ce dernier étant apparenté
au premier: le sensible est ici en contact direct avec l'organe, par contiguïté,
ou, plus précisément, car pour notre philosophe l'organe du toucher n'est pas
la peau, mais se situe vers le cœur, il y a bien un intermédiaire entre le sensible
et l'organe — la chair —, mais il n'est pas de même nature que ceux des autres
sens. Ce qu'il faut retenir toutefois dans ce qui va suivre, ce n'est pas la nature
autre des intermédiaires, mais que, chaque fois, la sensation ne peut s'effectuer
en l'absence d'un moyen qui met en rapport l'objet et l'organe.

Ces indications vont nous permettre d'expliquer les illusions. En ce qui
concerne l'exemple du goût dont il a été question, on voit que. dans les deux
cas — réception des deux saveurs, maladie —, c'est le milieu (langue et

humeur) qui déforme la sensation ou. plus précisément, la forme du milieu
altère la forme sensible. On a ici la cause la plus courante d'erreurs, comme
notre philosophe le souligne encore dans les Parva Naturalia, notamment
pour le son: «Les auditeurs semblent n'avoir pas entendu ce qui a été dit, à

cause de la transformation de l'air» (466b 7-10, p. 45), et dans les Météorologiques

pour les couleurs: «La couleur blanche, vue dans une substance noire
ou à travers un milieu noir, donne la couleur écarlate» (374b 10-11, p. 200)13.

Dans d'autres cas, c'est le sens lui-même qui altère la forme sensible: ainsi, «la
vue non seulement éprouve quelque chose de la part de l'air, mais aussi
elle agit sur lui et le met en mouvement» (PN, 460a 1-2, p. 81)14. Remarquons
que, dans l'altération de la saveur, on ne distingue pas toujours très clairement
si la cause en est l'organe ou le milieu; en effet, si d'une part notre philosophe

'- Pour la théorie aristotélicienne du diaphane, voir lc commentaire du DA de
Rodier, t. II, p. 281-282.

13 Cf. aussi PN, 440a 10-12. p. 30 et les précisions de Thomas dans In PS (lu librum
de Sensu et Sensato). I. 16. 228-235 & 239-240. p. 68-69. où il est dit que le mécanisme de
l'affection varie suivant le sens considéré et la nature du milieu mû: notamment 239-
240: «Sonus pervenit ad auditum per multos motus partium medii sibiinvicem suc-
cedentes; et simile est de odore, nisi quod mutatio odoris fit per alterationem medii:
immutano autem soni per motum localem. Sed de lumine est alia ratio. Non enim per
motus sibi succedentes in diversis partibus medii pervenit lumen usque ad visum: sed

per unum aliquod esse, idest per hoc quod totum medium sicut unum mobile, movetur
uno motu a corpore illuminante».

14 II peut aussi exister une altération cyclique; tel est le cas de celle que la vue des
femmes éprouve lors des menstrues (cf. PN, 459b 23-32. p. 80-81). Bref, «if the sense is

distorted or the medium is disturbed, of course, we do not perceive the true qualities»
(I. Block. «Aristotle's Theory of Sense Perception», in The Philosophical Quarterly,
vol. 11. 1961. p. 8). Cf. aussi les commentaires d'Alexandre d'Aphrodise (41. 13) et de

Simplicius (126. 37) sur les conditions dans lesquelles le sensible propre peut être perçu
infailliblement (cités in Rodier. t. II. p. 283).



242 BERNARD BAERTSCHI

affirme que l'organe du goût est la région du cœur, il arrive aussi qu'il
considère que ce rôle est rempli par la langue15. Pour notre propos, cela n'est
toutefois pas important: il nous suffit de reconnaître qu'il y a une double
source d'erreurs possibles: la forme du milieu et la forme (physique) du
sens.

Qu'en est-il maintenant des erreurs liées aux sensibles communs? De
prime abord, le problème qu'elles posent paraît assez différent. En effet, si les

sensibles propres ressortissent à la catégorie de la qualité, qui est altérable et

indivisible, les sensibles communs relèvent de celle de la quantité, inaltérable
et divisible. Il faut noter encore que les illusions dans la perception de ces

derniers ne sont pas l'exception, mais la règle16. L'erreur de ce type la plus
fréquemment mentionnée par Aristote est celle de la modification des dimensions

due à la distance, c'est-à-dire une illusion qui ressortit à la vue; c'est ce

qui fait, par exemple, que «le Soleil apparaît de la dimension d'un pied de

diamètre, et pourtant [qu'] on est convaincu qu'il est plus grand que la Terre
habitée» (DA, 438b 3-4, p. 169). Notre philosophe note aussi que l'éloignement

modifie non seulement la grandeur, mais aussi la couleur et d'autres
qualités perçues par la vue: «Les objets éloignés paraissent plus sombres,
plus petits et plus lisses» (M, 374b 17-19, p. 200-201). Cela nous indique, et la
lecture d'autres textes nous le confirme, que le Stagirite considère que les

erreurs concernant les sensibles communs sont parallèles à celles qui peuvent
affecter les sensibles propres; dès lors, on peut penser que leur cause pourrait
bien être la même que dans le cas des qualités, c'est-à-dire tantôt l'organe,
tantôt le milieu.

Deux considérations au moins militent en faveur de cette hypothèse:
1° Le Stagirite souligne que le fait que le sensible commun n'ait pas de sens

approprié joue un rôle dans ces erreurs: «C'est pourquoi les sens nous trompent

sur ces choses» (PN, 442b 8, p. 36), ce qui est une manière d'affirmer que
la cause se trouve du côté des organes.

2° Notre philosophe observe que la réfraction produit les mêmes illusions
que la distance, et qu'elle est une propriété du milieu: «La vue paraît bien se

réfléchir à partir de toutes les surfaces lisses, au nombre desquelles figurent
l'air et l'eau» (M, 373a 35, p. 193); or l'air et l'eau sont les éléments dont le

diaphane est fait. La théorie de la réfraction permet d'ailleurs à Aristote
d'expliquer toute une série d'illusions, naturelles ou non, liées à la perception

15 Cf. DA, 422b 1-9, p. 129-130. Selon toute vraisemblance, il y a là moins une
hésitation de doctrine qu'un changement de point de vue, comme le laisse penser ce

passage du De Juventute: «C'est dans le cœur qu'est le principe souverain des sensations,

chez tous les animaux qui ont du sang, car c'est dans le principe que réside l'organe
commun à tous les organes sensoriels» (PN, 469a 10-12, p. 106). Cf. sur ce sujet
C. H. Kahn, art. cit., p. 67 et, pour la thèse correspondante chez Thomas, G. Van Riet,
Problèmes d'epistemologie, Louvain, Nauwelaerts, 1960, p. 52-53.

16 Cf. I. Block, «Aristotle's Theory ofSense Perception», p. 8: «The other two kinds
of sensibles [commun et par accident] are mistaken even in normal perception».



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 243

des sensibles propres, ainsi que les phénomènes des arcs-en-ciel, des halos et
des parhélies '7.

Le Stagirite ne donne pas beaucoup plus d'indications, mais il apparaît
raisonnable de tirer de ce qui précède que le milieu et l'organe, ici, altèrent la
forme sensible par son aspect quantitatif ou, plus précisément, par le phénomène

de l'accroissement et du décroissement qui, pour Aristote, n'est pas au
sens strict une caractéristique de la quantité, mais de la qualité18. Ainsi,
comme «la qualité en elle-même prend de l'accroissement: ce qui est blanc

peut devenir plus blanc» (Cat, 10b 28-29, p. 51), il se passe que, «quand elle
est réfléchie, la vue est plus faible et de même qu'elle fait paraître le sombre
plus sombre, ainsi elle fait paraître le blanc moins blanc, et le tire vers le noir.
Ainsi la vue plus forte change la couleur blanche en couleur rouge; celle qui
suit, en vert; plus faible encore, en pourpre» (M, 374b 28-31, p. 201). «Quand
elle est réfléchie,...» ou quand la distance augmente, car la réfraction a pour
effet d'accroître la distance de l'objet au sens, donc d'affaiblir celui-ci et de

provoquer dans la sensation une modification de la forme reçue selon les

altérations dont elle est naturellement susceptible.
Thomas, dans son commentaire de ce passage des Météorologiques, est un

peu plus précis et note que la vision à distance est source d'erreur pour trois
raisons :

a) Tout agent naturel agit plus faiblement s'il est éloigné.
b) Les rayons émis par l'objet visible jusqu'à l'œil forment un cône dont la

base est dans l'objet et la pointe dans l'organe, si bien que plus celui-là est

éloigné, plus l'angle du sommet est aigu, ce qui diminue les dimensions de

l'objet.
c) La distance affaiblit le mouvement qualitatif (l'altération), de telle

manière qu'on ne perçoit pas les petites aspérités d'un objet éloigné '9.

Cela confirme que c'est bien le milieu qui est l'un des responsables, car c'est
lui qui transmet les rayons lumineux et peut diminuer l'altération ou, plus
précisément, puisque parler de transmission de rayons lumineux est, pour
Thomas, purement métaphorique20, c'est le diaphane qui reçoit et transmet la
forme selon ses propriétés quantitatives et qualitatives.

17 Cf. entre autres M. 370a 17-18, p. 174 & 373b 4-13, p. 194-195. On y trouve
notamment le cas de l'illusion d'Antiphéron : «On a cité le cas d'un homme dont la vue
était diminuée et peu perçante : il lui semblait toujours voir son image le précéder dans la

marche, et le regarder en lui faisant face. Cette impression était due à ce que la vue de cet
homme était réfléchie vers lui, l'air avoisinant jouant le rôle de miroir», où la cause
de la déformation est d'abord dans l'organe, et ensuite seulement dans le miheu. Cf. ce

que dit Thomas de cette illusion, In M. III, 5, 280, p. 625: «Circa pupillam eius erat
humor innaturalis grossus, alterans visum, et ipse propter infirmitatem judicabat de isto
humore et de idolo in eo impresso, sicut de quodam extrinseco».

18 Cf. Cat, 6a 19-25, p. 27-28. Ainsi, les sensibles communs ont aussi un aspect
qualitatif.

19 In M, III, 6, 285, p. 629.
20 «Consuevimus dicere, quod radius transit per aerem, quod reverberatur, quod



244 BERNARD BAERTSCHI

Cette explication des erreurs dans la perception de certains sensibles

communs nous apparaît généralisable21 : la cause de l'erreur est l'organe et le

milieu, même si ni Aristote, ni Thomas n'ont traité systématiquement cette

question. Ainsi, on peut conclure que, quel que soit le type d'erreur sensible,

l'explication qu'en donne l'aristotélicisme est pour l'essentiel la même: la

cause en est les caractéristiques du milieu et des organes. Il nous reste

maintenant, avant d'attaquer de front la difficulté qui a motivé notre étude, à voir
rapidement en quoi ce que dit encore Thomas permet de mieux la cerner.

Le philosophe médiéval commence par préciser ce qu'il faut entendre

lorsqu'on dit que le sens est véridique ou dans l'erreur: «La vérité n'est pas
dans les sens de telle sorte qu'ils connaissent la vérité, mais en ceci seulement

qu'ils ont une exacte perception du sensible (Veritas autem non sic est in sensu,
ut sensus cognoscat veritatem ; sed inquantum veram apprehensionem habet de

sensibilibus)» (S.th., la ql7 a2, p. 308). Cela, pour distinguer la sensation du

jugement et des facultés où ce dernier entre, qui seules connaissent la vérité; le

sens, lui, n'est vrai que s'il reproduit le réel sensible tel qu'il est. C'est pourquoi
l'erreur des sens consistera en une appréhension du réel autrement qu'il n'est:
«Il arrive donc qu'il y ait de la fausseté dans les sens du fait qu'ils appréhendent

les choses autrement qu'elles ne sont (res aliter quam sint)». L'erreur
est, nous l'avons dit, une illusion. Celle-ci est cependant très rare en ce qui
concerne les sensibles propres, «et vient d'une mauvaise disposition de

l'organe, qui reçoit mal la forme sensible (formam sensibilem) De là vient que
certains malades, dont la langue est infectée, trouvent amères des choses

douces» (p. 309).
C'est là, pour l'essentiel, les thèses mêmes d'Aristote, si ce n'est que Thomas

ne parle pas ici d'altération due au milieu, mais due au sens. Cependant, il
n'y a pas là matière à opposer nos deux philosophes, puisque dans le De
Veritate, Thomas mentionne expressément le milieu: «Le sens appréhende
toujours la chose telle qu'elle est (rem ut sit), à moins qu'il y ait un obstacle
dans l'organe ou dans le milieu» (ql al2, p. 22)22.

Le sens perçoit donc le sensible tel qu'il est — d'où la thèse de l'infaillibilité
de la saisie du sensible propre — sauf dans le cas de l'erreur — d'où la

restriction apportée à la thèse précédente —, et s'il en est ainsi, c'est parce qu'il
y a identité «en un certain sens» de la forme dans le sensible et dans le sens.
Sur ce point, Thomas apporte d'utiles précisions.

radii intersecant [...] quod autem dicitur de motu luminis aut reverberatione ipsius
metaphorice dictum est» (In DA, II, 14, 413-414. p. 105).

21 Et cela même à certains cas complexes, telles les erreurs dues à la relativité du
mouvement, où c'est le mouvement de la vue, donc de l'organe, qui crée l'illusion.
Thomas en parle succinctement dans In Librum de Caelo et Mundo, II, 12, 405,
p. 202.

22 Thomas note d'ailleurs que le milieu est parfois conjoint au sens: « [...] quod est
vel conjunctum, vel extrinsecum» (S.th., la q78 a3, p. 178-179).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 245

Le sensible dans la réalité et le sensible dans le sens ne sont pas seulement

distingués par les notions d'acte et de puissance, mais un vocabulaire plus
spécifique est employé pour caractériser le second: c'est une espèce (species)

bu une intention (intentio), si bien que Thomas parle, par exemple, de
«l'intention de la forme sensible [qui] est produite dans l'organe du sens (intentio
formae sensibilisfiat in organo sensus)» (S.th., la q78 a3, p. 180) sans qu'il y ait
risque d'équivoque, puisque l'intention ne saurait être confondue avec la
forme de l'objet, même si leur relation reste une identité (similitudo).

Entre l'objet et le sens, il y a le milieu; le sensible y réside-t-il en tant que
forme ou en tant qu'intention La position de notre auteur est, là aussi, claire :

le sensible est intentionnellement (per modum intentionis) dans le milieu et

non selon son être naturel (per modum entis completi), ce qui veut dire que
l'espèce existe de la même manière dans le sens et dans le milieu, par opposition

à la forme dans l'objet23. Autrement dit, le sensible existe dans l'âme
sensitive comme il existe dans le milieu: il y a le même mode d'être.

Cela, cependant, n'est juste que d'un certain point de vue, car il existe une
différence importante entre le sens et le milieu, c'est que celui-là est sentant,
alors que celui-ci est sensible, ce qui entraîne qu'ils pâtissent différemment
sous l'action de l'objet24. D'où une nouvelle précision: «Les réalités
matérielles doivent exister dans le connaissant sous un mode non pas matériel,
mais bien plutôt immatériel existere non materialiter, sed magis imma-
terialiter)» (S.th., la q84 a2, p. 22), cela ne signifiant pas seulement que le sens

reçoit la forme sans la matière, mais que la forme n'est pas reçue matériellement,

comme lorsque, par exemple, un combustible en enflamme un autre ou
chauffe un mets, et encore qu'elle est reçue dans une puissance connaissante

(cette considération permet aussi de hiérarchiser les sens et les facultés selon le

degré d'immatérialité dans lequel ils reçoivent leur objet)25.

23 Cf. De Veritate. q27 a4 ad4. p. 523: «Species coloris est in aere per modum
intentionis, et non per modum entis completi, sicut est in pariente», et In D.I. II, 14.

418, p. 105: «Species recipitur in organo sensus aut in medio per modum intentionis, et
non per modum naturalis formae»

24 Cf. In DA, II, 24,563, p. 139 : « Aer autem non sic patitur ut sentiat, quia non habet
potentiam sensitivam, sed sic patitur ut sit sensibilis, inquantum scilicet est medium in
sensu».

25 Si notre interprétation est correcte, alors «immatériel» n'est pas équivalent à

«spirituel», puisque ce dernier terme a la même extension qu'intentionnel (cf. Van
Riet, op. cit., p. 61-62 et In DA, II, 24, 553, p. 138: «In re sensibili habet [forma] esse

naturale, in sensu autem habet esse intentionale et spirituale»). Ce qui rend la question
délicate, c'est que dans le texte de la Somme, Thomas ne parle pas du tout du milieu; il
note seulement : « Quae non recipiunt formas nisi materialiter, nullo modo sunt cognos-
citiva», ce qui n'implique pas que seuls les êtres doués de connaissance reçoivent les
formes immatériellement. Notons toutefois que même si la forme était immatérielle-
ment dans le milieu, il ne s'ensuivrait pas que la position de Thomas revienne à un
matérialisme de l'âme ou à un immatérialisme du milieu : c'est une forme sans matière,
mais une forme «matérielle», qui est transmise. La même chose vaut pour la position



246 BERNARD BAERTSCHI

Ainsi, nous saisissons mieux la nature de la relation d'identité qui existe

entre le sens et le sensible : il y a identité «en un certain sens», parce qu'il s'agit
de la même forme, mais «en un autre sens», il y a différence : le sensible est en

puissance dans la substance extérieure, en acte dans le sens; dans ce dernier
cas, il est espèce ou intention, c'est-à-dire que la forme n'a pas, dans les deux

cas, le même mode d'être: elle est matériellement dans la réalité et immaté-
riellement dans le sens. L'on voit donc que l'identité concerne le contenu,
l'information ou, plus précisément, ce qui deviendra l'information au plan de

la conscience — c'est à ce niveau qu'il faut comprendre la thèse de la quasi-
infaillibilité de la perception des sensibles propres —, alors que les différences

concernent la manière d'exister, et cela tant chez Aristote que chez Thomas.

2

Nous sommes maintenant à même de saisir dans toute son acuité la
difficulté qui est à l'origine de notre étude. Nous la formulerons ainsi : peut-on
concilier la thèse que l'espèce est identique à la forme avec le phénomène des

illusions, où elles apparaissent autres? En d'autres termes, l'explication que
donnent les aristotéliciens des erreurs des sens, qui est en elle-même, et

compte tenu des connaissances physiques et physiologiques de l'époque, tout
à fait satisfaisante, est-elle compatible avec la conception générale qu'ils se

font de la sensation? Autrement dit encore, l'explication physico-physiologique

des illusions (intervention du milieu, altération du sens) s'accorde-
t-elle avec la conception métaphysique de la sensation (forme, acte et
puissance)?

Cela entraîne encore une autre difficulté : si, étant malade, je mange du miel
qui m'apparaît amer, l'objet de ma perception ne sera pas la forme du miel (le

doux), mais l'amer, c'est-à-dire l'espèce. Or cela aussi semble difficilement
conciliable avec les thèses de nos deux philosophes, puisqu'Aristote dit que:
«La sensation n'est assurément pas sensation d'elle-même, (où yàp Of] f| y'
aïcOqaiç aùxïj éauxfjç èaxiv), mais il y a quelque chose d'autre encore en
dehors de la sensation» (Met, 1010b 35-37, p. 228-229), et que Thomas
précise: «L'espèce sensible n'est pas ce qui est senti, mais bien plutôt ce par
quoi le sens connaît (Species sensibilis non est id quod sentitur, sed magis id quo
sensus sensit)» (S.th., la q85 a2, p. 80)26 : l'objet de la connaissance est toujours

d'Aristote, contrairement à ce que pense Slakey («Aristotle on Perception», in The
Philosophical Review, n° 70, 1961, p. 477-479). Il est d'ailleurs déplacé et anachronique
de parler ici de matérialisme: déplacé, car l'aristotélisme est une théorie hylémorphi-
que; et anachronique, car le matérialisme moderne auquel se réfère Slakey implique le

rejet de la causalité formelle (cf. supra note 8).
26 Cf. aussi In DA, III, 8,718, p. 170: « Species, quae est in visu, non est quod videtur,

sed est quo visus videt; quod autem videtur est color, qui est in corpore»; et
M. Chastaing, « Descartes, Fauste de Riez et le problème de la connaissance d'autrui »,
in Etienne Gilson, philosophe de la chrétienté, Paris, Le Cerf, 1949, p. 192 n. 1.



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 247

la qualité d'une substance extérieure. Bref, c'est tout le réalisme direct qui est

mis en question par le phénomène des illusions: non seulement il apparaît
difficile de dire que nous percevons le réel tel qu'il est, mais encore il devient
douteux que nous percevions quelque chose qui est hors de nous; il faudrait,
pour le moins, admettre dès la connaissance sensible un intermédiaire entre le

sujet et le monde, médiatisant l'accès à la réalité. Or, c'est ce rôle de tertium
quid que joueront les idées au XVIIe s., les sensations au XVIIIe et les sense-
data au XXe s. ; et ce n'est pas par hasard que ce mouvement remonte à

Descartes, dont la démarche accorde une grande importance aux problèmes
posés par les illusions. On voit donc clairement que la difficulté soulevée ne

concerne pas seulement l'aristotélicisme, mais touche la possibilité même du
réalisme épistémologique.

Voyons donc si l'on trouve chez nos deux auteurs des indications qui
permettraient de surmonter ces difficultés. Ce qui fait problème, c'est bien
entendu la thèse de l'identité «en un certain sens»; nous avons vu comment il
faut la comprendre, mais peut-être, interrogés plus spécifiquement selon le

point de vue qui nous occupe, les textes nous donneront-ils d'autres indications.

Dans un passage, Aristote précise que l'identité dont il s'agit est générique

et non spécifique: «Ce qui est en puissance [le sens] est affecté par ce qui
est en acte, aussi y a-t-il identité de genre entre le sens et le sensible» (PA, 647a

8-9, p. 23-24)27. Or cela apparaît bien comme une solution à la difficulté:
l'identité signifie qu'au niveau générique, le sensible propre est saisi
infailliblement — la vue perçoit infailliblement une couleur —, alors qu'au niveau
spécifique, il peut l'être de manière erronée — la vue ne perçoit pas
infailliblement le rouge —28: le sens est génériquement identique au sensible, il peut
en être spécifiquement distinct; et c'est bien ainsi qu'Aristote présente la
connaissance du sensible propre, lorsqu'il l'introduit: «J'entends par sensible

propre celui qui ne peut être senti par un autre sens et au sujet duquel il est

impossible de se tromper: par exemple, la vue est le sens de la couleur, l'ouïe,
du so«, et le goût, de la saveur» (DA, 418a 11-14, p. 103). L'ennui, c'est que
dans un autre texte l'identité est manifestement conçue comme spécifique:
«Que le sensible soit blanc, c'est là un point où on ne peut se tromper» (DA;
428b, 21, p. 171), si bien que la difficulté reste entière29.

27 Cf. aussi GC, 323b 31-33, p. 64: «Il faut nécessairement aussi que l'agent et le
patient soient génériquement semblables et identiques, mais spécifiquement dissemblables

et contraires».
28 C'est l'interprétation de Hamlyn (cf. op. cit., p. 26-27).
29 Van Riet utilise un autre registre pour apprécier la différence entre les deux

identités, mais cela a aussi pour conséquence de les rendre inaptes à résoudre notre
difficulté. Il reprend la thèse de GCque nous avons citée (op. cit. p. 57, cf. supra note 27),
mais la fait jouer dans l'ordre de l'être et non dans celui du connaître : « Etant donc d'une
autre nature que son objet, et distant de lui, l'organe ne sera pas modifié suivant la nature
de son objet et ne lui deviendra pas spécifiquement semblable» (p. 55).



248 BERNARD BAERTSCHI

Aristote paraît même ne pas être très conscient qu'il y a là un grave
problème. En va-t-il de même pour Thomas? Un texte au moins nous permet de

penser que ce n'est pas le cas: «Etant donné que les sens sont quelquefois
affectés autrement que n'est la chose, on doit convenir qu'ils nous manifestent
quelquefois cette chose autrement qu'elle n'est. Ainsi nos sens nous trompent
au sujet de la chose, non au sujet du sentir fallimurper sensum circa rem,
non circa ipsum sentire)» (S.th., la ql4 a2, p. 310)30. Si conformément à notre
point de vue, nous laissons de côté la composante psychologique de ce passage
— la référence à la conscience sensible —, pour nous intéresser au mécanisme

qui lui est sous-jacent31, nous remarquons que la première phrase paraît

rompre l'identité de la forme et de l'espèce, alors que la seconde rétablit une
identité entre l'espèce et ce qu'il faut bien aussi appeler une forme. Pour le

clarifier et le développer, reprenons notre exemple : si je suis malade, et que je
perçois du miel comme amer alors qu'il est doux, le passage de Thomas
revient à dire que l'espèce (l'amer) est différente de la forme (le doux), mais

que cependant cette espèce est identique avec ce qui m'affecte réellement:
lorsque j'éprouve de l'amertume, je l'éprouve réellement et ne me trompe pas
à son sujet. Or, ce qui m'affecte réellement, c'est, en vertu du mécanisme de la

sensation, la forme sensible (le doux) altérée par le milieu, qui la transforme en

amertume. Bref, ce mécanisme fait intervenir trois facteurs : l'espèce, la forme
affectant le sens et la forme de l'objet, la première forme étant la seconde telle
qu'elle est transmise par le milieu, qui peut donc l'altérer ou non32.

Il y a donc composition de formes dans le sensible perçu ; mais cela ne pose
aucun problème de doctrine, puisque Aristote reconnaît explicitement que les

formes peuvent se composer pour produire une seule sensation : « Il y aura une
[sensation] formée à partir de deux mouvements» (PN, 447a 27-28, p. 47), si

30 Notons bien que «chose» est ici un terme général qui désigne tout sensible et non
seulement le sensible par accident, puisque Thomas ne l'oppose pas au sensible par soi,
mais au sentir.

31 Ce qui est indispensable car, comme le note Rodier, Aristote, lorsqu'il parle des

erreurs dans la perception des sensibles propres, ne fait pas allusion au phénomène de la
conscience: «Quand Aristote affirme que la sensation des propres est toujours vraie, il
n'entend pas parler de la certitude subjective immédiate de la sensation, comme le

prouve la restriction même qu'il fait ici [(...) ou du moins, sujette le moins possible à

l'erreur (DA, 428b 19)]» (t, II, p. 431). Autrement dit, et dans un langage plus contemporain,

le sensible n'est pas un sense-datum (cf. I. Block, «Aristotle's Theory of Sense
Perception», p. 2-5 et Hamlyn, op. cit., p. 176: «Sense-data are that which we directly
apprehend; or, in other words, something about which it is logically impossible to be
mistaken»). Voir encore le commentaire de ce passage de Thomas in R. Verneaux,
Epistemologie générale, Paris, Beauchesne, 1959, p. 124.

32 Techniquement parlant, il y a toujours altération — mais non déformation — par
le milieu, puisqu'il y a toujours milieu : «Non enim diversitas colorum causatur ex luce
solum, sed ex diversa dispositione diaphani recipientis» (S.th., la q 14 a6, p. 185), ce qui
a suscité ce commentaire de G. Picard: «Les couleurs sont objectives pour [Thomas],
c'est clair, mais elles ne sont pas un grossier badigeon étalé sur les corps» (op. cit..
p. 89).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 249

bien que l'âme ne distingue pas les deux formes: «Si donc la sensation en acte
est unique, l'âme prétendra que ces objets sont uns. Il est donc nécessaire qu'ils
se combinent» (PN, 447b 14-16, p. 48). Ainsi, par exemple, quand on perçoit
une odeur, c'est l'air odorant qui affecte le sens: «L'air, en effet, devient
odorant comme ayant subi une certaine passion» (DA, 424b 15-16, p.

142).

Cela a deux conséquences importantes :

(i) D'une certaine façon, il n'y a jamais illusion du sens, puisque ce dernier
saisit réellement la forme-amer. Celle-ci existe donc, elle n'est pas une
illusion, un non-être: «Je sens le miel comme amer» ne signifie pas «Je sens

quelque chose qui n'existe pas». Il y aura toutefois illusion dans le sens où le

miel n'est pas, en lui-même, amer, et erreur au niveau du jugement perceptif,
si j'identifie la forme qui m'affecte (l'amer) à la forme sensible de l'objet, parce
que cette dernière n'est pas l'amer, mais le doux.

(ii) Si l'on considère que la sensation consiste dans le rapport entre l'espèce
et la forme affectante — et non entre l'espèce et la forme de l'objet —, alors
l'identité peut être sauvegardée (la sensation impliquera l'identité de l'espèce
et de la forme affectant le sens) et l'infaillibilité restaurée. Il reste ensuite, bien
sûr, à séparer la forme affectante de celle de l'objet, c'est-à-dire à déterminer
l'influence du milieu, mais c'est là la tâche du physiologiste et du physicien,
non celle de l'épistémologue et du métaphysicien.

L'analyse de l'identité en termes de genre et d'espèce acquiert, elle aussi, un

sens satisfaisant si l'on accepte ces développements: on dira qu'il y a identité
générique entre l'espèce et la forme de l'objet et identité spécifique entre
l'espèce et la forme affectant le sens.

On pourrait objecter cependant que si l'explication qui vient d'être donnée

est adéquate lorsque c'est le milieu qui altère la forme, elle ne va pas lorsque
c'est le sens qui le fait, comme par exemple dans le cas du daltonisme, où le

milieu n'a aucune action déformante. Il est facile toutefois de rendre compte
de ce dernier cas en introduisant un nouveau facteur: la forme (matérielle ou

physique) du sens, qui peut altérer la forme affectante et ainsi expliquer
l'illusion ; et ici encore, nous restons dans le cadre de l'aristotélicisme, puisque
le Stagirite dit: «Que la sensation n'arrive à l'âme que par le corps (ôià
acopaxoç), c'est évident» (PN, 436b 6-7, p. 22). Bref, il ne peut y avoir erreur
que s'il y a composition de formes33 ; et, peut-on ajouter, comme il y a toujours
une telle composition dans la sensation — vu qu'elle implique toujours un
milieu —, l'erreur y est toujours possible, mais plus ou moins, selon la nature
de cette composition34. Cependant, nous le répétons, c'est la tâche du
physiologiste et du physicien de déterminer les critères qui doivent permettre de

33 Cf. A. Graeser. art. cit., p. 86: «An aïaOqcnç can be 'wrong' if and only if it is

concerned with the perception of some complex cxioOnTÓv. »
34 Cette composition sc complexifie encore si l'on tient compte du fait qu'un sensible

propre n'est jamais perçu indépendamment d'un sensible commun.



250 BERNARD BAERTSCHI

distinguer une sensation correcte, normale, d'une sensation erronée, anormale;

il n'y a plus là matière à problème philosophique35.
Malheureusement, le prix à payer pour la solution que nous proposons

paraît très lourd, en ce qu'elle ne fait qu'exacerber la seconde difficulté que
nous avons soulevée: prétendre que la forme affectante est la forme perçue,
c'est affirmer que le sens ne sent rien, si ce n'est la modification de son organe
(«sensus non sentit nisi passiones sui organi») (S.th., la q85 a2, p. 80). thèse qui
est, on l'a vu. rejetée sans ambiguïté par Aristote et Thomas, et à propos de

laquelle ce dernier précise ici qu'elle est manifestement fausse («haec opinio
manifeste apparel falsa»), puisqu'elle implique le relativisme: tout ce qui
paraît est vrai («omne quod videtur est verum»). La situation n'est cependant

pas si fâcheuse qu'elle apparaît au premier abord. En effet, les développements
que nous avons présentés n'impliquent pas que tout ce qui paraît est vrai
absolument parlant, puisqu'il faut distinguer maintenant trois niveaux dans la

connaissance sensible : un premier où toute sensation est infaillible — le sentir
dont parle Thomas, où il y a identité de forme —. puis un second où l'illusion
peut exister — la composition des formes — et enfin un troisième où l'erreur
est possible étant donné l'intervention du jugement. Or. la vérité au premier
niveau n'implique pas une vérité aux autres, et on remarque que Thomas,
dans ce passage, se situe aux deux derniers niveaux, comme le montre la suite
du texte: «Si le goût ne perçoit que sa propre modification (propriam passio-
nem), celui dont le goût est sain et qui juge le miel doux, jugera juste (vere

judicabit), et de même celui dont le goût est infecté et qui juge le miel amer.
L'un et l'autre jugent selon l'impression de leur goût. Par conséquent, toute
opinion sera également vraie, et de façon générale, toute conception (omnis
opinio aequaliter erit vera, et universaliter omnis acceptio)». Thomas n'a donc

pas, dans ce texte, le même point de vue que celui que nous avons développé et

qui apparaît aussi dans le passage où il était question du sentir; et c'est encore
cette différence de point de vue qui permet de ne pas opposer absolument la
forme id quod et la forme id quo: si, au premier niveau, la forme affectante est
bien un objet, ce n'est plus le cas au second, elle est alors ce par quoi le sens
connaît (bien ou mal). Or de nouveau, lorsque Thomas nie que la forme soit
objet, c'est lorsqu'il se place au second niveau36.

35 Aristote donne quelques indications sur la partie physiologique de cette tâche in
MA, 70 lb 13-28. p. 62-63.

36 Cela signifie aussi que si. d'une certaine manière, le premier niveau implique
l'introduction de sense-data, ce que. au sens strict, le sensible n'est pas (cf. supra n. 31 il
faut bien remarquer que c'est en un sens très particulier, puisque de tels sense-data ne
remettent aucunement en question le réalisme direct de l'aristotélicisme : la forme que le
sens perçoit adéquatement est un élément du monde qui a subi, au pire, une altération
«physique». Nos conclusions rejoignent, pour l'essentiel, celles de Gredt : « La couleur
reçue dans l'œil par les ondes lumineuses qui touchent immédiatement la rétine, le son
vibrant dans la membrane basilaire en contact immédiat avec lc nerf acoustique, les
corpuscules odorants pénétrant jusqu'à la membrane pituitaire. la matière dissoute par



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 251

Ainsi, le mécanisme de la connaissance sensible, qui est un, peut être lu à

trois niveaux : celui de la sensation (le sens sent la forme affectante), celui de la

perception (le sens perçoit la forme de l'objet) et celui dujugement. Une place
particulière est occupée par le second niveau, en ce sens que c'est là que notre
connaissance sensible peut être dite connaissance de la réalité, des choses —

c'est donc là que s'exprime le réalisme immédiat —, ce qui se reflète dans le

langage ordinaire et dans la conscience que nous avons de nos actes; par
exemple, on dit : «Je vois telle couleur» et non pas quelque chose comme : «Je

vois la lumière me transmettant telle couleur»37. Or Thomas se place le plus
souvent à ce point de vue, d'où la négation que la forme affectante soit objet3S ;

mais lorsqu'il lui arrive de se situer au premier niveau, son propos change, et il
va même j usqu'à dire que la conscience que nous avons de notre connaissance
sensible comprend «une sorte d'illusion naturelle»39: nous croyons percevoir
le sensible lui-même, comme s'il n'y avait pas de milieu40.

3

La difficulté qui a motivé notre étude peut donc être levée, et cela dans le

cadre de l'aristotélicisme, dont il a certes fallu étendre et affiner certaines
thèses, c'est-à-dire dans le cadre du réalisme immédiat. Les illusions des sens

ne mettent pas en péril l'affirmation que nous connaissons le monde extérieur
et non ce qui se passe en nous — des «idées» — et que nous le connaissons tel
qu'il est. Cela cependant ne veut pas dire, nos propos en témoignent, qu'il faut
voir dans l'insistance que les philosophes mettent à discuter la question des

erreurs des sens un préjugé idéaliste ou sceptique, comme le fait Gilson, qui

la salive qui parvient jusqu'aux extrémités du nerf gustati!", la pression des parties
sous-cutanées au niveau des corpuscules tactiles, voilà les vrais objets de nos sens» (« Le
dernier fondement de notre certitude du monde sensible», in Revue thomiste. 1922.

p. 342). si ce n'est que le terme «vrai» ne doit pas être pris absolument, sa validité étani
limitée au premier niveau : au second. « les vrais objets de nos sens» sont les qualités des

corps.
37 Cf. In DA, II. 21. 507. p. 127: «Visus non percipit colorem ut aeris. vel ut aquae,

sed ut corporis colorati distantis.et secundum eamdeni mensuram». Ce niveau est donc
bien celui de la perception normale.

38 Cf. Quodl.. 7 al. cité in Picard, op. cit.. p. 66: «Species intelligibilis se habet ad
intellectum possibilem sicut species lapidis ad oculum primum ergo medium
[lumen] et secundum [species] non faciunt mediatam visionem. immediate enim dicitur
aliquis videre lapidem quamvis eum per speciem eius in oculo receptam et per lumen
videat: quia visus non fertur in haec media tanquam in visibilia. sed per haec media
fertur in unum visibile quod est extra oculum».

39 G. Picard, op. cil., p. 88.
411 «Omnia enim sensibilia sentimus per medium extrancum : sed in gustabilibus el

tangibilibus latet : quia sicut prius diximus. si per aliquam pellem nobis circumpositam.
omnia tangibilia sentiremus. ignorato, quod aliquid esset prohibens. similiter nos
haberemus ad sentiendum per medium, sicut et nunc nos habemus sentientes in aqua cl
aere. Putamus enim nunc quod tangamus sensibilia ipsa, et nihil sit medium» (In DA. II.
23. 542. p. 135).



252 BERNARD BAERTSCHI

parle des «illusions, rêves, hallucinations, toute la gamme des états pathologiques

si chers aux sceptiques et aux idéalistes de toute espèce»41, car s'il y a

effectivement un usage idéaliste et sceptique de ces phénomènes, on est aussi

obligé d'admettre que le réalisme aristotélicien y trouve des apories de taille ;

et ce n'est pas non plus en attirant l'attention sur leur caractère anormal et peu
fréquent qu'on sauvegarde la définition métaphysique de la sensation, telle

que le réalisme direct la conçoit.
Ce problème est donc pertinent pour le réalisme — on le voit aussi dans le

fait qu'Aristote et Thomas le discutent à partir de thèses qui leur sont propres
— c'est pourquoi il est traité et résolu comme un problème interne; on le

remarque encore particulièrement si l'on replace l'epistemologie réaliste de

nos deux philosophes dans le cadre de leur métaphysique. A propos du
sensible perçu, le Stagirite note que «si vraiment le sensible existait seul, rien
n'existerait si les êtres animés n'existaient pas, puisqu'alors il n'y aurait pas de

sensation» (Met., 1010b 30-31, p. 227); s'il n'y avait que des sensibles en acte,
des espèces, il faudrait «nécessairement que périssent et subsistent simultanément

l'ouïe et le son [...] et, pareillement, les autres sons et les autres
sensibles» (DA, 426a 16-19. p. 156): les objets n'existeraient qu'en tant qu'ils
seraient perçus. Ici, il faut se garder de tout anachronisme et éviter de parler
sans précaution de critique de l'idéalisme, car ce qu'Aristote vise, c'est le

relativisme de Protagoras et, comme le note Block, ce relativisme est réaliste,

non idéaliste: c'est parce que le monde — qui existe — change continuellement

que nous n'en avons pas de connaissance objective42. Cela n'empêche
pas toutefois que la conception de la sensation que notre philosophe développe

ait, de son propre aveu, un rapport avec le réalisme ontologique, puisqu'il

nie explicitement qu'on puisse douter de la réalité du monde extérieur:
«Que les substrats (imoKsiusva), qui produisent la sensation, n'existassent pas
aussi indépendamment (aveu) de la sensation, c'est ce qui est inadmissible»
(Met., 1010b 33-35, p. 228). En effet, «le sensible existe certes avant (Ttpò)

l'animal ou la sensation, car le feu et l'eau, et autres éléments de cette nature, à

partir desquels l'animal est lui-même constitué, existent aussi avant qu'il n'y
ait absolument ni animal, ni sensation» (Cat., 8a 8-11, p. 38).

C'est cette position métaphysique qui fait que les difficultés occasionnées

par les illusions n'engendrent aucune velléité de scepticisme (sur l'existence du
monde extérieur) ou d'idéalisme: elles n'ont pas pour effet qu'Aristote et
Thomas enferment le sujet en lui-même, dans le monde de ses «idées», mais
sont résolues dans la même attitude réaliste : à la base, il y a le rapport du sens
et du sensible, extérieur au sens, première donnée que rien ne peut mettre en

41 E. Gilson, Réalisme thomiste et critique de la connaissance, Paris, Vrin, 1939,
p. 197.

421. Block, «Aristotle and the Physical Object», p. 93 : «Protagoras' relativism was
an objective relativism. It was the physical world that constantly changes, and we could
have no objective knowledge of it».



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 253

doute et qui doit servir de principe d'explication pour résoudre ces difficultés.
Bref, que nous nous trompions ou pas, ce qui est perçu est toujours une forme
et non une «idée»: même dans les illusions, nous ne percevons pas quelque
chose qui est «en nous», mais une forme «extérieure». Il faut même, pensons-
nous, aller jusqu'à dire que le problème cartésien n'est pas formulable en

contexte hylémorphique et que rien ne correspond dans l'aristotélisme aux
«idées» cartésiennes, puisque la forme que l'âme devient ne se conçoit pas
hors du mécanisme perceptif physico-physiologique. Autrement dit, le

scepticisme et l'idéalisme sont des doctrines dont la possibilité présuppose une
autre conception de l'âme, du sujet connaissant et de la sensation que celle que
nos deux philosophes ont élaborée.

Cela signifie aussi, et ce sera notre dernière remarque, qu'au niveau
fondamental de la connaissance sensible, le réalisme direct ne saurait être mis en
péril par les arguments cartésiens, que ce réalisme soit aristotélicien ou non,
peu importe, donc que l'usage cartésien et post-cartésien des erreurs des sens

et les conclusions qui peuvent en être tirées n'ont aucune pertinence dans un
autre contexte ontologique43.

43 Je remercie Yves Page pour ses critiques amicales ; elles m'ont permis d'améliorer
mon texte sur bien des points.




	Sensus est quodammodo ipsa sensibilia : le réalisme aristotélicien et le problème des erreurs des sens

