Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: Sensus est quodammodo ipsa sensibilia : le réalisme aristotélicien et le
probléme des erreurs des sens

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 237-253

SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA

Le réalisme aristotélicien et le probleme
des erreurs des sens

BERNARD BAERTSCHI

Cette thése de Thomas d’Aquin, qu’on trouve déja chez Aristote!, exprime
de maniére condensée et saisissante le réalisme épistémologique de la tradi-
tion aristotélicienne au niveau de la connaissance sensible: il y a identité entre
le sens et son objet. Or, cette affirmation se heurte immédiatement a une
grosse difficulté, sous la forme d’un contre-exemple: les erreurs des sens; en
effet, si, pour prendre un exemple qu’Aristote lui-méme utilise, je suis malade
et que je sente le miel comme amer, 1l apparait de toute évidence impossible de
dire que ma sensation (le goiit que je sens, I'amer) est identique a son objet (le
gout du miel, le doux). Et si cela est le cas, alors la conception aristotélicienne
de la connaissance sensible ne tient pas, elle est en contradiction avec certains
faits; il faut donc I’'abandonner définitivement. Plus grave encore: dans la
mesure ou tout réalisme épistémologique accepte une these analogue sur la
connaissance sensible, ’échec de I'aristotélisme pourrait bien signifier I’échec
de ce réalisme lui-méme.

C’est cette difficulté que nous aimerions examiner de pres dans cette €étude,
en nous appuyant d’abord sur les textes d’Aristote, ensuite sur ceux de Tho-
mas, vu que le Stagirite n’est pas toujours trés explicite et que le penseur
meédiéval le compléte sur bien des points, tout en étant fondamentalement
d’accord avec lui sur le sujet qui nous intéresse 2.

U THOMAS D*AQUIN, In libritm De Anima, 1ib. 111, lec. 13, 787, p. 186. ARISTOTE: « La
sensation [est] identique au sensible» (De Anima, 431b 23, p. 196). Nous citerons les
ccuvres d’Aristote d’apres la traduction de Tricot (Paris, Vrin) pour: De Anima (DA),
Meétaphysique (Mét.), Meteorologicorum (M), Catégories (Cat.) et De Generatione et
Corruptione (GC); d’aprés I'édition des Belles-Lettres (Paris) pour: Parva Naturalia
(PN), De Motu Animalium (MA) et De Partibus Animalium (PA). Le De Veritate et les
commentaires de Thomas seront cités d’aprés I'édition Marietti (Rome et Turin) et
abrégés In, suivi du nom de 'ceuvre d’Aristote, alors que la Sonumne théologique (S.th.)
sera citee d’apres 'édition bilingue (Paris, Cerf).

2 Cf. A. MaNsION, «Le commentaire de Saint Thomas sur le De Sensu et Sensato
d’Aristote», in Mélanges Mandonnet, Paris, Vrin, 1930, t. I, p. 96-97: « Dans la théorie
des sensations (...) saint Thomas (...) est péripatéticien sans plus et n’a guére innoveé ou
développé les doctrines du maitre». Nous verrons que la deuxiéme partie de cette
phrase devra étre nuancée et que, sur le probléme qui nous occupe, la position de
Thomas marquera un progres décisif sur celle d’Aristote.



238 BERNARD BAERTSCHI

1

Pour saisir clairement le sens et la portée de notre probléme, il nous faut
commencer par voir comment Aristote décrit la connaissance sensible. Notre
philosophe I’aborde par son objet, le sensible, dont il distingue trois especes: le
sensible propre (couleur, son, saveur...), le sensible commun (mouvement,
repos, grandeur...) et le sensible par accident (substance)?. De ces trois espéces,
la premiére est fondamentale, en ce que les sensibles communs «sont acci-
dents des sensibles propres» (DA, 428b 23, p. 172): ils ne sont pergus qu’a
’occasion de la saisie de ces derniers®, et que la perception des sensibles par
accident implique des données qui dépassent la simple sensation. Or, dans la
mesure ou notre probléme concerne strictement la connaissance sensible,
nous nous occuperons essentiellement des sensibles propres et, subsidiaire-
ment, des sensibles communs, c’est-a-dire de ce qu’Aristote appelle aussi les
sensibles par soi.

Cela veut dire encore que, puisqu’il sera question des erreurs des sens, nous
laisserons de c6té toutes celles qui impliquent I'intervention d’autres facultés
ou une association du sensible avec d’autres facteurs, c’est-a-dire les erreurs
dues a I'intervention d’une faculté judicative (au sens restreint), telle que la
croyance ou l'opinion — ce qui élimine notamment le cas des erreurs des
sensibles par accident —, celles qui viennent de ’activité du sens commun —
elles reposent sur ’association fautive de plusieurs formes® —, celles provo-
quées par 'influence des passions sur la sensation® et les hallucinations, ou
I'imagination intervient’. Nous nous bornerons donc a examiner le cas des
illusions.

Bref, nous allons limiter notre enquéte au niveau sensible fondamental, la
ou s’exprime le contact primitifet irréductible du monde et de ’homme, avant
donc toute intervention de la conscience (sens commun), méme si, bien
entendu, le sensible va ensuite devenir conscient et entrer dans un jugement.
Ainsi, lorsque nous parlerons d’illusion, ce n’est pas la partie psychologique de
ces phénomeénes que nous étudierons, mais leur mécanisme sous-jacent, qui
est une condition du vécu psychologiques.

3Cf. DA, 418a 11-23, p. 103-104. Pour les sensibles par accident et les difficultés
d’interprétation qu’ils occasionnent, voir I. BLOCK, «Aristotle and the Physical
Object», in Philosophy and Phenomenological Research, vol. 21, 1960-1961 et

A. GRAESER, «On Aristotle’s Framework of Sensibilia». in Aristotle on Mind and the
Senses (G.E.R. LLoyD & G.E.L. OweN eds), Cambridge University Press, 1978.
p. 72-73

* Thomas dira d’eux: «Les sensibles communs n’agissent pas sur le sens immédia-
tement et directement (primo et per se), mais par le moyen de la qualité sensible: par

exemple la surface par le moyen de la couleur» (S.¢h., Ia q78 a3 ad2. p. 183-184).
3Cf. DA, 425b 1-3, p. 151.

8 Cf. PN, 460b 1-27, p. 82-83.

7Cf. DA, 428-429, p. 167-173 et PN. 459-460, p. 78-83.

® 11 va de soi que parler de mécanisme n’implique pas un point de vue mécaniste,
lequel serait d’ailleurs incompatible avec I’hylémorphisme et ne se congoit qu’a partir



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA ~ 239

Quel est donc le mécanisme de la connaissance sensible ? « La sensation, dit
Aristote, résulte d’un mouvement subi et d’une passion ('H 6 'aicOnoig év 1@
KiveloBai te xal maoyewv cvpPaivel)» (DA, 416b 33, p. 95). Cela signifie que
I’organe sensoriel est en puissance par rapport a ’objet extérieur et qu’il est ma
par ce dernier. Le sens est en puissance, parce qu’il est indéterminé, mais dans
une certaine mesure seulement, puisqu’il n’est pas la matiére premiére; ce
n’est donc pas une pure puissance, mais une puissance déterminée a un certain
type d’actes, une faculté, comme ’on dira plus tard, qui est décrite ainsi par
Aristote: « Pour chaque sensible, [le sens] patit sous I’action de ce qui posséde
couleur, saveur ou son, non pas en tant que chacun de ces objets est dit étre une
chose particuliére, mais en tant qu’il est de telle qualité et en vertu de sa forme
([...] 6AN ol 1) ExacToV Ekelvmv AéyeTar, GAL' 1) TOLoVST, Kal Katd TOv Adyov)
(DA, 424a 21-24, p. 139-140). En d’autres termes, la faculté sensitive regoit la
forme des objets sans leur matiére, ce que notre philosophe illustre ici, comme
d’ailleurs en plusieurs autres endroits, en comparant le sens a de la cire et le
sensible a une empreinte: «comme la cire regoit ’empreinte de I’anneau sans
le fer ni ’or»?. Et de méme que la cire devient semblable au sceau lorsqu’elle a
recu son empreinte, de méme le sens devient semblable au sensible apres
’action de ce dernier: «La faculté sensitive (16 §'aicOntikov), est, en puis-
sance, telle que le sensible est déja en entéléchie (...); elle patit donc en tant
qu’elle n’est pas semblable (Opotov), mais quant elle a pati, elle est devenue
semblable et est telle que cet objet (kai £5Tiv olov éxeivo)» (DA, 418a 2-6,
p. 102).

Cette similitude, cette identité, doit, on le voit, s’interpréter selon les
notions d’acte et de puissance; ce n’est donc pas une identité tout court, mais
une identité en un certain sens: « L’dme est, en un certain sens, tous les étres (1)
yoyn ta Ovia toc sott mdvta)» (DA, 431b 21, p. 196). On retrouve ici la thése
qui nous a servi de point de départ, ou du moins I’'un de ses aspects, puisque si,
dans I’ordre de I’étre, le sens est en puissance ce que ’objet est en acte, dans
I’ordre de la connaissance, le sensible en acte est dans le sens et le sensible en
puissance dans I’objet !°,

du cartésianisme. Cf. D.W. HAMLYN, Sensation and Perception, London, RKP, 1961,
p. 28: Aristotle’s «discussion is therefore at once physiological, psychological and
philosophical», R. SOrABII, « Body and Soul in Aristotle» in Articles on Aristotle, n° 4,
London, Duckworth, p. 55: «Aristotle would not argue that perception is simply a
physiological process. For this ‘simply’ (...) would ignore the formal cause», et C. H.
KAHN, «Sensation and Consciousness in Aristotle’s Philosophy», in Archiv fiir
Geschichte der Philosophie, n°® 48, 1966, p. 44: « Aristotle does not speak the language of
traditional dualism. He does not contrast the mental with the physical, the human
consciousness with the body to which it is attached».

9 Cf. aussi PN 450b 1-5, p. 55.

10 «La sensation et le sensible présentent une double signification, et se disent tantot
selon la puissance et tantdt selon Pacte» (DA, 426a 23-24, p. 156). Cf. aussi le com-
mentaire de RODIER (Paris, Vrin, 1900), t. I1, p. 373 et celui de Hicks (Cambridge, 1907),



240 BERNARD BAERTSCHI

Résumée un peu brutalement, la conception que se fait Aristote de la
connaissance sensible revient a celle d’un «transfert» de forme — donc de
quelque chose qui n’a rien a voir avec une particule'! —: la forme de I'objet,
c’est-a-dire le sensible, «passe» dans le sens qui lui devient identique. Les
termes «transfert» et « passer» sont évidemment métaphoriques, puisque la
forme n’est pas sujette au mouvement local, sinon par accident; pour en
donner le sens exact, il faudrait faire appel a la théorie des changements et a la
physique des quatre éléments; mais comme cela n’est pas indispensable pour
notre propos, nous nous contenterons de ces métaphores, en relevant toutefois
que le mouvement que subit la forme est un type d’altération.

Ces indications suffiront provisoirement pour éclairer le sens de I'identité
«en un certain sens» et pour faire apparaitre nettement la difficulté de la
compatibilité de cette identité avec le phénomeéne des illusions. Voyons
maintenant comment Aristote rend compte de ces dernicres.

En un premier temps, il note que seuls les sensibles communs et par
accident sont sujets a ’erreur: « Chaque sens (...) juge de ses sensibles propres
et ne se trompe pas sur le fait méme de la couleur ou du son, mais seulement
sur la nature (t{ t0) et le lieu (to0) de I'objet coloré, ou sur la nature et le lieu de
I’objet sonore» (DA, 418a 14-16, p. 103-104). Je peux percevoir une tache
blanche comme étant en mouvement alors qu’elle est immobile (p. ex. si c’est
moi qui bouge sans le savoir), je peux percevoir cette tache comme celle d’un
suaire alors que c’est celle d’un pan de mur peint irréguliérement (p. ex. s’1l fait
nuit, que je croie aux revenants et que je sois particuliérement suggestible),
mais je ne peux pas percevoir cette tache comme blanche et qu’elle ne le soit
pas. Mais, en un second temps, notre philosophe restreint I'infaillibilité dans
la perception des sensibles propres: «La sensation des sensibles propres est
toujours vraie ou, du moins, sujette le moins possible a I'erreur (DA, 428b
17-18, p. 171), et il donne lui-méme un exemple d’une telle erreur: la saveur
n’est pas toujours pergue correctement, «comme il arrive. a ’homme qui,
apres avoir golité une saveur puissante, en goiite une autre, ou aux malades a
qui tout parait amer», et cela, «parce que c’est avec la langue pleine d’une
humeur [amere] que [ces derniers] percoivent» (DA, 422b 7-9, p. 130). Voyons
donc comment le Stagirite explique 'illusion au niveau des sensibles propres
et, pour cela, revenons au mécanisme de la sensation.

Concernant les rapports du sens et de son objet, Aristote note qu’il faut
distinguer deux cas, soit qu’ils entrent en relation par I'intermédiaire d’un

p. xlix: « The external thing is always perceptible, a percipiendum, a potential percep-
tum, the sense-faculty is always potentially percipient: but in the process of perceiving
the potential in both cases has been transformed into an actual».

' Contrairement a ce que certains scolastiques tardifs penseront: « On parlera dés
lors des especes intentionnelles, aussi bien chez les suaréziens que chez les thomistes, a
peu pres comme si elles étaient des particules matérielles» (G. PICARD, «Essai sur la

connaissance sensible d’aprés les scolastiques», in Archives de philosophie, vol. 1V,
1926, p. 16).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 241

milieu, soit qu’il y ait contact direct. Le premier cas concerne la vue, dont
I'intermédiaire est le diaphane !2, ’ouie et ’odorat, ou I’on observe le méca-
nisme suivant: « Sous I’action du [sensible], I'intermédiaire est mq, et il meut
lui-méme a son tour les organes sensoriels respectifs» (DA, 419a 27-28,
p. 111). Le second cas concerne le toucher et le gotit, ce dernier étant apparenté
au premier: le sensible est ici en contact direct avec I’organe, par contiguité,
ou, plus précisément, car pour notre philosophe I’organe du toucher n’est pas
la peau, mais se situe vers le cceur, il y a bien un intermédiaire entre le sensible
et 'organe — la chair —, mais il n’est pas de méme nature que ceux des autres
sens. Ce qu’il faut retenir toutefois dans ce qui va suivre, ce n’est pas la nature
autre des intermédiaires, mais que, chaque fois, la sensation ne peut s’effectuer
en I'absence d’un moyen qui met en rapport I'objet et 'organe.

Ces indications vont nous permettre d’expliquer les illusions. En ce qui
concerne I’'exemple du gott dont il a été question, on voit que, dans les deux
cas — réception des deux saveurs, maladie —, c’est le milieu (langue et
humeur) qui déforme la sensation ou, plus précisément, la forme du milieu
altére la forme sensible. On a ici la cause la plus courante d’erreurs, comme
notre philosophe le souligne encore dans les Parva Naturalia, notamment
pour le son: «Les auditeurs semblent n’avoir pas entendu ce qui a été dit, a
cause de la transformation de I'air» (466b 7-10, p. 45), et dans les Météoro-
logiques pour les couleurs: « La couleur blanche, vue dans une substance noire
ou a travers un milieu noir, donne la couleur écarlate» (374b 10-11, p. 200) 3.
Dans d’autres cas, c’est le sens lui-méme qui altére la forme sensible: ainsi, «la
vue non seulement éprouve quelque chose de la part de I'air, mais aussi (...)
elle agit sur lui et le met en mouvement» (PN, 460a 1-2, p. 81) Y. Remarquons
que, dans I’altération de la saveur, on ne distingue pas toujours tres clairement
st la cause en est ’organe ou le milieu; en effet, si d’une part notre philosophe

2 Pour la théorie aristotélicienne du diaphane, voir le commentaire du D de
Rodier, t. I, p. 281-282.

13 Cf. aussi PN, 440a 10-12, p. 30 et les précisions de Thomas dans In PN (In librum
de Sensu et Sensato), 1, 16,228-235 & 239-240, p. 68-69, ou il est dit que le mécanisme de
affection varie suivant le sens considéré et la nature du milieu mi; notamment 239-
240: «Sonus pervenit ad auditum per multos motus partium medii sibiinvicem suc-
cedentes; et simile est de odore, nisi quod mutatio odoris fit per alterationem medii:
immutatio autem soni per motum localem. Sed de /umine est alia ratio. Non enim per
motus sibi succedentes in diversis partibus medii pervenit lumen usque ad visum: sed
per unum aliquod esse, idest per hoc quod totum medium sicut unum mobile, movetur
uno motu a corpore illuminante».

11 peut aussi exister une altération cvclique; tel est le cas de celle que la vue des
femmes éprouve lors des menstrues (cf. PN, 459b 23-32, p. 80-81). Bref, «if the sense is
distorted or the medium is disturbed, of course, we do not perceive the true qualities»
(I. BLock, «Aristotle’s Theory of Sense Perception», in The Philosophical Quarterly,
vol. 11, 1961, p. 8). Cf. aussi les commentaires d’Alexandre d’Aphrodise (41, 13) et de
Simplicius (126, 37) sur les conditions dans lesquelles le sensible propre peut étre pergu
infailliblement (cités in RODIER, t. II, p. 283).



242 BERNARD BAERTSCHI

affirme que 'organe du gout est la région du ceeur, 1l arrive aussi qu’il con-
sidére que ce role est rempli par la langue!s. Pour notre propos, cela n’est
toutefois pas important: il nous suffit de reconnaitre qu’il y a une double
source d’erreurs possibles: la forme du milieu et la forme (physique) du
sens.

Qu’en est-1l maintenant des erreurs liées aux sensibles communs? De
prime abord, le probléeme qu’elles posent parait assez différent. En effet, si les
sensibles propres ressortissent a la catégorie de la qualité, qui est altérable et
indivisible, les sensibles communs relévent de celle de la quantité, inaltérable
et divisible. Il faut noter encore que les illusions dans la perception de ces
derniers ne sont pas I’exception, mais la régle'®. L’erreur de ce type la plus
fréquemment mentionnée par Aristote est celle de la modification des dimen-
sions due a la distance, c’est-a-dire une illusion qui ressortit a la vue; c’est ce
qui fait, par exemple, que «le Soleil apparait de la dimension d’un pied de
diameétre, et pourtant [qu’] on est convaincu qu’il est plus grand que la Terre
habitée» (DA, 438b 3-4, p. 169). Notre philosophe note aussi que I’éloigne-
ment modifie non seulement la grandeur, mais aussi la couleur et d’autres
qualités percues par la vue: « Les objets éloignés (...) paraissent plus sombres,
plus petits et plus lisses» (M, 374b 17-19, p. 200-201). Cela nous indique, et la
lecture d’autres textes nous le confirme, que le Stagirite considere que les
erreurs concernant les sensibles communs sont paralléles a celles qui peuvent
affecter les sensibles propres; dés lors, on peut penser que leur cause pourrait
bien étre la méme que dans le cas des qualités, c’est-a-dire tantot ’organe,
tantot le milieu.

Deux considérations au moins militent en faveur de cette hypotheése:

1° Le Stagirite souligne que le fait que le sensible commun n’ait pas de sens
approprié joue un role dans ces erreurs: « C’est pourquoi les sens nous trom-
pent sur ces choses» (PN, 442b 8, p. 36), ce qui est une maniere d’affirmer que
la cause se trouve du coté des organes.

2° Notre philosophe observe que la réfraction produit les mémes illusions
que la distance, et qu’elle est une propriété du milieu: «La vue parait bien se
réfléchir a partir de toutes les surfaces lisses, au nombre desquelles figurent
I'air et Peau» (M, 373a 35, p. 193); or I'air et I’eau sont les éléments dont le
diaphane est fait. La théorie de la réfraction permet d’ailleurs a Aristote
d’expliquer toute une série d’illusions, naturelles ou non, liées a la perception

15 Cf. DA, 422b 1-9, p. 129-130. Selon toute vraisemblance, il y a 1d& moins une
hésitation de doctrine qu'un changement de point de vue, comme le laisse penser ce
passage du De Juventute: «C’est dans le cceur qu’est le principe souverain des sensa-
tions, chez tous les animaux qui ont du sang, car c’est dans le principe que réside I'organe
commun a tous les organes sensoriels» (PN, 469a 10-12, p. 106). Cf. sur ce sujet
C. H. KAHN, art. cit., p. 67 et, pour la thése correspondante chez Thomas, G. VAN RIET,
Problémes d’épistémologie, Louvain, Nauwelaerts, 1960, p. 52-53.

16 Cf. I. BLOCK, «Aristotle’s Theory of Sense Perception», p. 8: « The other two kinds
of sensibles [commun et par accident] are mistaken even in normal perception».



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 243

des sensibles propres, ainsi que les phénomeénes des arcs-en-ciel, des halos et
des parhélies!’.

Le Stagirite ne donne pas beaucoup plus d’indications, mais il apparait
raisonnable de tirer de ce qui précéde que le milieu et ’organe, ici, altérent la
forme sensible par son aspect quantitatif ou, plus précisément, par le phéno-
meéne de I'accroissement et du décroissement qui, pour Aristote, n’est pas au
sens strict une caractéristique de la quantité, mais de la qualité!s. Ainsi,
comme «la qualité en elle-méme prend de I’accroissement: ce qui est blanc
peut devenir plus blanc» (Cat., 10b 28-29, p. 51), il se passe que, «quand elle
est réfléchie, la vue est plus faible et (...) de méme qu’elle fait paraitre le sombre
plus sombre, ainsi elle fait paraitre le blanc moins blanc, et le tire vers le noir.
Ainsi la vue plus forte change la couleur blanche en couleur rouge: celle qui
suit, en vert; plus faible encore, en pourpre» (M, 374b 28-31, p. 201). «Quand
elle est réfléchie,...» ou quand la distance augmente, car la réfraction a pour
effet d’accroitre la distance de I’objet au sens, donc d’affaiblir celui-ci et de
provoquer dans la sensation une modification de la forme regue selon les
altérations dont elle est naturellement susceptible.

Thomas, dans son commentaire de ce passage des Météorologiques, est un
peu plus précis et note que la vision a distance est source d’erreur pour trois
raisons:

a) Tout agent naturel agit plus faiblement s’il est ¢loigné.

b) Les rayons émis par I’objet visible jusqu’a I’ceil forment un cone dont la
base est dans I’objet et la pointe dans I’organe, si bien que plus celui-la est
eloigné, plus I'angle du sommet est aigu, ce qui diminue les dimensions de
I’objet.

c) La distance affaiblit le mouvement qualitatif (I’altération), de telle
maniére qu’on ne pergoit pas les petites aspérités d’un objet éloigné°.

Cela confirme que c’est bien le milieu qui est I'un des responsables, car c’est
lui qui transmet les rayons lumineux et peut diminuer I’altération ou, plus
précisément, puisque parler de transmission de rayons lumineux est, pour
Thomas, purement métaphorique ?°, c’est le diaphane qui regoit et transmet la
forme selon ses propriétés quantitatives et qualitatives.

17 Cf. entre autres M, 370a 17-18, p. 174 & 373b 4-13, p. 194-195. On y trouve
notamment le cas de I'illusion d’Antiphéron: «On a cité le cas d’'un homme dont la vue
¢tait diminuée et peu pergante: il lui semblait toujours voir son image le précéder dans la
marche, et le regarder en lui faisant face. Cette impression était due a ce que la vue de cet
homme était réfléchie vers lui, (...) I'air avoisinant jouant le réle de miroir», ou la cause
de la déformation est d’abord dans I’organe, et ensuite seulement dans le milieu. Cf. ce
que dit Thomas de cette illusion, In M, 111, 5, 280, p. 625: «Circa pupillam eius erat
humor innaturalis grossus, alterans visum, et ipse propter infirmitatem judicabat de isto
humore et de idolo in eo impresso, sicut de quodam extrinseco».

B Cf. Cat., 6a 19-25, p. 27-28. Ainsi, les sensibles communs ont aussi un aspect
qualitatif.

¥ In M, 111, 6, 285, p. 629.

20 «Consuevimus dicere, quod radius transit per aerem, quod reverberatur, quod



244 BERNARD BAERTSCHI

Cette explication des erreurs dans la perception de certains sensibles com-
muns nous apparait généralisable?': la cause de I'erreur est 'organe et le
milieu, méme si ni Aristote, ni Thomas n’ont traité systématiquement cette
question. Ainsi, on peut conclure que, quel que soit le type d’erreur sensible,
I’explication qu’en donne l'aristotélicisme est pour I'essentiel la méme: la
cause en est les caractéristiques du milieu et des organes. Il nous reste main-
tenant, avant d’attaquer de front la difficulté qui a motivé notre étude, a voir
rapidement en quoi ce que dit encore Thomas permet de mieux la cerner.

Le philosophe médiéval commence par préciser ce qu’il faut entendre
lorsqu’on dit que le sens est véridique ou dans 'erreur: «La vérité n’est pas
dans les sens de telle sorte qu’ils connaissent la vérité, mais en ceci seulement
qu’ils ont une exacte perception du sensible (Veritas autem non sic est in sensu,
ut sensus cognoscat veritatem, sed inquantum veram apprehensionem habet de
sensibilibus)» (S.th., la q17 a2, p. 308). Cela, pour distinguer la sensation du
jugement et des facultés ou ce dernier entre, qui seules connaissent la vérité; le
sens, lui, n’est vrai que s’il reproduit le réel sensible tel qu’il est. C’est pourquoi
Perreur des sens consistera en une appréhension du réel autrement qu’il n’est:
«Il arrive donc qu’il y ait de la fausseté dans les sens du fait qu’ils appréhen-
dent (...) les choses autrement qu’elles ne sont (res aliter quam sint) ». L’erreur
est, nous ’avons dit, une illusion. Celle-c1 est cependant trés rare en ce qui
concerne les sensibles propres, «et vient d’'une mauvaise disposition de I’or-
gane, qui regoit mal la forme sensible (formam sensibilem) (...). De la vient que
certains malades, dont la langue est infectée, trouvent améres des choses
douces» (p. 309).

C’est 1a, pour I’essentiel, les théses mémes d’Aristote, si ce n’est que Tho-
mas ne parle pas ici d’altération due au milieu, mais due au sens. Cependant, il
n’y a pas la matiére a opposer nos deux philosophes, puisque dans le De
Veritate, Thomas mentionne expressément le milieu: «Le sens appréhende
toujours la chose telle qu’elle est (rem ut sit), a moins qu’il y ait un obstacle
dans l'organe ou dans le milieu» (ql al2, p. 22)22.

Le sens per¢oit donc le sensible tel qu’il est — d’ou la thése de I'infaillibilité
de la saisie du sensible propre — sauf dans le cas de I'erreur — d’ou la
restriction apportée a la thése précédente —, et s’il en est ainsi, c’est parce qu’il
y a identité «en un certain sens» de la forme dans le sensible et dans le sens.
Sur ce point, Thomas apporte d’utiles précisions.

radil intersecant [...] quod autem dicitur de motu luminis aut reverberatione ipsius
metaphorice dictum est» (/n DA, 11, 14, 413-414, p. 105).

2L Et cela méme a certains cas complexes, telles les erreurs dues a la relativité du
mouvement, ou c’est le mouvement de la vue, donc de 'organe, qui crée I'illusion.
Thomas en parle succinctement dans In Librum de Caelo et Mundo, 11, 12, 405,
p. 202.

22 Thomas note d’ailleurs que le milieu est parfois conjoint au sens: « [...] quod est
vel conjunctum, vel extrinsecum» (S.th., 1a q78 a3, p. 178-179).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 245

Le sensible dans la réalité et le sensible dans le sens ne sont pas seulement
distingués par les notions d’acte et de puissance, mais un vocabulaire plus
spécifique est employé pour caractériser le second: c’est une espéce (species)
ou une intention (intentio), si bien que Thomas parle, par exemple, de «’in-
tention de la forme sensible [qui] est produite dans I’organe du sens (intentio
formae sensibilis fiat in organo sensus)» (S.th., laq78 a3, p. 180) sans qu’il y ait
risque d’équivoque, puisque I'intention ne saurait étre confondue avec la
forme de I’objet, méme si leur relation reste une identité (similitudo).

Entre 'objet et le sens, 1l y a le milieu; le sensible y réside-t-il en tant que
forme ou en tant qu’intention ? La position de notre auteur est, 1a aussi, claire:
le sensible est intentionnellement (per modum intentionis) dans le milieu et
non selon son étre naturel (per modum entis completi), ce qui veut dire que
I’espéce existe de la méme maniére dans le sens et dans le milieu, par oppo-
sition a la forme dans ’objet?3. Autrement dit, le sensible existe dans ’ame
sensitive comme il existe dans le milieu: il y a le méme mode d’étre.

Cela, cependant, n’est juste que d’un certain point de vue, car il existe une
différence importante entre le sens et le milieu, c’est que celui-la est sentant,
alors que celui-ci est sensible, ce qui entraine qu’ils patissent differemment
sous I’action de I'objet?*. D’ou une nouvelle précision: «Les réalités maté-
rielles doivent exister dans le connaissant sous un mode non pas mateériel,
mais bien plutét immatériel ((...) existere non materialiter, sed magis imma-
terialiter)» (S.th., la q84 a2, p. 22), cela ne signifiant pas seulement que le sens
recoit la forme sans la matiére, mais que la forme n’est pas recue matérielle-
ment, comme lorsque, par exemple, un combustible en enflamme un autre ou
chauffe un mets, et encore qu’elle est regue dans une puissance connaissante
(cette considération permet aussi de hiérarchiser les sens et les facultés selon le
degré d’immatérialité dans lequel ils regoivent leur objet)?>.

BCf. De Veritate, q27 a4 ad4, p. 523: «Species coloris est in aere per modum
intentionis, et non per modum entis completi, sicut est in pariente», et In DA, 11, 14,
418, p. 105: «Species recipitur in organo sensus aut in medio per modum intentionis, et
non per modum naturalis formae»

2 Cf.In DA, 11, 24, 563, p. 139: « Aer autem non sic patitur ut sentiat, quia non habet
potentiam sensitivam, sed sic patitur ut sit sensibilis, inquantum scilicet est medium in
sensu .

25 Si notre interprétation est correcte, alors «immatériel» n’est pas équivalent a
«spirituel», puisque ce dernier terme a la méme extension qu’intentionnel (cf. VAN
RIET, op. cit., p. 61-62 et In DA, 11, 24, 553, p. 138: «In re sensibili habet [forma] esse
naturale, in sensu autem habet esse intentionale et spirituale»). Ce qui rend la question
délicate, c’est que dans le texte de la Somme, Thomas ne parle pas du tout du milieu; il
note seulement: « Quae non recipiunt formas nisi materialiter, nullo modo sunt cognos-
citiva», ce qui n'implique pas que seuls les étres doués de connaissance regoivent les
formes immatériellement. Notons toutefois que méme si la forme était immatérielle-
ment dans le milieu, il ne s’ensuivrait pas que la position de Thomas revienne a un
matérialisme de ’dme ou 4 un immatérialisme du milieu: ¢’est une forme sans matiére,
mais une forme «matérielle», qui est transmise. La méme chose vaut pour la position



246 BERNARD BAERTSCHI

Ainsi, nous saisissons mieux la nature de la relation d’identité qui existe
entre le sens et le sensible: il y a identité «en un certain sens», parce qu’il s’agit
de la méme forme, mais «en un autre sens», il y a différence: le sensible est en
puissance dans la substance extérieure, en acte dans le sens; dans ce dernier
cas, 1l est espece ou intention, c’est-a-dire que la forme n’a pas, dans les deux
cas, le méme mode d’étre: elle est matériellement dans la réalité et immateé-
riellement dans le sens. L’on voit donc que I'identité concerne le contenu,
I'information ou, plus précisément, ce qui deviendra I'information au plan de
la conscience — c’est a ce niveau qu’il faut comprendre la these de la quasi-
infaillibilité de la perception des sensibles propres —, alors que les différences
concernent la maniére d’exister, et cela tant chez Aristote que chez Tho-
mas.

2

Nous sommes maintenant a méme de saisir dans toute son acuité la dif-
ficulté qui est a I'origine de notre étude. Nous la formulerons ainsi: peut-on
concilier la thése que I’espéce est identique a la forme avec le phénoméne des
illusions, ou elles apparaissent autres? En d’autres termes, I’explication que
donnent les aristotéliciens des erreurs des sens, qui est en elle-méme, et
compte tenu des connaissances physiques et physiologiques de I’époque, tout
a fait satisfaisante, est-elle compatible avec la conception générale qu’ils se
font de la sensation? Autrement dit encore, ’explication physico-physio-
logique des illusions (intervention du milieu, altération du sens) s’accorde-
t-elle avec la conception métaphysique de la sensation (forme, acte et puis-
sance)?

Cela entraine encore une autre difficulté: si, étant malade, je mange du miel
qui m’apparait amer, [‘objet de ma perception ne sera pas la forme du miel (le
doux), mais I’amer, c’est-a-dire I’espece. Or cela aussi semble difficilement
conciliable avec les théses de nos deux philosophes, puisqu’Aristote dit que:
«La sensation n’est assurément pas sensation d’elle-méme, (00 yap 61 1 ¥’
aicOnolg avtn avtic £éoTiy), mais il y a quelque chose d’autre encore en
dehors de la sensation» (Mér., 1010b 35-37, p. 228-229), et que Thomas
précise: «L’espéce sensible n’est pas ce qui est senti, mais bien plut6t ce par
quoi le sens connalit (Species sensibilis non est id quod sentitur, sed magis id quo
sensus sensit)» (S.th., 1aq85 a2, p. 80)2¢: 'objet de la connaissance est toujours

d’Aristote, contrairement a ce que pense Slakey («Aristotle on Perception», in The
Philosophical Review, n® 70, 1961, p. 477-479). 11 est d’ailleurs déplacé et anachronique
de parler ici de matérialisme: déplacé, car I'aristotélisme est une théorie hylémorphi-
que; et anachronique, car le matérialisme moderne auquel se référe Slakey implique le
rejet de la causalité formelle (cf. supra note 8).

26 Cf. aussi In DA, 111, 8, 718, p. 170: «Species, quae est in visu, non est quod videtur,
sed est quo visus videt; quod autem videtur est color, qui est in corpore»; et
M. CHASTAING, « Descartes, Fauste de Riez et le probléme de la connaissance d’autrui»,
in Etienne Gilson, philosophe de la chrétienté, Paris, Le Cerf, 1949, p. 192 n. 1.



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 247

la qualité d’une substance extérieure. Bref, ¢’est tout le réalisme direct qui est
mis en question par le phénomeéne des illusions: non seulement il apparait
difficile de dire que nous percevons le réel tel qu’il est, mais encore il devient
douteux que nous percevions quelque chose qui est hors de nous; il faudrait,
pour le moins, admettre dés la connaissance sensible un intermédiaire entre le
sujet et le monde, médiatisant I’acces a la réalité. Or, c’est ce role de tertium
quid que joueront les idées au X VII¢ s., les sensations au X VIII© et les sense-
data au XX° s.; et ce n’est pas par hasard que ce mouvement remonte a
Descartes, dont la démarche accorde une grande importance aux problémes
posés par les illusions. On voit donc clairement que la difficulté soulevée ne
concerne pas seulement I’aristotélicisme, mais touche la possibilité méme du
réalisme épistémologique.

Voyons donc si 'on trouve chez nos deux auteurs des indications qui
permettraient de surmonter ces difficultés. Ce qui fait probléme, c’est bien
entendu la these de I'identité «en un certain sens»; nous avons vu comment il
faut la comprendre, mais peut-étre, interrogés plus spécifiquement selon le
point de vue qui nous occupe, les textes nous donneront-ils d’autres indica-
tions. Dans un passage, Aristote précise que I’identité dont il s’agit est géné-
rique et non spécifique: «Ce qui est en puissance [le sens] est affecté par ce qui
est en acte, aussi y a-t-il identité de genre entre le sens et le sensible» (PA, 647a
8-9, p. 23-24)%7. Or cela apparait bien comme une solution a la difficulté:
I’identité signifie qu’au niveau générique, le sensible propre est saisi infailli-
blement — la vue pergoit infailliblement une couleur —, alors qu’au niveau
spécifique, il peut I'étre de maniére erronée — la vue ne pergoit pas infailli-
blement le rouge — 28: le sens est génériquement identique au sensible, il peut
en étre spécifiquement distinct; et c’est bien ainsi qu’Aristote présente la
connaissance du sensible propre, lorsqu’il I'introduit: «J’entends par sensible
propre celui qui ne peut étre senti par un autre sens et au sujet duquel il est
impossible de se tromper: par exemple, la vue est le sens de la couleur, 'oute,
du son, et le gout, de la saveur» (DA, 418a 11-14, p. 103). L’ennui, c’est que
dans un autre texte I’identité est manifestement congue comme spécifique:
«Que le sensible soit blanc, c’est la un point ou on ne peut se tromper» (DA,
428b, 21, p. 171), s1 bien que la difficulté reste enticre >°.

27 Cf. aussi GC, 323b 31-33, p. 64: «Il faut nécessairement aussi que ’agent et le
patient soient génériquement semblables et identiques, mais spécifiquement dissem-
blables et contraires».

28 C’est I'interprétation de Hamlyn (cf. op. cit., p. 26-27).

2 Van Riet utilise un autre registre pour apprécier la différence entre les deux
identités, mais cela a aussi pour conséquence de les rendre inaptes a résoudre notre
difficulté. Il reprend la thése de GC que nous avons citée (op. cit. p. 57, cf. supra note 27),
mais la fait jouer dans I'ordre de I’étre et non dans celui du connaitre : « Etant donc d’une
autre nature que son objet, et distant de lui, I'organe ne sera pas modifié suivant la nature
de son objet et ne lui deviendra pas spécifiquement semblable» (p. 55).



248 BERNARD BAERTSCHI

Aristote paralt méme ne pas €tre trés conscient qu’il y a la un grave pro-
bléme. En va-t-i1l de méme pour Thomas? Un texte au moins nous permet de
penser que ce n’est pas le cas: «Etant donné que les sens sont quelquefois
affectés autrement que n’est la chose, on doit convenir qu’ils nous manifestent
quelquefois cette chose autrement qu’elle n’est. Ainsi nos sens nous trompent
au sujet de la chose, non au sujet du sentir ((...) fallimur per sensum circa rem,
non circa ipsum sentire)» (S.th., laql4 a2, p. 310)3, Si conformément a notre
point de vue, nous laissons de coté la composante psychologique de ce passage
— la référence a la conscience sensible —, pour nous intéresser au mécanisme
qui lui est sous-jacent?!, nous remarquons que la premiére phrase parait
rompre I'identité de la forme et de I’espéce, alors que la seconde rétablit une
identité entre I’espéce et ce qu’il faut bien aussi appeler une forme. Pour le
clarifier et le développer, reprenons notre exemple: si je suis malade, et que je
per¢ois du miel comme amer alors qu’il est doux, le passage de Thomas
revient a dire que ’espéce (I’amer) est différente de la forme (le doux), mais
que cependant cette espéce est identique avec ce qui m’affecte réellement:
lorsque j’éprouve de I'amertume, je I’éprouve réellement et ne me trompe pas
a son sujet. Or, ce qui m’affecte réellement, c’est, en vertu du mécanisme de la
sensation, la forme sensible (le doux) altérée par le milieu, qui la transforme en
amertume. Bref, ce mécanisme fait intervenir trois facteurs: I’espece, la forme
affectant le sens et la forme de ’objet, la premiére forme étant la seconde telle
qu’elle est transmise par le milieu, qui peut donc I’altérer ou non?*2,

Il y a donc composition de formes dans le sensible per¢u; mais cela ne pose
aucun probléme de doctrine, puisque Aristote reconnait explicitement que les
formes peuvent se composer pour produire une seule sensation: «Il y aura une
[sensation] formée a partir de deux mouvements» (PN, 447a 27-28, p. 47), si

3 Notons bien que «chose» est ici un terme général qui désigne tout sensible et non
seulement le sensible par accident, puisque Thomas ne I’oppose pas au sensible par soi,
mais au sentir.

31 Ce qui est indispensable car, comme le note Rodier, Aristote, lorsqu’il parle des
erreurs dans la perception des sensibles propres, ne fait pas allusion au phénomeéne de la
conscience: «Quand Aristote affirme que la sensation des propres est toujours vraie, il
n’entend pas parler de la certitude subjective immédiate de la sensation, comme le
prouve la restriction méme qu’il fait ici [(...) ou du moins, sujette le moins possible a
erreur (DA, 428b 19)]» (t, 11, p. 431). Autrement dit, et dans un langage plus contem-
porain, le sensible n’est pas un sense-datum (cf. I. BLOCK, «Aristotle’s Theory of Sense
Perception», p. 2-5 et HAMLYN, op. cit., p. 176: «Sense-data are that which we directly
apprehend; or, in other words, something about which it is logically impossible to be
mistaken»). Voir encore le commentaire de ce passage de Thomas in R. VERNEAUX,
Epistémologie générale, Paris, Beauchesne, 1959, p. 124.

32 Techniquement parlant, il y a toujours altération — mais non déformation — par
le milieu, puisqu’il y a toujours milieu: « Non enim diversitas colorum causatur ex luce
solum, sed ex diversa dispositione diaphani recipientis» (S.¢4., Ia q14 a6, p. 185), ce qui
a suscité ce commentaire de G. Picard: «Les couleurs sont objectives pour [Thomas],

c’est clair, mais (...) elles ne sont pas un grossier badigeon étalé sur les corps» (op. cit.,
p. 89).



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 249

bien que ’ame ne distingue pas les deux formes: «Si donc la sensation en acte
est unique, ’dme prétendra que ces objets sont uns. Il est donc nécessaire qu’ils
se combinent» (PN, 447b 14-16, p. 48). Ainsi, par exemple, quand on pergoit
une.odeur, c’est I'air odorant qui affecte le sens: «L’air, en effet, devient
odorant comme ayant subi une certaine passion» (DA, 424b 15-16, p.
142).

Cela a deux conséquences importantes:

(1) D’une certaine fagon, il n’y a jamais illusion du sens, puisque ce dernier
saisit réellement la forme-amer. Celle-ci existe donc, elle n’est pas une illu-
sion, un non-&tre: «Je sens le miel comme amer» ne signifie pas «Je sens
quelque chose qui n’existe pas». Il y aura toutefois illusion dans le sens ou le
miel n’est pas, en lui-méme, amer, et erreur au niveau du jugement perceptif,
s1j’1dentifie la forme qui m’affecte (I'amer) a la forme sensible de I’objet, parce
que cette derniére n’est pas ’amer, mais le doux.

(11) Si I’on considére que la sensation consiste dans le rapport entre I’espéce
et la forme affectante — et non entre I'espéce et la forme de Iobjet —, alors
'identité peut étre sauvegardée (la sensation impliquera I'identité de I’espéce
et de la forme affectant le sens) et I'infaillibilité restaurée. Il reste ensuite, bien
sur, a séparer la forme affectante de celle de 'objet, c’est-a-dire a déterminer
I'influence du milieu, mais c’est la la tdche du physiologiste et du physicien,
non celle de I’épistémologue et du métaphysicien.

L’analyse de I'identité en termes de genre et d’espece acquiert, elle aussi, un
sens satisfaisant si I’on accepte ces développements: on dira qu’il y a identité
générique entre I'espéce et la forme de I'objet et identité spécifique entre
'espece et la forme affectant le sens.

On pourrait objecter cependant que si ’explication qui vient d’étre donnée
est adéquate lorsque c’est le milieu qui altére la forme, elle ne va pas lorsque
c’est le sens qui le fait, comme par exemple dans le cas du daltonisme, ou le
milieu n’a aucune action déformante. Il est facile toutefois de rendre compte
de ce dernier cas en introduisant un nouveau facteur: la forme (matérielle ou
physique) du sens, qui peut altérer la forme affectante et ainsi expliquer
I'illusion: et ici encore, nous restons dans le cadre de I’aristotélicisme, puisque
le Stagirite dit: «Que la sensation n’arrive a I’ame que par le corps (dwa
ocopatog), c’est évident» (PN, 436b 6-7, p. 22). Bref, il ne peut y avoir erreur
que s’il y a composition de formes *?; et, peut-on ajouter, comme il y a toujours
une telle composition dans la sensation — vu qu’elle implique toujours un
milieu —, 'erreur y est toujours possible, mais plus ou moins, sclon la nature
de cette composition?**. Cependant, nous le répétons, c’est la tache du phy-
siologiste et du physicien de déterminer les criteres qui doivent permettre de

3 Cf. A. GRAESER, art. cit., p. 86: « An aicBnoig can be *wrong’ if and only if it is
concerned with the perception of some complex aicBntov.»

3 Cette composition se complexifie encore si’on tient compte du fait qu’un sensible
propre n'est jamais per¢u indépendamment d’un sensible commun.



250 BERNARD BAERTSCHI

distinguer une sensation correcte, normale, d’une sensation erronée, anorma-
le; il n’y a plus la matiére a probléme philosophique *.

Malheureusement, le prix a payer pour la solution que nous proposons
parait trés lourd, en ce qu’elle ne fait qu’exacerber la seconde difficulté que
nous avons souleveée: prétendre que la forme affectante est la forme perqgue,
c’est affirmer que le sens ne sent rien, si ce n’est la modification de son organe
(«Sensus non sentit nisi passiones sui organi») (S.th., laq85 a2, p. 80), these qui
est, on I'a vu, rejetée sans ambiguité par Aristote et Thomas, et a propos de
laquelle ce dernier précise ici qu’elle est manifestement fausse («haec opinio
manifeste apparet falsa»), puisqu’elle implique le relativisme: tout ce qui
parait est vrai («omne quod videtur est verum»). La situation n’est cependant
pas si facheuse qu’elle apparait au premier abord. En effet, les développements
que nous avons présentés n'impliquent pas que tout ce qui parait est vral
absolument parlant, puisqu’il faut distinguer maintenant trois niveaux dans la
connaissance sensible: un premier ou toute sensation est infaillible — le sentir
dont parle Thomas, ou il y a identité de forme —, puis un second ou I'1llusion
peut exister — la composition des formes — et enfin un troisiéme ou l’erreur
est possible étant donné I'intervention du jugement. Or, la vérité au premier
niveau n'implique pas une vérité aux autres, et on remarque que Thomas,
dans ce passage, se situe aux deux derniers niveaux, comme le montre la suite
du texte: «Si le gout ne percoit que sa propre modification (propriam passio-
nem), celut dont le golt est sain et qui juge le miel doux, jugera juste (vere
Judicabit), et de méme celui dont le gott est infecté et qui juge le miel amer.
L’un et 'autre jugent selon I'impression de leur gott. Par conséquent, toute
opinion sera également vraie, ¢t de fagon générale, toute conception (omnis
opinio aequaliter erit vera, et universaliter omnis acceptio)». Thomas n’a donc
pas, dans ce texte, le méme point de vue que celui que nous avons développé et
qui apparait aussi dans le passage ou il était question du sentir; et ¢’est encore
cette difféerence de point de vue qui permet de ne pas opposer absolument la
forme id quod et la forme id quo: si, au premier niveau, la forme affectante est
bien un objet, ce n’est plus le cas au second, elle est alors ce par quoi le sens
connait (bien ou mal). Or de nouveau, lorsque Thomas nie que la forme soit
objet, c’est lorsqu’il se place au second niveau .

3% Aristote donne quelques indications sur la partie physiologique de cette tache in
MA, 701b 13-28, p. 62-63.

¢ Cela signifie aussi que si, d’une certaine maniére, le premier niveau implique
Pintroduction de sense-data, ce que, au sens strict, le sensible n’est pas (cf. supran. 31). 1l
faut bien remarquer que c’est en un sens trés particulier, puisque de tels sense-data ne
remetientaucunement en question le réalisme direct de aristotélicisme: la forme que le
sens percoit adéquatement est un élément du monde qui a subi, au pire. une altération
«physique». Nos conclusions rejoignent, pour 'essentiel, celles de Gredt: « La couleur
recue dans 'ceil par les ondes lumineuses qui touchent immédiatement la rétine, le son
vibrant dans la membrane basilaire en contact immédiat avec le nerf acoustique. les
corpuscules odorants pénétrant jusqu’a la membrane pituitaire, la matiére dissoute par



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 251

Ainsi, le mécanisme de la connaissance sensible, qui est un, peut étre lu a
trois niveaux: celui de la sensation (le sens sent la forme affectante), celui de la
perception (le sens pergoit la forme de I’objet) et celui du jugement. Une place
particuli¢re est occupée par le second niveau, en ce sens que c’est la que notre
connaissance sensible peut étre dite connaissance de la réalité, des choses —
c’est donc la que s’exprime le réalisme immédiat —, ce qui se refléte dans le
langage ordinaire et dans la conscience que nous avons de nos actes: par
exemple, on dit: «Je vois telle couleur» et non pas quelque chose comme: «Je
vois la lumieére me transmettant telle couleur»3’. Or Thomas se place le plus
souvent a ce point de vue, d’ou la négation que la forme affectante soit objet 3%
mais lorsqu’il lui arrive de se situer au premier niveau, son propos change, et il
va méme jusqu’a dire que la conscience que nous avons de notre connaissance
sensible comprend «une sorte d’illusion naturelle»*: nous croyons percevoir
le sensible lui-méme, comme s’il n’y avait pas de milieu+°,

3

La difficulté qui a motivé notre ¢tude peut donc étre levée, et cela dans le
cadre de Paristotélicisme, dont 1l a certes fallu étendre et affiner certaines
théses, ¢’est-a-dire dans le cadre du réalisme immédiat. Les illusions des sens
ne mettent pas en peril 'affirmation que nous connaissons le monde extérieur
et non ce qui se passe en nous — des «idées» — et que nous le connaissons tel
qu’il est. Cela cependant ne veut pas dire, nos propos en témoignent, qu’il faut
voir dans I'insistance que les philosophes mettent a discuter la question des
erreurs des sens un prejugé idéaliste ou sceptique, comme le fait Gilson, qui

la salive qui parvient jusqu'aux extrémités du nerf gustatif, la pression des partics
sous-cutanées au niveau des corpuscules tactiles, voila les vrais objets de nos sens» (« Le
dernier fondement de notre certitude du monde sensible», in Revue thomiste, 1922,
p. 342), si ce n'est que le terme «vrai» ne doit pas étre pris absolument. sa validité étant
limitée au premier niveau:; au second, «les vrais objets de nos sens» sont les qualités des
COTps.

SWCE In DA, ILL 21, 507, p. 127: «Visus non percipit colorem ut aeris, vel ut aquac.
sed ut corporis colorati distantis, et secundum eamdem mensuram». Ce niveau est donc
bien celui de la perception normale.

B CE. Quodl., 7 al, cité in PICARD, op. cit., p. 66: «Species intelligibilis se habet ad
intellectum possibilem sicut species lapidis ad oculum (...) primum ergo medium [lu-
men] et secundum [species] non faciunt mediatam visionem, immediate enim dicitur
aliquis videre lapidem quamvis eum per speciem eius in oculo receptam et per lumen
videat: quia visus non fertur in haec media tanquam in visibilia, sed per haec media
fertur in unum visibile quod est extra oculum».

¥ G. PICARD, op. cit., p. 88.

10 «Omnia enim sensibilia sentimus per medium extraneum: sed in gustabilibus et
tangibilibus latet : quia sicut prius diximus, si per aliquam pellem nobis circumpositam.
omnia tangibilia sentiremus, ignorato, quod aliquid esset prohibens. similiter nos
haberemus ad sentiendum per medium, sicut et nunc nos habemus sentientes in aqua et
aere. Putamus enim nunc quod tangamus sensibilia ipsa. et nihil sit medium» (/1 D1, 11,
23, 542, p. 135).



232 BERNARD BAERTSCHI

parle des «illusions, réves, hallucinations, toute la gamme des ¢tats patholo-
giques si chers aux sceptiques et aux idéalistes de toute espece»?!, cars’ily a
effectivement un usage idéaliste et sceptique de ces phénomenes. on est aussi
obligé d’admettre que le réalisme aristotélicien y trouve des apories de taille;
et ce n’est pas non plus en attirant I’attention sur leur caractére anormal et peu
fréquent qu’on sauvegarde la définition métaphysique de la sensation, telle
que le réalisme direct la congoit.

Ce probléme est donc pertinent pour le réalisme — on le voit aussi dans le
fait qu’Aristote et Thomas le discutent a partir de théses qui leur sont propres
—, C’est pourquoi il est traité et résolu comme un probleme interne; on le
remarque encore particuliérement si ’on replace I’épistémologie réaliste de
nos deux philosophes dans le cadre de leur métaphysique. A propos du sen-
sible percu, le Stagirite note que «si vraiment le sensible existait seul, rien
n’'existerait siles étres animés n’existaient pas, puisqu’alors il n’y aurait pas de
sensation» (Mét., 1010b 30-31, p. 227); s’il n’y avait que des sensibles en acte,
des espéces, il faudrait «nécessairement que périssent et subsistent simulta-
nément 'oule et le son [...] et, pareillement, les autres sons et les autres
sensibles» (DA, 426a 16-19, p. 156): les objets n’existeraient qu’en tant qu’ils
seraient pergus. Ici, il faut se garder de tout anachronisme et éviter de parler
sans précaution de critique de 'idéalisme, car ce qu’Aristote vise, c’est le
relativisme de Protagoras et, comme le note Block, ce relativisme est réaliste,
non idéaliste: c’est parce que le monde — qui existe — change continuelle-
ment que nous n'en avons pas de connaissance objective*2. Cela n’empéche
pas toutefois que la conception de la sensation que notre philosophe déve-
loppe ait, de son propre aveu, un rapport avec le réalisme ontologique. puis-
qu’il nie explicitement qu’on puisse douter de la réalité du monde extérieur:
«Que les substrats (brokeipgva), qui produisent la sensation, n’existassent pas
aussi indépendamment (avev) de la sensation, ¢’est ce qui est inadmissible»
(Meér., 1010b 33-35, p. 228). En effet, «le sensible existe certes avant (npo)
’'animal ou la sensation, car le feu et 'eau, et autres €léments de cette nature, a
partir desquels I'animal est lui-méme constitué, existent aussi avant qu’il n'y
ait absolument ni animal, ni sensation» (Cat., 8a 8-11, p. 38).

C’est cette position métaphysique qui fait que les difficultés occasionnées
par les illusions n’engendrent aucune velléité de scepticisme (sur 'existence du
monde extérieur) ou d’idéalisme: elles n’ont pas pour effet qu’Aristote et
Thomas enferment le sujet en lui-méme, dans le monde de ses «idées», mais
sont résolues dans la méme attitude réaliste: a la base, il v a le rapport du sens
et du sensible, extérieur au sens, premiére donnée que rien ne peut mettre en

L E. GILSON, Réalisme thomiste et critique de la connaissance, Paris, Vrin, 1939,
p. 197.
** I. BLOCK, «Aristotle and the Physical Object», p. 93: « Protagoras’ relativism was

an objective relativism. It was the physical world that constantly changes, and we could
have no objective knowledge of it».



SENSUS EST QUODAMMODO IPSA SENSIBILIA 283

doute et qui doit servir de principe d’explication pour résoudre ces difficultés.
Bref, que nous nous trompions ou pas, ce qui est pergu est toujours une forme
et non une «idée»: méme dans les illusions, nous ne percevons pas quelque
chose qui est «en nous», mais une forme «extérieure». Il faut méme, pensons-
nous, aller jusqu’a dire que le probléme cartésien n’est pas formulable en
contexte hyléemorphique et que rien ne correspond dans I'aristotélisme aux
«idées» cartésiennes, puisque la forme que I’dme devient ne se congoit pas
hors du mécanisme perceptif physico-physiologique. Autrement dit, le scep-
ticisme et I'idéalisme sont des doctrines dont la possibilité présuppose une
autre conception de I’dme, du sujet connaissant et de la sensation que celle que
nos deux philosophes ont élaborée.

Cela signifie aussi, et ce sera notre derniére remarque, qu'au niveau fon-
damental de la connaissance sensible, le réalisme direct ne saurait étre mis en
peril par les arguments cartésiens, que ce réalisme soit aristotélicien ou non,
peu importe, donc que I'usage cartésien et post-cartésien des erreurs des sens
et les conclusions qui peuvent en étre tirées n’ont aucune pertinence dans un
autre contexte ontologique 3.

4 Je remercie Yves Page pour ses critiques amicales; elles m’ont permis d’améliorer
mon texte sur bien des points.






	Sensus est quodammodo ipsa sensibilia : le réalisme aristotélicien et le problème des erreurs des sens

