
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Artikel: La croissance du corpus historiographique de la Bible : une proposition

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 217-236

LA CROISSANCE DU CORPUS
HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE

- UNE PROPOSITION*

Martin Rose

Avant de présenter mes propres idées 'Je commencerai par un rappel de la

vue traditionnelle.

I. Esquisse de l'état actuel de la recherche

En ce qui concerne la chronologie relative des sources du Pentateuque, on
peut dire qu'une grande unanimité a caractérisé les cent ans de la recherche
depuis Julius Wellhausen2. Il s'agit de la suite: J-E-D-P. C'est Julius
Wellhausen qui a placé la source «P» (la «source sacerdotale») au quatrième rang3.
Avant lui, on avait attribué à «P» une grande ancienneté à cause de son style
très schématique et simple; et cette simplicité, on l'a très vite identifiée à un
caractère archaïque. Depuis Wellhausen, «J» (le «Yahviste») est considéré
comme la source la plus ancienne à condition qu'on ne suppose pas encore un

* Conférence donnée dans le cadre du Colloque théologique interdisciplinaire de la
Faculté de théologie de l'Université de Neuchâtel. le 7 novembre 1985. Mes collègues
m'avaient invité à présenter mon champ de recherches, mes résultats (provisoires) et
mes perspectives. J'aimerais profiter de cette première publication mise en discussion
dans mon nouvel entourage francophone pour exprimer toute ma gratitude à mes
collègues qui m'ont accepté d'une manière très ouverte et amicale, toujours prêts à me
faciliter la familiarisation avec un monde autre et partiellement étranger. De même, en
ce qui concerne cette conférence, ils ont repris ses idées centrales en me stimulant avec
leurs questions, leurs critiques et leur encouragement à la publier. Dans ce qui suit, j'ai
essayé d'intégrer les impulsions de mes collègues, tout en gardant le style originel de
cette conférence.

1 Dans ce contexte, une telle allusion se réfère à mes analyses publiées dans ma thèse
d'habilitation «Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den Berührungspunkten

beider Literaturwerke» (AThANT67), Zurich 1981. Aux lecteurs francophones cette
thèse fut présentée par F. Smyth, in ETR 58 1983), pp. 253-255, et par J. Briend in RSR
72 1984), pp. 569,574-575. Une discussion extraordinairement détaillée et une critique
très différenciée se trouvent dans l'article de E. Zenger. «Auf der Suche nach einem
Weg aus der Pentateuchkrise», ThR 78 (1982), coli. 353-362.

2 J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher des
Alten Testaments (1876/77), 4e éd., Berlin 1963.

' J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels (1878), 5e éd., Berlin 1899.



218 MARTIN ROSE

document plus ancien comme p. ex. celui de «L»4 ou de «N»5 ou de «G»6
etc.7 Ensuite, on tenait «E» (l'«Elohiste») pour un peu plus récent que «J»;
puis suivaient «D» (l'auteur du Deutéronome) et «P» (la source sacerdotale,

«Priesterschrift»).
En ce qui concerne les documents «D» et «P», on était convaincu de

posséder des points de repère relativement sûrs pour leur datation, à savoir

pour «D» le siècle avant l'exil («spätvorexilisch») et pour «P» le temps de

l'exil ou après l'exil. La datation de la source «D» est en rapport avec la

mention d'un livre de la loi trouvé au cours de la réforme cultuelle de Josias en

622. Mais aujourd'hui, on sait que les relations entre Josias, le livre retrouvé,
le Deutéronome et le récit deutéronomiste de la réforme cultuelle (2 Rois 22 et

23) sont assez compliquées8. La datation du Deutéronome n'est pas aussi

facile que le supposent Wellhausen et d'autres exégètes, mais je suis
néanmoins d'avis que le noyau de cette source «D» date d'un temps préexilique
comme l'ont supposé Wellhausen et d'autres''.

Quant à la source «P», on ne dispose que d'indices indirects pour délimiter
les possibilités de datation. L'argument le plus important dans la conception
de Wellhausen a été l'observation suivante: selon toute vraisemblance, les

prophètes préexiliques ne semblent pas connaître une loi mosaïque au sens de

«P». De là le slogan fameux de Wellhausen, fondement de la datation
ultérieure de «P»: «la loi après les prophètes»10.

4 O. Eissfeldt, Ilexateuch-Synopse (1922). 2e éd.. Darmstadt 1962: «L» signifie
«Laienquelle» (source laïque).

5 G. Fohrer, Überlieferung und Geschichte des Exodus (BZAW 91). Berlin 1964. et
Einleitung in das Alle Testament, 1 Ie éd.. Heidelberg 1969: «N» signifie «Nomaden-
quclle» (source nomade).

6 M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948). 3e éd.. Stuttgart 1966:
«G» signifie «Grundschrift» (une source littéraire commune au «Yahviste» et à

1'« Elohiste»).
7 Pour tous les détails cf. A. de Pury. «Les sources du Pentateuque: une brève

introduction». Les cahiers protestants 1977/4, pp. 37-48.
8 M. Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes. DeuteronomischeSchultheologie
unddie Volksfrömmigkeit in der späten Königszeit (BWANT 106). Stuttgart 1975. et

surtout «Bemerkungen zum historischen Fundament des Josia-Bildes in II Reg. 22f.».
ZAW 89 (1977), pp. 50-63 (bibliographic pp. 62-63).

9 Basé sur les analyses présentées dans ma thèse de doctorat (cf. ci-dessus note 8). j'ai
l'habitude de présenter le schéma ci-contre, p. 219. pour illustrer la croissance successive

du Deutéronome.
10 On peut mentionner, p. ex., la remarque de G. von Rad (Théologie de l'Ancien

'Testament, tome IL p. 6 note 2) sur .1. Wellhausen et «sur les tentatives pour
comprendre les prophètes en partant de la loi : après avoir étudié le Pentateuque à fond, il a

attendu en vain la lumière qui aurait dû en jaillir et éclairer les livres prophétiques.
(Tout au contraire, la loi gâta en moi le goût pour ces écrits; elle ne me les rendit pas plus
proches, mais elle fut seulement un facteur de trouble, tel un fantôme qui fait du bruit
mais qui n'est ni visible ni efficace.). (Prolegomena zur Geschichte Israels. 5e éd.. 1899.

p. 3).»



wJSce<LL)ga.<g5cHCL,a:c

^^

ISN

\Z~)tZ<k—-t»

-k
jM

s

»
H

i—

y.ZZâ

k

t»
r=r

\v%

mi

z2

9T:%*#M^}>^f
>v

s\

[ïipiips

aipsiisiujouojainap

ajaßunf]

«81U9D9J

sn|d

anbiisiiuouojainap

aiprioo

aun

»

[iipupS

atpsiisinjouojainap

9jai|p]

«anbiisiLuouojamapaupnoD

auuaioue»

[ainips

aipsiwouojainap]

(luaujajpeoua)

«anbiLuouojajnap

a|Ooa»

[Bun|LULues

SLpsiujouojainap]
(sio|

ap

|ianoaj]

«anbiLuouojainap

uoij38||oo»

(sio|

sap

inouns)

anbiujouojsinap-ajd

lauaieuj



220 MARTIN ROSE

La datation des sources «J» et «E» est très difficile, et il y a un grand
nombre de propositions très divergentes; mais en général, le Yahviste a été

considéré comme un auteur contemporain des premiers rois et appartenant au
monde judéen, tandis que l'Elohiste était originaire du royaume du Nord
(Israël) et vivait vers la fin de cet Etat autonome, donc probablement au
VIIIe siècle.

11 est évidemment toujours plus facile de poser les questions et de faire
l'inventaire des problèmes non résolus que de présenter des réponses et des

solutions satisfaisantes. Cette observation générale est valable non seulement

en ce qui concerne la datation des sources, mais aussi d'une manière plus
étendue en ce qui concerne toute l'histoire de l'hypothèse documentaire. La
concordance générale ne concernait que l'affirmation du cadre fondamental
de ce modèle, tandis que les détails restaient controversés. Il me semble

qu'une raison d'être de cette concordance générale se trouve dans le poids de

l'autorité de Wellhausen qui n'avait pas seulement présenté un exposé magnifique

sur «La composition de l'Hexateuque» (comme il a intitulé son œuvre
principale) ", mais qui avait aussi rédigé un ouvrage traitant l'histoire d'Israël
d'une manière très cohérente12, sans mentionner ses essais néotestamentaires13

et ses études sur les arabes pré-islamiques14. C'est donc la cohérence de

nombreuses publications et les grandes lignes impressionnantes du tableau
qui ont conféré une influence énorme à J. Wellhausen. Et quelque cinquante
ans plus tard, une autre personnalité d'une influence comparable a confirmé et

adapté les idées principales de son modèle: Martin Nothl5. Cela donne
partout et toujours un sentiment de satisfaction de voir les «grands» de la

recherche dans une unanimité fondamentale; si les «grands» sont d'accord,
les arguments doivent être solides.

Mais au cours des dernières années, la splendeur de ces grands noms
s'effaça un peu. On commença de nouveau à prendre plus au sérieux les

problèmes pas encore éclaircis ; toutes les positions immuables de la recherche
sont maintenant ébranlées16. En ce qui nous concerne, quand nous avons

"Cf. note 2.
12 Cf. note 3.
13 A côté de ses commentaires de l'Evangile de Marc 1903), de Matthieu 1904) et de

Luc (1904), il faut particulièrement mentionner son Einleitung in die ersten drei
Evangelien (1905), 3e éd., 1911.

14 P. ex. Reste arabischen Heidentums (1887), 3e éd., Berlin 1961.
15 Outre ses recherches sur le Pentateuque déjà citées à la note 6, il faut mentionner sa

conception de ['«historiographie deutéronomiste» (cf. ci-dessous note 31), sa description

de l'histoire d'Israël basée sur l'idée d'une amphictyonie israélite (L'histoired'Israël,
1950, trad, française Paris 1954) et son intérêt pour l'archéologie (p. ex. les deux

recueils nommés Aufsätze zur biblischen Landes- und Altertumskunde, Neukirchen
1971).

16 Conscient du fait qu'il faudrait mentionner plusieurs titres, je me borne à citer
dans ce contexte l'ouvrage de H. H. Schmid, (Der sogenannte Jahwtst», Zurich 1976),
professeur dont j'ai été l'assistant à Bielefeld-Bethel et à Zurich et à qui je dois un très
grand nombre d'impulsions.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 221

commencé nos études théologiques, il était facile, d'avoir les quatre sigles

«J»-«E»-«D»-«P» comme point de repère, comme une orientation simple et

limpide; mais aujourd'hui, les choses sont plus compliquées, et on ne peut
plus simplement répéter le résultat de la recherche représenté par les noms de

Wellhausen et de Noth.
Cependant les discussions modernes ne concernent pas seulement la source

principale du Pentateuque, donc «J». «P» et «E» sont également impliqués
dans les controverses modernes. Aujourd'hui des exégètes contestent l'existence

d'une source «P» en ce sens qu'un document autonome de ce caractère

littéraire n'aurait jamais existé, «P» n'étant rien d'autre qu'une rédaction17
remaniant les traditions plus anciennes, donc «J» et «E». Quant à la source
«E», même un savant relativement conservateur comme Westermann émet
dans son commentaire sur la Genèse l'opinion que les textes en général attribués

à un auteur «E» sont d'un caractère si divergent qu'on ne peut plus les

comprendre comme éléments d'une seule source, ni comme «fragments»
d'un seul document18.

Après avoir mentionné les noms de Wellhausen et de Noth, il faut encore
ajouter un troisième nom lié au résultat eminent de la recherche concernant la

datation de «J»; Gerhard von Rad. En 1951, G. von Rad a créé le terme d'un
«siècle des Lumières de Salomon» («Salomonische Aufklärung»)19; d'après
lui, le Yahviste appartenait à la cour de Salomon et, par là, à ce «siècle des

Lumières». Le Yahviste serait donc le théologien du Xe siècle av. J. C.20. Cette

proposition de G. von Rad a eu une grande influence, on pourrait même dire
que cette datation a été généralement acceptée. Aujourd'hui, le nombre des

savants qui démontrent la faiblesse d'une datation du Xe siècle va en
augmentant21.

Il est vrai, la Bible mentionne élogieusement la sagesse de Salomon, p. ex.
dans 1 Rois 5,9-14:

17 P. ex. F. M. Cross, «The Priestly Work», in Canaanite Myth and Hebrew Epic,
Cambridge/Mass. 1973, pp. 293-352; R. Rendtorff, Das Alte Testament. Eine

Einführung, Neukirchen 1983, p. 147.
18 Cl. Westermann, Genesis 12-36 (BK 1/2), Neukirchen 1981. pp. 256, 390, 696

etc.
19 G. von Rad, Der Heilige Krieg im alten Israel (AThANT'20), Zurich 1951, p. 39:

«Die Aera Salomos war die Zeit einer typischen Aufklärung.» Cf. sa Théologie de
l'Ancien Testament I, pp. 55-58, 141 etc.

20 «Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch» (1938), in Gesammelte
Studien zum Alten Testament I (ThB 8), 1958, 4e éd., Munich 1971, pp. 75ss.; cf sa

Théologie I, p. 52 (et note 1).
21 C'est particulièrement le mérite de H. H. Schmid d'avoir de nouveau ouvert la

discussion sur la datation salomonienne de l'œuvre «J»; quant à la critique du «siècle
des Lumières salomonien » qui suit, on peut également consulter la description de H. H.
Schmid, Der sogenannte Jahwist (cf. ci-dessus note 16), pp. 14ss, 164ss etc.



222 MARTIN ROSE

Dieu donna à Salomon sagesse et intelligence à profusion ainsi qu'ouverture d'esprit
autant qu'il y a de sable au bord de la mer. La sagesse de Salomon surpassa la sagesse
de tous les fils de l'Orient et toute la sagesse de l'Egypte. Il fut le plus sage des

hommes, plus sage qu'Etân l'Ezrahite. et que Hémân. Kalkol et Darda, les fils de

Mahol; son nom était connu de toutes les nations alentour. Il prononça trois mille
proverbes et ses chants sont au nombre de mille cinq. Il parla des arbres : aussi bien
du cèdre du Liban que de l'hysope qui pousse sur le mur: il parla des quadrupèdes,
des oiseaux, des reptiles et des poissons. De tous les peuples et de la part de tous les

rois de la terre qui avaient entendu parler de la sagesse du roi Salomon, des gens
vinrent pour entendre sa sagesse.

De même, le récit du «jugement de Salomon» (1 Rois 3, 16-28) est devenu
célèbre; on ne saurait douter du développement énorme des sciences, de la

littérature et de la culture en général favorisé par la façon de vivre à la cour de

Salomon. Mais je doute fortement que le terme de «Aufklärung» ou «siècle
des Lumières» soit adéquat pour décrire ce développement-là. Ou alors il faut

prendre ce terme d'une manière très, très large, qui n'est guère comparable au

sens pro/w d'un siècle des Lumières. L'époque de Salomon a fortement subi

une influence de la mentalité cananéenne, ce qui impliquait évidemment une
certaine ouverture de l'ancienne culture israélite; mais justement la pensée
cananéenne n'était pas du tout anti-mythique comme s'avèrent l'être certains
textes yahvistes. A l'inverse, des traits spécifiquement cananéens de ce temps-
là et de ce milieu de Jérusalem manquent dans l'œuvre yahviste.

D'autres exégètes (parmi eux O. H. Steck22, professeur à Zurich) voient très
clairement les problèmes de l'appartenance du Yahviste à la cour de Salomon,
car la tradition proprement israélite se montre plus forte dans son œuvre que
l'adaptation à une pensée cananéenne ; on pourrait également mentionner des

traits de l'historiographie yahviste qui s'expliquent comme une critique implicite

de la royauté23. Mais le Yahviste, dans le rôle critique d'un bouffon de la

cour, serait un anachronisme absolu. C'est pourquoi ces exégètes. en
maintenant la datation du Xe siècle, préfèrent situer le Yahviste dans la ville
d'Hébron empreinte par l'ancienne tradition judéenne et observant, à cette
époque, la politique de la capitale Jérusalem d'un œil critique et dédaigneux.
Cela étant, une distanciation claire vis-à-vis de la cour se trouverait exprimée
dans son œuvre. Ces savants l'expliquent à l'aide d'une distance géographique
(entre Jérusalem et Hebron).

Mais la géographie n'est pas le seul moyen de prendre ses distances; c'est à

mon avis le temps qui peut, lui aussi, conférer une distanciation par rapport à

une situation intellectuelle. Il faut se rendre compte qu'il n'existe aucun indice

22 «Genesis 12, 1-3 und die Urgeschichte des Jahwisten», in Probleme biblischer
Theologie. Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag. Munich 1971, pp. 525-554.

23 W. von Soden, «Verschlüsselte Kritik an Salomo in der Urgeschichte des
Jahwisten?», in WdO 7 (1973/74), pp. 228-240; rééd. dans H.-P. Müller (éd.), Bibel und
Aller Orient. Altorientalische Beiträge zum Alten Testament von Wolfram von Soden
(BZAW 162), Berlin 1985, pp. 174-186.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 223

positifet incontestable d'une datation de l'œuvre yahviste à l'époque salomo-

nienne ; la seule chose que l'on puisse dire, c'est que l'époque salomonienne est
la date ante quem non14 de l'œuvre yahviste, autrement dit la date la plus
ancienne possible, à cause du grand développement de la formation intellectuelle

en ce temps-là. Ante quem non — mais ce n'est pas encore un argument
positif soutenant cette datation. Il est vrai qu'avant G. von Rad on avait
proposé d'autres datations, à savoir une date plus tardive, soit au IXe siècle,
soit au VIIIe siècle25. Mais ces datations, elles aussi, étaient très superficielles,
elles supposaient que l'œuvre sacerdotale («P») datait du Xe siècle. Après la

post-datation de «P» par Wellhausen (en démontrant son caractère exilique),
le Xe siècle devenait libre pour un autre auteur. Telles sont — pour les décrire
d'une manière un peu simplificatrice — les raisons de la pré-datation de «J»
par G. von Rad. D'après cette opinion, chaque grande époque de l'histoire
d'Israël avait produit une grande œuvre historique : « J » appartiendrait donc à

l'époque salomonienne, «E» à l'époque prophétique du VIIIe siècle, «D» à

l'époque glorieuse de Josias, et «P», finalement, à l'époque exilique ou
postexilique. Par conséquent, toute l'histoire d'Israël serait accompagnée par des

œuvres historiographiques ; et cela indiquerait l'intérêt spécifique d'Israël pour
l'histoire, car c'est son intérêt pour l'histoire qui séparait Israël de tout autre
peuple. Mais une telle affirmation présuppose qu'Israël était, au Xe siècle, le

premier peuple qui commençait à écrire son histoire.
En fin de compte, ce ne sont pas des raisons objectives et historiques qui

décident de la datation du Yahviste au Xe siècle déjà, mais ce sont des raisons
théologiques, à savoir l'effort de donner une spécificité à Israël dès ses débuts.
G. von Rad le reconnaît dans la «théologie de l'histoire»16. Une telle théologie
est un des sommets de la théologie de la Bible, mais il est étonnant que tous les

anciens prophètes et tous les anciens psaumes ne la connaissent pas27. Il n'y a

que l'œuvre deutéronomiste qui soit le grand document d'une théologie de

l'histoire, et il resterait un hiatus de quelques siècles entre les deux œuvres
historiographiques du Yahviste et du Deutéronomiste si l'une datait du
Xe siècle et l'autre du VIe siècle.

D'après tout cela, il semble que nous sommes, de nouveau, arrivés au point
zéro. Cependant, il n'en est rien. Car en ce qui concerne nos connaissances

exégétiques, la méthodologie littéraire de la Bible (particulièrement la «mé-

24 Cet aspect est d'une certaine importance dans l'ouvrage de H. H. Schmid, Jahwist,
p. 14 et sa citation (p. 16) de M. Noth.

25 P. ex. H. Gunkel, Genesis (HKl, 1), 1901, 5e éd., Göttingen 1922, p. XCI (note 2:
d'autres références).

26 P. ex. Théologie de l'Ancien Testament II, p. 97: «Tout cela a radicalement séparé
Israël du monde ambiant, du point de vue de l'histoire des religions... Aucune de ces

religions n'a saisi la dimension de l'histoire comme Israël !» ; p. 94 : « Les bases de cette
conception — très particulière, nous l'avons dit — de l'histoire étaient déjà posées au
temps des juges».

27 Cf. H. H. Schmid, Jahwist, pp. 174ss.



224 MARTIN ROSE

thode historico-critique») et les explications linguistiques, nous sommes héritiers

d'une longue tradition fructueuse qui a, même aujourd'hui, sa valeur
incontestable. Ce qui doit être repensé d'une manière nouvelle, ce sont les

grandes lignes, ce sont les hypothèses fondamentales. Voici la grande tâche

pour les décennies qui viennent: chercher de nouvelles synthèses sur la base

des résultats de la recherche, sur la base des analyses détaillées qui restent
valables. On peut regretter de devoir renoncer à une vue synthétique géniale
comme celles de Wellhausen, de Noth et de G. von Rad; mais on peut se

réjouir de la liberté regagnée, car il me semble que nous sommes invités à

développer notre ligne, qui cherche une cohérence entre notre théologie, notre
piété et notre méthodologie exégétique en les faisant dialoguer avec les résultats

de la recherche.

II. Un nouveau modèle

Dans ce qui suit, je présenterai un petit exposé qui se borne à décrire les

grandes lignes de ma position; bien sûr, c'est une position qui n'est pas
(encore) généralement approuvée.

Toute la recherche exégétique sur les sources du Pentateuque a toujours
pris son point de départ au début de ce complexe littéraire; je rappelle le fait
que les textes de la création et du déluge ont donné naissance à la méthode
moderne de la critique littéraire28, à savoir la séparation des sources «J» et
«P». De plus, je rappelle les problèmes de la fin des sources traditionnellement

supposées par la recherche, surtout celle de la source «J»29. En effet,
l'événement de la conquête du pays serait le thème central de l'histoire d'Israël
qui conviendrait parfaitement à la grande finale de ces récits30. Malheureusement,

ce thème-là n'est pas attesté par les anciennes sources.
Cependant, je propose de ne plus commencer par les débuts (Adam et Eve),

mais de trouver le point de départ à la fin, dans la situation de ceux qui ont créé

l'historiographie deutéronomiste, à savoir dans la situation de l'exil babylonien.

Toute la recherche moderne ne suppose plus qu'il n'y ait qu'une seule

main deutéronomiste (comme l'a fait encore M. Noth, le père de la thèse de

['«historiographie deutéronomiste»31). Quant à moi, je me contenterai de

28 On a coutume de mentionner la publication de H. B. Witter (1711) et celle de J.
Astruc (1753); cf. H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des
Alten Testaments (1956), 3e éd., Neukirchen 1982, pp. 95ss, et d'une manière très brève
dans l'Introduction critique à l'Ancien Testament éditée par H. Cazelles, Paris 1973,
p. 119.

25 Cf. M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, pp. 16, 54-58 et 77-79.
30Cf. G. von Rad, Théologie I, p. 259: «Les grandes sources de l'Hexateuque

prennent fin avec la description de l'installation du peuple d'Israël dans la sédentarité
cananéenne... ; mais la description de cet acte de salut dans l'Hexateuque est tout sauf
simple» (voir p. 260 n.2!).

31 Überlieferungsgeschichtliche Studien — Die sammelnden und bearbeitenden
Geschichtswerke im Alten Testament (1943), 4e éd., Tübingen 1973, pp. 3s et 11.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 225

deux couches deutéronomistes32 pour ne pas pousser à l'extrême la critique
littéraire33. Précisant maintenant mon point de départ, j'ajoute que c'est
«l'ancienne couche deutéronomistique» qui, la première, a formé le cadre de

cette historiographie caractéristique34. Elle est plus une sorte de compilation
qu'une œuvre littéraire homogène; elle se présente comme une collection de

divers matériaux, mais elle ne cesse pas de structurer et de commenter ces

différents matériaux selon une théologie donnée. Pour ne rappeler qu'un seul

mot-clef de ce remaniement spécifique, je mentionne l'infrastructure des

prophéties et de leurs accomplissements, autrement dit la correspondance
entre la parole prononcée et l'accomplissement historique35. En concevant
son historiographie, ce Deutéronomiste ne se sert pas seulement de certaines
traditions orales, en plus de quelques petites collections littéraires, de petites
œuvres qu'il pouvait intégrer à son historiographie. On pourrait mentionner
des récits prophétiques, surtout le cycle d'Elie (1 Rois 17-19.21 ; 2 Rois 1) et
celui d'Elisée (2 Rois 2-9.13). Un autre genre littéraire serait représenté par les

récits de guerres (p. ex. 1 Rois 20). On en connaît beaucoup rédigés en l'honneur

des rois assyriens et babyloniens; les rois d'Israël et de Juda ont, eux
aussi, essayé tout naturellement de glorifier leurs victoires. Ensuite, il faut
mentionner des «annales» des rois qui sont très souvent citées expressément

par le Deutéronomiste36. Pour une autre composition fixée relativement tôt à

la façon d'une œuvre littéraire, on mentionnera l'histoire de l'ascension de

David (1 Sam 16, 14-2 Sam 5, 25; 8, 1-15), et plus tard l'histoire de sa

succession (2 Sam 9-20; 1 Rois 1-2). Ces deux œuvres ont une grande importance

pour la royauté à Jérusalem, en constituant une sorte de récit de
légitimation. On sait que déjà après la mort de Salomon (vers 926), la royauté
davidique avait été fortement contestée par les tribus du Nord (1 Rois 12);
c'est pourquoi on a raison d'attribuer à ce récit légitimateur une très grande
ancienneté.

Même si je viens de mettre en question le terme de «siècle des Lumières
salomonien», il demeure néanmoins certain que la nouvelle royauté en Israël

32 Voir ci-dessus note 9.
33 II y a d'autres essais, p. ex. celui de R. Smend de séparer trois couches littéraires

(DtrH, DtrP et DtrN): Die Entstehung des Alten Testaments (1978), 3e éd., Stuttgart
1984, pp. 115-125; cf. mes remarques dans Deuteronomist und Jahwist, p. 327
n. 66.

34 Voir le schéma esquissé ci-dessus dans la note 9; là, la nouvelle introduction
historique représentée par Dtn 1-3 est très clairement visible.

35 Jos 6,26-> 1 Rois 16,34; 1 Sam 2,27-36-> 1 Rois 2,27; 2 Sam 13 —> 1 Rois 8,20; 1

Rois 11,29ss -» 1 Rois 12,15b ; I Rois 13^2 Rois 23,16-18 ; 1 Rois 14,6ss -> 1 Rois
15,29; 1 Rois 16,lss-> 1 Rois 16,12; 1 Rois 21,19-» 1 Rois 22,38; 1 Rois22,17-^ 1 Rois
22,35; 2 Rois 1,6-» 2 Rois 1,17; 2 Rois21,10ss-»2 Rois 24,2; 2 Rois 22,15ss^ 2 Rois
23,30.

36 «Les annales de Salomon» (1 Rois 11,41); «Les annales des rois d'Israël» (p. ex. 1

Rois 14,19); «Les annales des rois de Juda» (p. ex. 1 Rois 14,29).



226 MARTIN ROSE

écrivait beaucoup, d'abord pour organiser l'administration de l'empire,
ensuite pour maintenir l'éloge du roi. Par conséquent, la royauté ne formait
pas seulement le milieu entretenant le groupe toujours plus grand de greffiers,
elle devenait en même temps le premier thème des œuvres littéraires naissant
en Israël. C'est pourquoi il n'est pas du tout étonnant que le Deutéronomiste
ait disposé de beaucoup de matériaux authentiques concernant la royauté. En

effet, la royauté formait un de ses intérêts principaux. Car se trouvant à la fin
de l'histoire des rois (après 586, il n'existe plus de trône davidique ni de

capitale le Deutéronomiste tente d'établir un compte-rendu de toute l'histoire

de la royauté; écrivant à la fin, il s'intéresse tout naturellement et
particulièrement aux débuts de cette histoire. David en est le personnage le plus
important, donc le premier roi de l'union des deux Etats.

Cette royauté de David n'est pas tombée du ciel, mais elle est entrée, pour
ainsi dire, en possession de l'héritage de Saul dont l'ascension est racontée
dans 1 Sam 8-12. Voilà l'essentiel des livres de Samuel et de ceux des Rois:
d'abord une sorte de prologue de la royauté davidique décrivant l'histoire de

son prédécesseur, Saul ; ensuite l'histoire d'Israël et de Juda dès le fondateur de

la dynastie, David; finalement l'histoire jusqu'au dernier représentant
davidique avant l'exil babylonien, Sédécias.

<? L ascension Les annales 0 Les récits\ Dde David —, V ..*L'ascension \ V y i prophétiques

^ de Saul \\ Ç _ La succession Q \ Les récits '

°^ U ljdeD-d ^Y^de guerres \ J>

1 et 2 Samuel 1 et 2 Rois

Mais ces quatre livres de Samuel et des Rois ne forment pas encore toute
l'historiographie deutéronomiste.

En effet, le Deutéronomiste a prolongé son regard vers le passé en ajoutant
encore une autre époque, ou pour le dire plus précisément, en faisant précéder
ces textes par d'autres récits, à savoir par ceux des Juges. Par là, il poursuivait
encore la question des origines de la royauté en Israël. Nous avons des

analogies dans la culture royale de la Mésopotamie, car les listes des rois
sumériens37 ne commencent pas avec le premier roi de l'histoire, mais elles remontent

jusqu'aux «rois qui habitaient des tentes» comme les listes
s'expriment38; autrement dit, la recherche de la royauté se poursuit jusqu'aux temps
nomades de la population mésopotamienne. Jusqu'à notre décennie, on a

considéré ces listes comme légendaires; en effet, dans la narration babylo-

37 Th. Jacobsen, The Sumerian King List (1939). 4e éd.. Chicago 1973.
381. J. Gelb. «Two Assyrian King Lists», in JNES 13 (1954). p. 210(1.10) et p. 211

(1.9); cf. Th. Jacobsen, King List, p. 153, et M. Rose, Deuteronomist und Jahwist.
pp. 251-253.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 227

nienne, beaucoup de matériaux mythiques et légendaires étaient mis en relation

avec les noms des «rois qui habitaient des tentes». Cependant, la découverte

de la bibliothèque énorme d'Ebla datant du IIIe millénaire39 nous met en

présence de noms de rois, jusqu'alors estimés comme purement légendaires,
mentionnés maintenant comme contemporains et voisins, donc historiques.

Les données du livre biblique des Juges sont comparables, me semble-t-il.
à ce que je viens de décrire concernant les essais mésopotamiens révélant les

racines de leur royauté. Je m'explique: dans l'Ancien Testament aussi, nous
possédons des listes très courtes des Juges 10, 1 -5 et 12, 8-15) appelés par la

recherche les «petits Juges» à cause des maigres informations concernant leur
activité. Peut-être que ces listes correspondent aux listes mésopotamiennes
des «rois qui habitaient des tentes», donc des listes des chefs nomades ou
semi-nomades qu'on regarde comme quasi-rois, comme précurseurs des rois
au plein sens du mot. Les listes des «petits Juges» forment un des matériaux

que le Deutéronomiste trouva existant déjà sous une forme littéraire, selon

toute vraisemblance. Mais le livre des Juges contient aussi d'autres matériaux,
à savoir des récits très détaillés et des récits de style légendaire. Plus nous
remontons aux débuts du livre des Juges, plus les récits se présentent aux
lecteurs d'une manière circonstanciée. Et finalement, en tête de ces récits des

juges particuliers se trouve (en Juges 2, 6 à 3, 6) un programme très clairement
empreint par l'idée deutéronomiste spécifique, à savoir celui de l'obéissance et
de la désobéissance comme principe interprétatif de l'histoire. Ainsi, le

Deutéronomiste a fait précéder de son programme et de sa théologie tout l'ancien
matériel concernant la préhistoire de la royauté.
.-. Les listes des

« petits Juges »

-£ ± X i-
Récits de guerresIli 1 Jj LI

Juges I et 2 Samuel

Ainsi donc, le livre des Juges est la forme littéraire propre à la question des

origines de la royauté (à la question «d'où» vient la royauté); et le Deutéronomiste

se sert des anciennes listes très courtes et du matériel narratif. Enfin,
tout ce conglomérat est lu sous le signe spécifiquement deutéronomiste grâce à

la réflexion théologique mentionnée tout à l'heure.
Quant au livre de Josué (pour envisager le prochain livre), le Deutéronomiste

est plus radicalement intervenu dans les matériaux narratifs. En effet, le

livre de Josué, lui aussi, contient beaucoup de matériaux traditionnels qui

"P. Matthiae. Elda, un impero ritrovato. Turin 1977; G. Pettinato. Ebla. un
impero inciso neU'argita, Milan 1979.



228 MARTIN ROSE

étaient à la disposition de l'écrivain deutéronomiste. Mais dans le cadre de ce

livre, les interprétations deutéronomistes et ses accents théologiques se trouvent

presque partout. Le Deutéronomiste n'a pas seulement rédigé les anciens
matériaux (comme il l'a fait pour le livre des Juges), mais, en ce qui concerne le

livre de Josué, il a créé de nouveaux récits, bien sûr à l'aide du matériel
traditionnel40. Cet autre mode de travail s'explique, à mon avis, par le fait que
le thème du livre de Josué touche, de nouveau, une des questions actuelles au

temps de cet auteur, au temps exilique, à savoir la question du pays conquis
sous Josué et maintenant perdu après 586. Le Deutéronomiste, lui, s'intéresse
existentiellement au thème du pays, et c'est pourquoi il intervient partout dans
le matériel transmis pour y mettre ses propres accents.

Les récits de guerres

11 ITIl\iî ill li 11111

Juges 1 et 2 Samuel

Nous avons donc un corpus littéraire traitant les thèmes de la conquête du
pays, du temps pré-monarchique des juges et de l'époque royale; et devant le

corpus entier, le Deutéronomiste place le Deutéronome comme son programme,

le fondement de toute sa pensée. Le Deutéronome jalonne l'histoire des

possibilités de la vivre et de la comprendre. Sans lajustice et l'observation de

cette loi, aucune histoire et aucun avenir ne sont possibles, telles sont la

théologie du Deutéronomiste et sa clef d'interprétation de l'histoire. Cette
œuvre législative, le Deutéronome, a déjà eu une histoire autonome avant
d'être intégrée à l'historiographie deutéronomiste : pour le Deutéronomiste, le

Deutéronome est aussi un «matériel» traditionnel qu'il adopte et rédige: les

anciennes couches littéraires forment le «matériel traditionnel», à savoir la
couche de la «collection deutéronomique» (de l'époque d'Ezékias) et celle de
1'«école deutéronomique» (de l'époque de Josias)41. A présent, le Deutéronomiste

se sert de cette œuvre législative en l'encadrant d'une manière his-

40 C'est M. Nora (Das Buch Josua, HATL 7, 1938. 3e éd.. Tübingen 1971. p. 12) qui
le premier et à l'opposé de tous les essais traditionnels d'identifier encore les sources J. E.

et P dans le livre de Josué. insiste sur un seul «auteur» responsable de la formation
principale du livre «selon un plan bien pensé» (p. 9). Mais M. Noth a sous-estimé les
liens qui rapprochent la pensée de cet «auteur» de la théologie du Deutéronome (pour
tous les détails M. Rose, Deuteronomist und Jahwist. p. 169 avec note 37). Pourtant il
reste valable que l'on peut encore identifier, à côté de cet «auteur», une couche où la

pensée deutéronomiste se montre sous la forme d'une «rédaction» ultérieure (p. c. Jos 1

et 23).
41 11 est avantageux de consulter une fois encore le schéma présenté à la page 219.

Pour les propositions d'une datation cf. M. Rose, Ausschliesslichkeitsanspnich Jahwes.
pp. 95-98, 143-146 etc.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 229

torique, surtout par rapport à son introduction historique de Dtn 1-3. Ce

remaniement historique correspond à l'intérêt spécifique qu'il porte à

l'histoire42.

La loi
(ch 12-26) Cantique (ch 32) O

lui h.1 A uni i.t li il uhi I

Juges

« Historiographie deutéronomiste »

Ainsi, ce Deutéronomiste a créé une œuvre historiographique, débutant

peu de temps avant la mort de Moïse, juste avant la conquête du pays (voilà la

situation fictive du Deutéronome) et allant jusqu'au moment de la perte du

pays après la chute de Jérusalem (586). Quant aux matériaux adaptés et quant
à la façon de cette adaptation, cette œuvre deutéronomiste n'est pas du tout
homogène; car quelques fois les traditions se trouvent adaptées sans aucune
modification par la main deutéronomiste, d'autres fois les interprétations
deutéronomistes ont tout à fait altéré les intentions primitives des récits.
D'une part, on a raison de parler de l'absence d'homogénéité de cette œuvre,
mais ce n'est pas encore là tout le caractère de cette historiographie; d'autre
part, il faut considérer le cadre thématique qui relie l'ouverture programmatique

à la fin de l'œuvre. Le discours de Moïse au début de l'œuvre est une sorte
de recette ou d'ordonnance pour envisager les possibilités incertaines d'une
nouvelle conquête du pays après l'exil, à savoir une nouvelle obéissance selon
le modèle d'obéissance qui est le but des prédications de Moïse. Contrairement

à la désobéissance de l'époque des Juges et des Rois, le livre programmatique

du Deutéronome dépeint un tableau normatif de l'obéissance
salutaire; ceux qui retrouveront le chemin de l'obéissance, amèneront de nouveau
une histoire salutaire. Voilà le modèle clair de cette ancienne couche de

l'historiographie deutéronomiste, donc la corrélation de l'obéissance et de la

désobéissance avec d'une part la prospérité et d'autre part le malheur de

l'histoire nationale. C'est là évidemment une corrélation simpliste.
A la longue, une telle corrélation simpliste ne pouvait pas suffire, ni du

point de vue historique, car la catastrophe nationale ne provoqua guère un
grand mouvement de repentance et de conversion, ni du point de vue
théologique, car ce modèle exigeait un approfondissement élaboré. C'est pourquoi
l'on a remanié cette ancienne œuvre historiographique; quant à moi, j'utilise
pour caractériser cette phase le terme de «la couche deutéronomistique la plus
récente»43.

J

etc.

42 Voir ci-dessus pp. 224s (et la note 34).
43 Voir la note 9 et M. Rose, Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes, pp. 90ss. 98s



230 MARTIN ROSE

Ce Deutéronomiste plus jeune doit être, à mon avis, un parent théologique
du Yahviste; il appartient à la même école théologique. Et peut-être — qui
sait? — il pourrait exister même une identité entre les deux auteurs que la

recherche théologique a désignés à l'aide des symboles «J» et «Dtr»44. En

continuant la ligne d'une historiographie qui est dominée par une vue «en
arrière » (débutant au moment de l'exil et de la catastrophe de la royauté), nous
pourrions dire que l'œuvre du Yahviste formait une autre suite de cette ligne :

dans les chapitres Dtn 1-3 de l'ancienne historiographie deutéronomiste, la

transmigration du désert semble n'être qu'un avant-goût du thème central,
donc de la conquête du pays; le désert n'est traité que par quelques allusions.
Dans la plus grande historiographie du Yahviste. respectivement du
Deutéronomiste le plus jeune, le thème de la migration dans le désert gagne cependant

une valeur narrative en soi; car, dans les livres des Nombres et de

l'Exode, il existe des récits circonstanciés traitant ce thème. Ce n'est pas
seulement un nouveau domaine narratif qui s'y ouvre, mais de même un
nouveau domaine théologique reflétant une nouvelle expérience. Car d'un
côté, le thème toujours répété du Yahviste, celui des murmures dans le désert,

appartient lui aussi au contexte de la corrélation «obéissance-désobéissance» ;

mais, de l'autre, l'aspect négatif y domine absolument. L'époque de la migration

dans le désert ne se caractérise pas par des cas accidentels de désobéissance,

mais presque tous les récits du désert sont une suite continue d'une
rébellion du peuple contre Moïse et contre Dieu45. On ne voit guère de

modèles d'une obéissance du peuple. En résumé, le peuple est absolument
incapable d'être le partenaire positif de l'œuvre salutaire de Dieu.

Ce théologien («J») me semble désillusionné en ce qui concerne les

aptitudes positives de l'homme. La défaillance fondamentale de l'homme, tel est
le thème des récits narratifs du livre de l'Exode et de celui des Nombres. C'est
cela qui est aussi exprimé dans la couche deutéronomiste la plus récente, p. ex.

dans un texte comme Dtn 9,6:

« Reconnais que ce n'est pas parce que tu es juste que le Seigneur ton Dieu te donne
ce bon pays en possession, car tu es un peuple à la nuque raide.»

La vue positive des livres de l'Exode et des Nombres se concentre
nécessairement sur l'action de Yahvé, donc du «Dieu qui t'a fait sortir d'Egypte où
tu étais esclave»46, pour mentionner ce qui est devenu la formule centrale

pour la description de l'activité divine. Voilà le sentiment fondamental de la

théologie du Yahviste: tout l'événement salutaire de l'histoire est décrit

44 Voilà les idées exprimées, avec la précaution nécessaire, dans ma thèse d'habilitation

Deuteronomist und Jahwist, pp. 316ss.
45 Cf. V. Fritz. Israel in der Wüste. Traditionsgeschichtliche Untersuchung der

Wüstenüberlieferung des Jahwisten (Marburqer Theologische Studien 7). Marburg
1970.

46 Ex 20.2 et Dtn 5,6; cf. W. Gross. «Die Hcrausführungsformel — Zum Verhältnis
von Formel und Syntax», in ZAW 86 (1974), pp. 425-453.



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 231

comme action divine sans aucune coopération humaine. Ce thème s'exprime
dans les livres de l'Exode et des Nombres d'une manière implicite41, mais
explicitement dans les récits des Patriarches du livre de la Genèse, à savoir à

l'aide du leitmotiv théologique des «promesses faites aux Patriarches», aux
Pèrçs. C'est cette promesse qui précède chaque possibilité d'une action
humaine et qui, finalement, est aussi la seule possibilité d'un nouvel avenir.

Mais la perspective s'est élargie encore sous un autre aspect : c'est le thème
de la création qui est ajouté par la plus récente couche deutéronomistique,
respectivement par le Yahviste. Yahvé n'est pas seulement le Dieu de la

nation, mais aussi d'une manière très accentuée, le créateur de tous les

peuples. C'est une théologie qui se rapproche évidemment de la théologie deu-
téro-ésaïenne universaliste, mais dans les onze premiers chapitres de la Genèse,

la culpabilité de l'homme est décrite d'une manière radicale48; car partout
où l'homme commence à agir, apparaît le chemin d'une culpabilité: la rébellion

contre Dieu, le meurtre du frère, la vengeance exagérée de Lémek etc. Tel
est le contraste humain au thème de la promesse divine.

3
Genèse Exode Nombres «Historiographie deutéronomiste«

[_ [dès Gen 2. 4b)

-y "
k Historiographie yahviste»

Par ce qui précède, j'ai donné, très brièvement, un exposé de ma conception

de la relation entre le Deutéronomiste et le Yahviste. En résumé, l'idée
centrale de ma thèse c'est que l'historiographie deutéronomiste allant
primitivement du Deutéronome jusqu'aux livres des Rois, a été plus tard remaniée
successivement jusqu'à finalement présenter une historiographie depuis la

47 P. ex. Ex 14. 13s: «N'ayez pas peur! Tenez bon! Et voyez le salut que le Seigneur
réalisera pour vous aujourd'hui. Vous qui avez vu les Egyptiens aujourd'hui, ne les

reverrez plus jamais. C'est le Seigneur qui combattra pour vous. Et vous, vous resterez
cois!» Nous rencontrons ici, dans Ex 14, 13s, une formulation du Yahviste. mais
l'auteur yahviste s'est également servi — comme c'est le cas pour le Deutéronomiste
avant lui — de beaucoup de matériaux qui décrivent les actes divins de manière
élogieuse, mais sans déjà exprimer l'idée yahviste de leur exclusivité eu égard au salut.
Parmi les matériaux ayant été à la disposition du Yahviste. il faut compter les textes
traditionnellement (et faussement) considérés comme formant une «source» E; cf.
ci-dessus la note 18.

48 Cf. p. ex. G. von Rad, Théologie I. p. 138: «Indubitablement, la grande fresque
que peint le Jahviste de l'irruption du péché et de l'avalanche de contrecoups qu'il
provoque, dans Genèse 3-11, est. au regard du reste des documents de l'Ancien
Testament, quelque chose de singulier. Car Israël n'a jamais parlé ailleurs du péché d'une
manière aussi universelle, aussi révélatrice à travers des modèles typiques, ni aussi
exhaustive. » (Au lieu du terme assez faible de «la grande fresque», l'original allemand
se sert de la notion fortement théologique: «die große Hamartiologie»).



232 MARTIN ROSE

Genèse jusqu'à la chute de Jérusalem. Cela étant, les considérations historiques

orientées «en arrière» ont intégré successivement des matériaux du
passé et finalement même des légendes et des mythes de la création49.

Cette deuxième et plus grande historiographie est empreinte, pour ainsi
dire, d'une théologie de la grâce divine50, ou pour l'accentuer à l'aide du terme
de Luther: «sola gratia». Il n'existe plus une activité salutaire de l'homme.

En contraste avec cette théologie «yahviste», une autre couche littéraire
envisage de nouveau les possibilités positives de l'homme, à savoir celle du
culte. Voilà l'idée de la source «P», de la source «sacerdotale». A mon avis,
elle est vraiment conçue comme œuvre concurrente de l'historiographie
yahviste. L'œuvre «P» ne voit pas la nécessité de corriger le thème de l'obéissance

et de la désobéissance de l'ancien Deutéronomiste, mais bien la conception du
Yahviste exprimée dans les livres de la Genèse jusqu'aux Nombres. Elle

exprime sa protestation contre la théologie de la «sola gratia» et contre le

tableau négatif de l'activité humaine par rapport au salut global; pour elle, le

culte est un symbole positif de la coopération constructive de Dieu et de

l'homme pour l'existence de l'humanité et du monde51. A cause de cette

conception concurrente, elle se borne à corriger uniquement les livres
spécifiquement yahvistes par son propre exposé; il est évident qu'elle se sert, elle

aussi, de matériaux plus anciens dont quelques-uns déjà avaient été fixés par
écrit, pour former sa propre historiographie52. Elle se concentre, tout
naturellement, sur les thèmes cultuels comme les sacrifices, la législation cultuelle
et l'équipement du lieu sacré, très largement présentés à l'occasion du récit du

Sinaï, mais aussi insérés dans les récits des Patriarches (p. ex. le thème de la

circoncision dans Gen 17) et même dans le récit de la création (p. ex. le thème

49 Même si la pensée théologique de cette historiogaphie est marquée par une
expérience autre et beaucoup plus profonde que celle des documents mésopotamiens (p.ex.).
il n'est pas du tout un phénomène singulier qu'un regard historique orienté « en arrière »
s'engage finalement dans «l'histoire» légendaire ou même mythique (cf. les rois
antédiluviens qui précèdent encore les «rois qui habitaient des tentes»; Th. Jacobsen, The
Sumerian King List, pp. 55ss, et voir ci-dessus les notes 37 et 38).

50 Gen 6,8: «Noé trouva grâce aux yeux du Seigneur»; cf. 18,3; 19,19; 30,27 etc.,
évidemment une expression révélatrice de la théologie yahviste.

51 CL. Westermann, The'ologie de l'Ancien Testament (1978), trad, franc. Genève
1985, p. 33 : « Dans l'histoire des origines, le sacrifice est présenté comme un acte faisant
obligatoirement partie de la vie humaine répondant immédiatement, in Gn.4, au Dieu
qui bénit, in Gn.8,20-22 à son action salvatrice.» G. vox Rad, Théologie I, p. 168:
«L'œuvre sacerdotale contient la révélation d'un ordre sacral qui légifère sur la vie
cultuelle et sur l'appareil complexe des sacrifices et des rites par lesquels Israël pourra
accomplir les devoirs de ses relations avec Dieu.»

52 G. von Rad. Théologie I, p. 205 : «Quant au document sacerdotal, la découverte
de matériaux anciens, voire d'une très haute antiquité, a surpris, au regard de l'attitude
antérieure qui datait globalement le tout d'une époque tardive». Cf. dans l'Introduction
de H. Cazelles, p. 224: «Il ne faut jamais oublier la phrase d'A. Lods sur ces textes:
< L'important édifice sacerdotal était formé en majeure partie de pierres anciennes voire
très anciennes.)»



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 233

du sabbat, du septième jour dans Gen 2, 2 et 3)53. L'intérêt de l'œuvre
sacerdotale s'exprime presque partout. C'est pourquoi l'unanimité de la recherche

vétérotestamentaire est entière concernant l'étendue de cette œuvre qui est

d'un style tout à fait typique54.

Genèse .: Exode « Historiographie deutéronomiste n

-4 jf

[
Jt

" i iiaiui *vjyi ajjjirt; ydl IVIbltd »

l I 1 111 UliHistoriographie yahviste»

Ì t t
synthèse rédactionnelle

a ae

71

l/itf/ÀM/i i
Genèse Exode Lévitique Nombres
(dès Gen 1.1]

« l'œuvre sacerdotale »

Ainsi, nous avons donc deux œuvres concurrentes sous les yeux, mais

quant à la situation littéraire de la Bible, il nous faut constater que ces deux

œuvres sont finalement compilées; c'est pourquoi nous possédons quelques
doublets, parfois évidents au premier coup d'œil (p. ex. les deux récits de la

création), quelques fois moins évidents, visibles seulement après une étude

détaillée (p. ex., les contradictions du récit du déluge).

Je clos ici mes remarques concernant ma thèse de la croissance du corpus
historiographique de la Bible. Ma proposition résout p. ex. un des problèmes

53 Cf. O. H. Steck, Der Schöpfungsbericht der Priesterschrift (FRLANT 115). 1975,
2e éd., Göttingen 1981, surtout pp. 190ss.

54 R. Smend, Entstehung des Alten Testaments, pp. 47. 49 etc. ; cf. l'article «document

sacerdotal » dans le Dictionnaire biblique universel de L. Monloubou et M. F. Du
Buit, p. 658 : « La présence de P est facilement repérable, grâce à des notes originales. La

chronologie est particulière...; le style est sec, le vocabulaire technique...»
ss La question de la fin de l'œuvre sacerdotale est très discutée dans la recherche

vétérotestamentaire (cf. G. von Rad, Théologie I. p. 75 : « La clarté n'est même pas faite

sur les limites de l'œuvre. Alors qu'on lui assignait naguère une part considérable dans la

description du partage de Canaan dans Josué 13-19. l'opinion actuelle se renforce dans

l'idée que le document prend déjà fin dans le livre des Nombres. »). Voir mes remarques
critiques dans Deuteronomist und Jahwist. pp. 25-27, 52s etc. (cf. p. 328 n. 67).



234 MARTIN ROSE

très fréquemment discutés, à savoir celui de la fin ouverte56 de la source «J»:
d'après ma thèse, il n'est plus nécessaire de discuter de l'existence éventuelle
d'un récit yahviste de la conquête du pays, car mon auteur yahviste connaissait

déjà le récit de la conquête présenté par le livre de Josué. Il ne veut pas le

remplacer par un autre de sa propre plume, mais il a pour but d'élargir
l'horizon national et théologique vers une perspective universelle et
profondément anthropologique. Dans mon jugement, cette œuvre yahviste n'appartient

plus à l'époque salomonienne, mais doit être datée de la fin de l'exil
babylonien ou peu après57.

C'est une post-datation de cinq siècles environ par rapport à la vue
traditionnelle des sources, et on peut s'imaginer les conséquences profondes d'une
telle modification. Cela n'implique pas seulement la modification de quelques
dates, mais encore plus fondamentalement, de la conception de l'histoire et,

par conséquent, de celle de la théologie.

III. Implications théologiques

Des réflexions herméneutiques révéleront très clairement que toute décision

pour une certaine méthodologie exégétique implique un aiguillage
théologique de grande importance. En ce qui concerne ces aiguillages théologiques,
je vais, pour terminer, ajouter quelques remarques. Pour donner un nom (et

une théologie) à titre d'exemple, j'ai choisi G. von Rad, mentionné déjà à

plusieurs reprises dans ce qui précède, qui est, en fait, un des meilleurs
spécialistes de l'Ancien Testament de notre siècle, auteur de cette «Théologie»
bien connue, qui représente un des exposés les plus impressionnants de son

genre.
G. von Rad a dérivé toute sa conception de la formation du Pentateuque

(plus précisément de son «Hexateuque») en prenant le petit «credo» de

Dtn 26 comme point de départ58; la plus ancienne confession de la foi en
Yahvé avait déjà une forme historique59 contenant les thèmes principaux du
Pentateuque. Au début, il existait une confession très courte de la foi qui, plus

56 Voir ci-dessus avec la note 29.
57 Cette indication correspond à la datation de ma «couche deutéronomistique la

plus récente» (M. Rose. Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes, p. ex. pp. 155s): cf. la
mention de la théologie deutéro-ésaïenne universaliste, ci-dessus p. 231.

58 G. von Rad a développé sa conception premièrement dans son ouvrage de 1938
intitulé Das formgeschichtliche Problem des Hexaieiich (voir ci-dessus la note 20): cf.
dans sa Théologie I, p. 112: «Le plus important du genre est le credo de Deutéronome
26:5-9 qui présente tous les signes d'une haute antiquité».

59 Théologie I. p. 112: «Les plus anciennes confessions de la foi en Yahvé avaient
déjà une forme historique en ce sens qu'elles rattachaient le nom de ce Dieu à l'énoncé
d'un acte historique».



CORPUS HISTORIOGRAPHIQUE DE LA BIBLE 235

tard, a trouvé un développement presque «dégénéré»60 dans les historiographies

du Pentateuque. En conséquence, au cours de la composition du
Pentateuque, rien de nouveau fondamentalement ne s'ajoutait à la foi transmise61 ;

G. von Rad parle d'un «processus d'accumulation de récits et d'élargissement
de la théologie de l'ancien schéma»62. Vous avez remarqué que, d'après G.

von Rad, ce n'est que la théologie de l'ancien schéma qui est élargie par les

rédacteurs ultérieurs; cette ancienne théologie était plus importante que celle
des rédacteurs. D'autres notions de G. von Rad sont les suivantes: «à l'égard
de la forme, une extension de l'ancien credo» ou «la croissance hétéroclite»63
etc.

C'est là une théologie dominée par la primauté des débuts, c'est-à-dire que
celui qui a compris les débuts, a compris toute la théologie, ou pour le formuler
d'une manière plus accentuée, celui qui a compris la première révélation
divine (YUroffenbarung), a compris toute la révélation historique64.

Une telle théologie de la primauté des débuts a pour conséquence p. ex. que
toute l'époque d'Israël sédentaire dans le pays de Canaan ne semble être qu'un
temps de décadence religieuse causée par l'influence cananéenne65, et ce n'est

que l'activité des prophètes qui oppose à ce développement décadent leur
«stop!» énergique et ramène l'orientation religieuse aux débuts tout purs66.

Toute l'histoire d'Israël est jugée et mesurée à l'aune de ses débuts, de la

fidélité à l'origine.

60 Das formgeschichtliche Problem des Hexateiich (Gesammelte Studien I), p. 10;
dans sa Théologie (I, p. 8) il parle du processus des actualisations qui a «fini par
boursoufler les anciennes expressions de la foi jusqu'à leur donner cet aspect informe
sous lequel nous sont parvenues les traditions».

61 Théologie I, p. 70: «On verra qu'au cours de cette période, de 900 à 650 environ,
plus rien d'essentiellement nouveau ne s'est passé au point de vue de l'histoire des
traditions. »

62 Théologie I, p. 114.
63 Théologie I, p. 114.
64 Théologie I, p. 23 : «La sortie d'Egypte et la délivrance de la mer Rouge ont pénétré

dans la confession de foi des Israélites, jusqu'à en constituer le fondement autour duquel
toute l'histoire de l'Hexateuque s'est ordonnée » (au lieu du mot « fondement » l'original
allemand utilise la notion bien révélatrice «Urbekenntnis»).

65 Après le paragraphe traitant «les débuts» (Théologie I, pp. 15ss) suivent deux
paragraphes portant lc terme significatif de «la crise» dans leurs titres (pp. 24ss resp. pp.
41 ss) ; cf. p. 63 : « sous la monarchie, les antiques traditions sur Yahvé ont été soumises,

par la symbiose permanente avec l'ancienne population cananéenne, à un processus
toujours plus intense de syncrétisme, ou contraintes en d'autres cas à un isolement
réprobateur. A cette décomposition insidieuse de la foi en Yahvé en un syncrétisme,
vint s'ajouter enfin un engouement croissant pour les cultes étrangers, au cours des

périodes assyrienne et babylonienne. »
66 Théologie I, p. 65: «A une époque d'érosion intérieure et de désagrégation

progressive, la foi en Yahvé s'est montrée capable de resurgir une fois encore, dans une sorte
d'éruption de forme nouvelle: la prédication des prophètes.» Cf. p. 66s: «Qu'y a-t-il de

commun dans le message de ces prophètes Leur première caractéristique est qu'ils sont
enracinés dans les traditions sacrales fondamentales des premiers temps... Il est évi-



236 MARTIN ROSE

Pour l'essentiel, c'est une théologie orientée de manière rétrospective. En

effet, il est vrai que nous sommes tous des épigones, successeurs des

expériences vécues dans le passé; mais ce n'est pas notre seule détermination que
d'être des successeurs. Si nous ne voyions que les symptômes épigonaux et la

décadence, la conséquence serait alors que notre théologie aurait beaucoup de

peine à accepter le présent, et de plus, à développer des espoirs concrets pour
l'avenir. Un tel avenir programmatique n'aurait pas d'autre tâche que de se

confiner dans le cadre donné par les origines. Telles sont les conséquences

inévitables d'une accentuation exagérée des débuts; finalement on en perd
même l'avenir.

A juger cela superficiellement, il n'y a pas une grande différence entre cette

théologie rétrospective et mon exégèse qui semble être elle aussi rétrospective
en commençant par la fin et reculant tout en avançant vers les débuts du

Pentateuque. Cependant, la différence fondamentale consiste en ce que je
prends le résultat final d'un processus littéraire, lui aussi, très au sérieux et lc

considère comme théologiquement important. L'intérêt du dernier rédacteur

est aussi digne d'une réflexion théologique67 que celui du premier auteur. A

mon avis, les derniers rédacteurs, en général des successeurs comme nous,

montrent très souvent un respect consciencieux et profond pour la tradition, de

sorte qu'ils peuvent être un modèle pour nos rapports avec cette tradition.
Pour résumer, j'aimerais plaider pour une «théologie réaliste», cela veut

dire une théologie qui respecte le fait que nous sommes successeurs, membres
ultérieurs d'une chaîne très longue et que nous avons une grande responsabilité

envers les matériaux transmis, envers le passé. Une théologie réaliste

respecte tout cela. Mais en même temps, nous avons besoin d'une théologie
réaliste pleine d'espoir, cela veut dire une théologie ouverte au présent et à

l'avenir. Et si j'utilise le mot «ouverte», cela signifie, pour moi, autre chose

qu'une théologie prédestinée et préfigurée par les débuts et par les origines,
mais «ouverte» au plein sens du mot.

demment dans la nature même du prophète d'être enraciné de cette manière dans la
tradition religieuse; sans cet enracinement, sa vocation serait impensable et comme l'a
montré leur polémique, les prophètes l'ont perçue plus purement et plus originalement
que leurs contemporains. »

67 II est vrai que l'ancienne critique littéraire («la séparation des sources») a poursuivi

l'effort de découvrir les éléments les plus anciens d'un texte (p. ex. 1'« ipsissima
vox» d'un prophète) en disqualifiant les ajouts rédactionnels comme une altération
futile du sens primitif. Mais aujourd'hui, l'actuelle méthode de «l'histoire des
rédactions» insiste sur la considération exégétique et théologique de chaque couche littéraire,
tant celle d'un «auteur» que celle d'une «main rédactionnelle». Pourtant, cette
tendance moderne court le danger de s'approcher de l'autre extrême, à savoir de mettre
unilatéralement et exagérément l'accent sur la forme finale d'un texte (p. ex. un certain
courant de «l'analyse structurale» et les partisans d'une certaine compréhension de la
«Théologie biblique»; cf. R. Rendtorff, Das Alte Testament, pp. IXs, 137ss etc.).
L'actuel mouvement pendulaire vers l'autre extrême est bien compréhensible, mais
contient le risque d'un appauvrissement théologique.


	La croissance du corpus historiographique de la Bible : une proposition

