Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques
Artikel: Réforme et cecuménisme

Autor: Ricca, Paolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 187-195

REFORME ET ECUMENISME

PaoLo Ricca

C’est la un theme d’'importance capitale, mais aussi un théme redoutable.
Son importance releve du fait que «réforme» et «cecuménisme» sont, du
point de vue protestant, les deux loyautés qui nous habitent, nous passion-
nent, nous interrogent sans cesse, en méme temps qu’elles nous identifient.
Nous avons, du moins nous ecsperons et essayons d’avoir cette double identité,
de chrétiens réformés et cecuméniques. Mais il est vrai aussi que ce théme, si
capital, est redoutable. Pourquoi? Parce qu’il se pourrait que I’cecuménisme
enfanté par le protestantisme (surtout anglican, a vrai dire, mais il s’agissait
d’un anglicanisme plus «protestant» que celui d’aujourd’hui), se retourne,
pour ainsi dire, contre son pére, et méme sans le vouloir ou le savoir, comme
dans la tragédie grecque, I’élimine. Le protestantisme aura été alors le berceau
de 'ceccuménisme; et 'ccuménisme aura €té le tombeau du protestantis-
me.

Telle est, en effet, une des hypothéses possibles: I'cecuménisme, envisagé
comme la «phase supréme» du protestantisme, son épanouissement ultime,
mais en méme temps son épuisement, sa fin. Pas seulement la fin de «I’ére
protestante», la fin d’une époque, mais la fin d’un univers spirituel et du corps
social qui I'exprimait. Bien sur, «la fin du protestantisme» peut signifier deux
choses bien différentes, voire opposées: son évaporation spirituelle et sa dis-
solution sociologique, ou bien sa diffusion, sa dissémination dans le corps du
christianisme. Il se peut que plusieurs protestants aient cru que le protestan-
tisme serait le levain de 'ececcuménisme et que, a travers et griace a 'cecumé-
nisme, le christianisme se «protestantiserait»: en ce cas, ['cecuménisme
entrainerait la fin du protestantisme mais en méme temps la « protestantisa-
tion» du christianisme (occidental du moins). Cet espoir — sl existait chez
quelques-uns — doit étre abandonné; 1l s’est révélé étre une illusion. Les
développements récents du mouvement cecuménique ont suffisamment dé-
montré que I"'cecuménisme n’est pas et ne va pas devenir la longa manus du
protestantisme sur le christianisme. Bien au contraire, plusieurs observateurs
remarquent que ce n’est pas la protestantisation du christianisme qui est en
train d’avoir lieu par le truchement de ’'ceccuménisme, mais sa catholicisation.
Dans la ligne de ces remarques il est évident que le rapport entre «réforme» et
«ecuménisme» n’est pas linéaire et pacifique, il est problématique et criti-
que.

On peut — on doit — poser la question: ’cccuménisme est-il un mouve-
ment de réforme du christianisme? Au niveau des mentalités, sans doute; la



188 PAOLO RICCA

transition de la mentalité confessionnelle a la mentalité cecuménique est en
vérité une réforme intérieure assez profonde. Au niveau des structures, bien
moins ou presque pas. On pourrait peut-étre dire que ’ceccuménisme est un
mouvement de réforme modérée, son but principal semblant étre la récupé-
ration des valeurs perdues du fait de la confessionnalisation du christianisme.
La confessionnalisation implique un certain appauvrissement des confessions
les unes par rapport aux autres et de toutes par rapport a la plénitude chré-
tienne. L’cecuménisme rendrait a chaque confession les valeurs qu’elles avait
perdues. La réforme cecuménique a plutdt le caractére d’une réintégration des
valeurs: le protestant recouvre un certain nombre de valeurs «catholiques»;
le catholique recouvre un certain nombre de valeurs «protestantes». L’cecu-
meénisme aboutit a une osmose de valeurs. Cela est en soi trés positif, mais ne
peut pas étre le but de 'cecumeénisme. Car le but de 'cccuménisme est en
dehors de I’Eglise et des Eglises, dans le monde, dans la mission et le témoi-
gnage de I'Eglise. Le but de I’cecuménisme est de qualifier mieux et a nouveau
la présence et le témoignage de I’Eglise dans le monde. Cette meilleure et
nouvelle qualification du christianisme dans le monde contemporain est-elle
le fruit de 'osmose des valeurs réintégrées? La question reste ouverte; il n’est
pas dit qu’il en soit ainsi. Peut-étre cette phase actuelle de la réintégration des
valeurs pourrait-elle étre préparatoire. En ce sens, on en serait encore a un
pré-cecumeénisme en vue de la phase ultérieure qui serait ’émergence de la
dimension cecuménique dans la vie des Eglises.

Jaimerais a présent traiter le théme plus directement et personnellement
en trois temps:

1. — Reforme et protestantisme, en tant qu’Eglises «réformées».

2. — Réforme et catholicisme dans la situation actuelle et surtout par rapport
au catholicisme qui est notre partenaire chrétien immédiat.

3. — Protestantisme et cecuménisme. Quel avenir?

[. Réforme et protestantisme

Nous sommes, dit-on, les héritiers de la Réformation. Mais la Réformation
peut-elle devenir un héritage? Jusqu’a quel point une Réformation devenue
un héritage est-elle encore une Réformation ? Il n’existe qu'une fagon d’hériter
la Réformation: c’est de la continuer. Mais continuer la Réformation, cela ne
peut pas étre un héritage, mais cela doit étre une création originale. Ces
quelques remarques suffisent a faire comprendre qu’il n’est pas facile de
répondre & la question: d’ou venons-nous? Ce qu’a été la Réforme du XVI°
siécle reste encore, malgré tout, assez mystérieux. Soit au niveau de 1’élabo-
ration historiographique, soit au niveau de la sensibilité des corps sociaux, il
se produit une rationalisation de la Réforme qui trahit, peut-étre, des aspects
essentiels de cet événement, qui échappe 4 une systématisation. On dit volon-



REFORME ET (ECUMENISME 189

tiers, par exemple, que les Réformateurs n’ont pas voulu créer une Eglise; ils
I'ont pourtant bien créée! Ils ont envisagé une nouvelle Eglise, prétendant que
c’était toujours la vieille, ’originale, la premiére, I'apostolique; mais, en fait,
ils ont construit de leurs mains une nouvelle Eglise. Ils ne voulaient pas,
dit-on, or ils ont voulu! Il faut donc étre trés prudent quand on aborde la
nature profonde de la Réforme. Il n’y a pas de consensus cecuménique, pas
méme peut-étre un consensus protestant sur ce phénomene unique dans
I’histoire du christianisme qu’est la Réforme protestante. Il n’est pas du tout
simple de discerner la nature de cet événement, ni de discerner son sens dans le
cadre de I’histoire de ’Eglise. Pour ma part, je serais de I’avis que tout en ayant
débuté comme réforme de I’Eglise, la Réformation est bientdt devenu une
nouvelle forme de christianisme. C’est ce que Karl Barth, dans sa fameuse
conférence Reformation als Entscheidung (1933), déclare quand il affirme que
la Réformation a été une refondation de I’'Eglise. Il est pratiquement vrai que la
Réformation a créé un nouveau type de christianisme qui, de fagon naturelle,
a nécessairement débouché sur un nouveau modéle d’Eglise, qui prétendait
étre I'Eglise apostolique, mais ne I’était méme pas. Nous le savons au-
jourd’hui: c¢’était une Eglise qui n’avait jamais existé, ¢’était une création
inédite. Et c’est bien pour cela que cette Reformation a été repoussée: elle
n’était pas seulement une réformation. Un fondement nouveau a été donné a
I'Eglise, qui ne pouvait que déboucher sur une nouvelle construction ecclé-
siale. Si ’Eglise existante, traditionnelle, avait di accepter la Réformation,
telle qu’elle s’exprime déja, dés les années 1520, dans la Captivité de Babylone,
par exemple, elle aurait di subir un changement si profond, si radical, si total,
elle aurait da étre tellement «renversée», qu’elle n’a pu que dire: «c’est trop» !
En effet, ¢’était trop pour une institution, car une institution ne peut se renier
complétement. Il existe une exigence de continuité institutionnelle élémen-
taire et on ne peut s’étonner que les événements aient suivi le cours qu’ils ont
suivi.

L’Eglise d’alors aurait pu accepter ce qui €tait déja dans I’air depuis le XIII¢
siécle et qui s’exprimait a tous les niveaux: un renouveau cecuménique, c’est-
a-dire modére, qui ne mette pas en cause sa structure, son visage méme.

Si nous sommes donc une création chrétienne originale et inédite, trois
conséquences peuvent en étre tirées:

a) Tout d’abord, si nous voulons vivre selon cette trajectoire de la Réfor-
me, si ¢’est possible — mais il n’est pas dit que ce soit possible —, nous
n’existons pas en fonction de la réforme du catholicisme, en fonction de
I’Eglise de Rome. Nous ne sommes pas sa ré¢formation (elle a d’ailleurs
trouvé la sienne aujourd’hui). Il est trop tard pour cela. Dans I’évangile,
il y a souvent la mention du «trop tard». Bien sir, nous cherchons la
communion avec I'Eglise de Rome, ainsi qu’avec les autres expressions



190 PAOLO RICCA

du christianisme. Bien siir nous cherchons 1'unité chrétienne et nous y
travaillons. Mais nous sommes autre chose que la réformation de
I’Eglise de Rome.

b) Nous devons prendre sur nous tout le poids de cette existence, comme
forme particuliére du christianisme. Dans un cadre de chrétienté, cela
pouvait étre relativement facile. Le christianisme avait une base socio-
logique assurée; mais tout cela s’effrite de plus en plus. Que faut-il faire
pour rester église tout en devenant diaspora? Que faut-il faire pour
rendre signifiante dans une culture séculiére la forme de christianisme
que nous exprimons? Plus encore, comment peut-on continuer au-
jourd’hui cette forme de christianisme créée au X VI€ siecle? Comment
"actualiser?

¢) Il se pose aussi une question plus pénible: Jusqu’a quel point nos Eglises
n’ont-elles conservé que la forme de la Réforme (la forme de la liberté,
par exemple; la forme de la collégialité; la forme de la laicité; etc.)?
Jusqu’a quel point la forme est-elle devenue la substance? Le semper
reformanda est un slogan qui ne semble pas étre davantage appliqué
chez nous qu’ailleurs! Nous sommes peut-étre dans une situation post-
réformée. Nous devrions nous appeler: Eglise post-réformée. Ce qui
veut dire: pré-réformée!

En méme temps qu’on doit constater une cristallisation de la Réforme dans
le christianisme réformé, il faut remarquer ce qui est en train de se passer dans
le catholicisme. Depuis Vatican II une phase nouvelle de I’histoire du catho-
licisme a commencé. Je 'exprimeral ainsi: le catholicisme connait un pro-
cessus d’¢vangélisation sans «déromanisation». L’évangélisation du catholi-
cisme est un phénomeéne bien connu qui n’a pas besoin d’étre illustré. Renou-
veau biblique dans le culte et la vie des fidéles: une intense alphabétisation
biblique est en cours; renouveau liturgique ; renouveau charismatique; renou-
veau cecumenique. On pourrait parler longuement de chacun de ces renou-
veaux. Dans certains cas ou pays, le catholicisme manifeste a ’égard d’un ou
plusieurs de ces renouveaux un dynamisme et une fraicheur tout a fait remar-
quables et parfois supérieurs en force et en qualité a ceux du protestantisme.
Mais, a co6té de tout cela, j’aimerais rappeler trois phénoménes qui me parais-
sent spécialement importants, qui peut-étre révelent plus et mieux que d’au-
tres la nouveaute qui s’est créée a 'intérieur du catholicisme romain.

a) Le premier phénoméne est la floraison extraordinaire (en tout cas en

Italie) de groupes et communautés de toutes sortes qui, en général, sont
des lieux importants de conscientisation vocationnelle, de formation



REFORME ET (ECUMENISME 191

spirituelle et aussi d’échange pastoral. I1 s’y méne une activité pastorale
de groupe souvent tout a fait remarquable. A c6té de structures rigides,
parce que «sacrées», on trouve donc cette réalité nouvelle, ce visage
caché de I’Eglise catholique qui révele une créativité communautaire
qui enrichit énormément la vie ecclésiale.

b) Le deuxiéme phénomeéne est celui des communautés de base, en Europe
et en Amérique latine, peut-€tre ailleurs. La nouveauté est qu’il s’agit, en
général, de base paroissiale; ce n’est pas une base élitaire, un groupe
choisi (comme, par exemple, une communauté monastique), mais une
base populaire et cette base populaire devient un sujet agissant et res-
ponsable. C’est au fond le vieux principe cher, entre autres, a Luther de
la communauté chrétienne adulte; 1l s’agit d’une sorte de «congréga-
tionnalisme catholique».

c) Le troisiéme phénomeéne est sans doute la participation active de vastes
zones du catholicisme du Tiers-Monde aux mouvements de libération,
dans les divers sens que ce mot revéet selon les situations locales. La
théologie qui en est issue, 1a théologie de la libération, est une nouveauté
quasi absolue dans la tradition théologique catholique. Elle introduit
des tensions et des contradictions remarquables dans le corps du catho-
licisme. C’est un évangile nouveau. Toute I’histoire moderne a été
caractérisée par le fait que la liberté a toujours été I’Evangile de mou-
vements laics. La théologie de la libération porte un souci de la liberté de
I’autre qui est nouveau, qui marque la présence de la Réforme dans le
catholicisme. Il est tout de méme €tonnant que la forme la plus auto-
ritaire du christianisme ait ét¢ le berceau de ce christianisme libertaire.
C’est la un exemple de I’action paradoxale de I’Esprit de Dieu qui crée
des surprises.

Ce processus d’évangélisation n’a jusqu’ici pas déterminé un processus
paralléle de «déromanisation» du catholicisme. Cela entraine une réflexion
sur la romanitas et son poids dans le catholicisme. En quoi consite la «ro-
manisation» du catholicisme — une romanisation qui ne semble pas jusqu’ici
avoir été affectée par I’évangélisation? Ici aussi je me bornerai a trois élé-
ments.

a) Le premier est que Rome a une vocation (mission) de présidence qui
débouche sur une affirmation de primauté. Cette primauté a été dog-
matisée et comme on le sait, elle est devenue un article de foi. On peut,
bien sir, discuter le poids réel de cet article de foi. Néanmoins il est 1a et
il constitue un des problémes cecuméniques majeurs, méme s’il ne faut
pas l'isoler du probléme de I’épiscopat et de ses prérogatives selon la
doctrine catholique. Cette idée de primauté est romaine et uniquement
romaine, méme si elle se pare de paroles et de pensées évangéliques.
Mais est-elle évangélisable? C’est une question sérieuse qu’il convient
de se poser.



192 PAOLO RICCA

b) Le deuxiéme élément est un certain modéle d’unité chrétienne, celui
d’une universalité trés articulée, qui a un centre visible et personnel, qui
ne symbolise pas I'unité mais la fonde. Il la fonde dans le sens qu’il la
régit, il la gouverne, il en marque les limites. Ce modéle d’unité est
¢galement une création romaine, bien sir, elle aussi intégrée a des
éléments évangeliques, elle aussi christianisée.

c) Letroisieme élément est ce qu’on peut appeler le juridisme de la grace. I
existe un lien tres étroit entre grace et pouvoir, et entre pouvoir et droit.
Malgré le renouveau ecclésiologique qui a eu lieu depuis 'encyclique
Mystici Corporis, malgré la grande vague des théologiens catholiques (et
du Concile Vatican II) qui ont parlé de I’Eglise comme sacrement et
comme mystére, on n’a pas I'impression que la liberté de la grace ait
gagné du terrain par rapport au cadre juridique dans lequel elle se trouve
placée. J’ai I'impression que tous les problémes tels que 1’hospitalité
eucharistique, méme les mariages mixtes, pourraient étre résolus plus
aisément si ce juridisme de la grace était moins marqué. Ce juridisme
est, lul aussi, une spécificité romaine.

Voici donc la situation: la Réforme intérieure et extérieure a créé dans le

catholicisme un processus d’évangélisation sans provoquer sa «déromanisa-
tion». Cette situation est en tout cas en mouvement.

I11. Protestantisme et @cumenisme

Ici, et malgre ce troisiéme sous-titre, il ne s’agit pas en priorité d’un pro-
bléme confessionnel. Ce qui est dit du protestantisme peut aussi concerner les
autres confessions. Le protestantisme doit étre ceccuménique, mais il ne doit
pas s’identifier a 'ceccuménisme. L’cecuménisme est une dimension de son
existence, il n’est pas son tout; il est le cadre normal de son existence, il ne doit
pas devenir sa limite. Il y a déja assez d’exemples qui donnent I'impression
que 'cecuménisme finit par devenir ou une limite ou un alibi. Il faut donc
garder une situation dialectique entre Eglise et ecuménisme. Il ne doit surtout
pas devenir une sorte de chanson d’amour qui nous séduise et nous fasse
oublier que le but ultime de I’Evangile est ’'unité non pas des chrétiens, mais
des hommes. Que nous faut-il faire pour remplir humblement (car Dieu, me
semble-t-il, est en train de nous humilier), mais avec ténacité, notre tache de
serviteurs inutiles ? Il nous faut un double courage: le courage de la fidélité et le
courage de la créativité, de la nouveauté, de I'inédit. Au fond ce sont les deux
courages des Réformateurs: leur courage de fidélité a engendré celui de la
créativité. Aujourd’hui on ressent la méme nécessité: si c’était possible, il
faudrait réinventer le protestantisme. Peut-étre est-ce possible. Certainement
cela est possible a Dieu. Quels sont les contenus de ces deux courages? Tres
briévement je vais essayer d’en dire quelque chose.



REFORME ET (ECUMENISME 193

A propos du courage de fidélite, je dirai que nous devons le concentrer sur
un point: fidélité au Christ, fidélité a Jésus. Au fond nous n’avons rien d’autre
que lui, méme si en lui nous avons tout. Il y a une phrase fameuse de Karl
Barth (dans Parole de Dieu, parole humaine) ou 1l disait: la Réforme nous a
tout enlevé en nous laissant seulement la Bible. On peut lui faire écho: la
Réforme nous enléve sans cesse tout en nous laissant seulement le Christ. Le
Christ est la substance de la Réforme, il est la substance de I’cecuménisme, il
est la substance de la foi, de la vie, de la joie, de la paix, de la réconciliation, du
salut; il est la substance de I’Eglise, il est ’espérance du monde. Vous con-
naissez sans doute la page inoubliable de Calvin sur le Christ:

«Or puisque nous voyons que toute la somme et toutes les parties de notre salut
sont comprises en Jésus-Christ, il nous faut garder d’en transférer ailleurs la moindre
portion qu’on saurait dire. Si nous cherchons salut: le seul nom de Jésus nous
enseigne qu’il est en lui. Si nous désirons les dons du Saint-Esprit: nous les trouvons
en son onction. Si nous cherchons force: elle est en sa seigneurie. Si nous voulons
trouver douceur et bénignité: sa nativité nous la présente, par laquelle il a ¢té fait
semblable a nous, pour apprendre d’étre pitoyable. Si nous demandons rédemption:
sa passion nous la donne. En sa condamnation, nous avons notre absolution. Si nous
désirons que la malédiction nous soit remise: nous obtenons ce bien-la en sa croix.
La satisfaction, nous I’avons en son sacrifice; I’expiation, en son sang; notre récon-
ciliation a été faite par sa descente aux enfers. La mortification de notre chair git en
son sépulcre; la nouveauté de vie, en sa résurrection, en laquelle aussi nous avons
espérance d’immortalité. Si nous cherchons I’héritage céleste: il nous est assuré par
son ascension. Si nous cherchons aide et confort, et abondance de tous biens: nous
I'avons en son régne. Si nous désirons d’attendre le jugement en sireté: nous avons
aussi ce bien, en ce qu’il est notre Juge.

En somme, puisque les trésors de tous biens sont en lui, il nous faut de la puiser
pour étre rassasiés, et non d’ailleurs. Car ceux qui non contents de lui vacillent ¢a et
la en diverses espérances, méme quand ils auraient leur principal égard en lui, ne se
tiennent pas a la droite voie, d’autant qu’ils détournent une partie de leurs pensées
ailleurs. Au reste, cette défiance ne peut entrer en notre entendement, quand nous
avons une fois bien connu ses richesses».!

Voici I’héritage de la Réforme: c’est lui, le Christ vivant. Dans ce courage
de fidélité au Christ, je crois qu’on pourra trouver aussi le courage de I'in-
ventivité chrétienne, le courage des «choses nouvelles», le courage de ce qui
n’est pas encore, le courage du Saint-Esprit qui est précisément depuis tou-
jours /’Esprit créateur. Le courage de la créativité, c’est le courage du Saint-
Esprit. Quand je dis qu’il faut ré-inventer le protestantisme, je veux dire qu’il
faut créer du nouveau, il faut s’aventurer vers I’inconnu, comme Abraham. Il
faut écouter ce que I’Esprit dit aux Eglises. J’aimerais indiquer (mais ce n’est
qu'un exemple, de plus trés discutable, trés partiel méme) quatre démarches
possibles vers I’inédit chrétien (inédit pour nous, peut-étre pas pour d’au-
tres).

"inst. Chrét. 11, 16.19. (éd. Labor et Fides, 1955, p. 281).



194

PAOLO RICCA

11 faudrait que nos églises soient a méme de réaliser ce qu’avait entrevu
Bonhoefter dans sa prison: la synthése entre priere et justice. Nous
sommes dans le domaine de la politique. Il existe, je le sais bien, apres la
fievre de 68, une méfiance et méme un dégolt pour la politique. On peut
le comprendre. Mais il ne faudrait pas que ce dégotit devienne un dégoiit
pour le prochain. Car en fin de compte, le probléme politique, c’est le
probléme du prochain, qui est au cceur méme du christianisme. Nos
¢églises ont encore beaucoup trop peu de courage et de liberté intérieure
par rapport a la politique. Mais il s’agit d’assumer la politique dans la
priere, de ’exorciser par la priére. Car la politique peut bien sQr aussi
¢tre habitée par les démons! L’information jouerait ici un role essentiel.
Faire servir 'internationalisme chrétien a une information politique a
laquelle on puisse se fier, qui deviendrait priére d’intercession et action
conséquente. Les églises sont encore trop spectatrices de ’agonie des
derniers de la terre. Il faut faire des pas en avant dans ce domaine.

Il y a des progrés a accomplir dans /e domaine de ['éthique: grande
détresse, grand vide. La société de consommation dissout toute valeur,
nous flottons dans le vide. Il faudrait élaborer une morale qui soit
réellement la forme de I’Evangile, une morale qui tout étant une loi, ait
I’Evangile comme sa substance. Tache redoutable mais trés urgente.

. Un chemin tout nouveau demande a étre parcouru: c’est celui de /’es-

thétique, trop longtemps négligée. Signalons ici le livre de Rudolf
Bohren: Dass Gott schdn werde — Praktische Theologie als theologische
Asthetik. «Que c’est beau!» dit Dieu contemplant la création, selon la
traduction d’André Chouraqui. L’Orient chrétien a bien str déja beau-
coup travaill¢ autour de la signification théologique de la beauté. Mais le
probleme de I’esthétique est davantage que le probléme de la beauté et
on ne peut plus vivre une existence chrétienne qui ignore la dimension
esthétique de I’existence et de la réalité. Cette tdche nouvelle ne consiste
pas a annexer quoi que ce soit, mais elle vise a révéler le sens profond,
ultime, de la réalité qui nous entoure, a découvrir des traces de Dieu la
ou, jusqu’a présent, on n’avait a peu prés rien vu.

I1 existe un chemin a parcourir en quéte d’une nouvelle catholicité. On
peut envisager ainsi ’histoire de I’Eglise. Premier millénaire : catholicité
romaine; deuxieme millénaire: crise de cette catholicité (1054 : rupture
avec I’Orient; X VI¢ siécle: rupture en Occident); troisiéme millénaire:
ce sera la création, la construction d’une nouvelle catholicité qui réali-
sera I'unité, 'universalité, mais sans étre la réédition de la catholicité
qui a caractérisé le christianisme pendant le premier millénaire. Dans
cette construction se trouvent deux exigences dont I'une caractérise le
protestantisme dans son histoire jusqu’a aujourd’hui et I'autre, I’his-
toire moderne du protestantisme: I’exigence de la collégialité comme
structure constituant I’essence méme de I’Eglise et, en second lieu, la



REFORME ET (ECUMENISME 195

place et le role de la femme. On doit s’attendre a un changement profond
du christianisme méme quand les femmes non seulement étudieront la
theéologie, mais feront la théologie. Et cela a commencé. C’est l1a une
perspective résolument inédite, d’autant plus qu’il faut bien reconnaitre
que le christianisme a été construit, pensé, exprimé, structuré par
I’'homme. Aujourd’hui que la femme devient productrice, et non seu-
lement consommatrice, I'interprétation méme du fait chrétien s’en
trouvera modifiée, renouvelée, et cela sera essentiel a I'apparition, a
I’épanouissement de cette nouvelle catholicité que, espérons-le, Dieu
donnera au christianisme de demain.

BIBLIOGRAPHIE

MaRIO MIEGGE, I/ protestante nella storia, Torino, Claudiana, 1969.

VITTORIO SUBILIA, La nuova cattolicita del cattolicesimo, Torino, Claudiana,
1967 (trad. frangaise: Le nouveau visage du catholicisme, Geneve, Labor et
Fides, 1968).

PauL TiLLICH, The Protestant Era (Abriged Edition), Chicago, The Univer-
sity of Chicago Press, 1957.



ETUDES THEOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, Louis-Perrier, F-34100 Montpellier

(France: 105 f.f. — Etranger: 125 f.f. — C.c.p. Montpellier 26800 B
Suisse: 36 fs. a CPE Genéve — C.c.p. 12-10181 pr Et. th. rel.)

SOMMAIRE
1986/2

Jacques Pons: Polémique a Tel-Aviv en 591 av J.C.

Guy Wagner: Le Scandale de la croix expliqué par le chant du Serviteur
d’Es 53. Réflexion sur Ph 2, 6-11.

Serge Guilmin: Jona.
P.-A. Stucki et F. Vouga: La Trinité au musée?

Bernard Reymond: L’antitrinitarisme chez les Réformés d’expression
frangaise au début du XTX¢s.

TEXTES ET CONTEXTES

Jean-Bruno Renard: Les rites de passage. une constante anthropologi-
que.

Pierre Biihler: Pour un usage évangélique du rite.

NOTES ET CHRONIQUES

Michel Bouttier: Les Béatitudes.
Odon Vallet: Les Droits de 'homme.
Etienne Domché: La croix et le sacrifice de sanctification.

Jean-Daniel Dubois: Chronique patristique 111.




	Réforme et œcuménisme

