
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques

Artikel: Fonction contemporaine de la réforme

Autor: Duquoc, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118(1986), P. 179-1 i

FONCTION CONTEMPORAINE
DE LA RÉFORME

Christian Duquoc

Je me propose ici de préciser la place, non pas de la Réforme comme
événement passé, mais de celle-ci comme fonction contemporaine. Je choisis
un point de vue que je nomme «structurel». Mais ce point de vue est habité

par une pensée qui est aussi une épreuve : l'idée de Réforme est-elle acceptable

pour un théologien de tradition catholique sans réduction à un hasard
malheureux ou peccamineux? Aussi, pour faire clair, j'indique brièvement l'idée
qui anime mon propos. Toute réforme chrétienne est suscitée par l'écart
grandissant effectivement ou perçu comme tel entre la promesse évangélique
et le vécu tragique des humains au plan ecclésial et social. La Réforme, dont les

Réformes du XVIe siècle sont en quelque sorte les paradigmes, déborde la

question ecclésiale; elle vise à réduire la distance, à un moment donné devenue

intolérable, entre l'Evangile et l'histoire; d'où le surgissement presque
naturel de l'idée de fin des temps. En ce sens, la Réforme s'impose comme une
nécessité, mais ses effets historiques, son retentissement subséquent sont
imprévisibles parce qu'aléatoires. La situation appelle la Réforme, tout en la

fragilisant, c'est-à-dire en en rendant accidentels les effets. Aussi la distance ne
cesse-t-elle de se recréer entre l'Evangile et l'histoire. Aujourd'hui la demande

porte sur la pertinence de l'Evangile pour la transformation de notre monde.
Des mouvements se développent en ce sens au sein des églises. Ces mouvements

exigent une Réforme pour abolir un tant soit peu la séparation de

l'Evangile et de l'histoire. Leurs effets sont également imprévisibles. Toutes
les églises sont bousculées et hésitantes. Une question autre que celle des

Réformateurs du XVIe siècle, mais tout aussi radicale, est en train de

s'imposer. Aucune église n'échappe à son défi — et ceci, sous un horizon nouveau,
l'œcuménisme, lequel frappe de plein fouet l'imaginaire de la Réforme.

L'idée étant ainsi précisée, je propose le plan de l'exposé:

1) l'écart entre la Promesse et l'histoire, condition de possibilité des Réformes;

2) la Réforme, volonté d'articuler concrètement Promesse et histoire;
3) les effets imprévisibles: l'aléatoire des Réformes historiques; 4) le défi

contemporain; 5) une nouvelle donne, l'œcuménisme: son incidence sur la
fonction Réforme. En conclusion, j'évoquerai la dérive d'une question: la
saisie du caractère désormais secondaire du problème ecclésiologique par
rapport à la question de la pertinence chrétienne.



180 CHRISTIAN DUQUOC

1) L'écart entre la Promesse et l'histoire, condition de possibilité des

Réformes

J'ouvre ma réflexion par l'évocation du discours de Jésus à la Synagogue de

Nazareth (Luc 4, 16-22) et sa réponse à la question de Jean-Baptiste (Luc 7,

18-28). Relisons-en l'essentiel:
«Jésus vient à Nazareth où il a grandi. Il entre le jour du sabbat dans la

synagogue, selon son habitude, et se lève pour lire. Le volume de l'inspiré Isaïe
lui est donné. Il ouvre le volume et trouve le lieu où il est écrit: le souffle de

Yahweh est sur moi; il m'a messie (envoyé) pour annoncer le message aux
pauvres, pour proclamer aux captifs: Libération! aux aveugles: Voyez! pour
renvoyer libres les opprimés et proclamer une année d'accueil de Yahweh (Is.

61,1-2). Ayant fermé le volume, il le rend au servant et s'assoit. Les yeux de tous
dans la synagogue sont tendus vers lui. Il commence à leur dire: «Aujourd'hui
cet écrit s'est accompli à vos oreilles» (Luc 4, 16-22 — traduction Chouraqui).

«Jean-Baptiste envoie demander à Jésus: «Es-tu celui qui vient ou bien en

attendons-nous un autre?» (7, 20). Jésus répond: «Allez annoncer à Jean ce

que vous avez vu et entendu: des aveugles voient, des boiteux marchent, des

galeux sont purifiés, des sourds entendent, des morts se réveillent et les humiliés

reçoivent l'annonce» (1, 22).
Ces deux textes permettent de mesurer l'amplitude de la Promesse à l'aune

du tragique de notre histoire.
Certes, le judaïsme reproche au christianisme d'avoir si profondément

spiritualise la Promesse qu'il le juge n'avoir aucune pertinence pour l'histoire
sinon de la tenir pour vaine. La Promesse n'en est pas moins proclamée. La

dérive spiritualisante, la fascination de l'Au-delà ne l'effacent pas. La
Promesse demeure annoncée dans le monde où règne le tragique. Que ce dernier

provienne de la sauvagerie de la nature à l'égard des hommes, ou qu'il vienne
de l'injustice et de l'oppression.

La distance entre la Promesse et le tragique quotidien habite l'Ancien et le

Nouveau Testament. Pour ce qui est de l'Ancien Testament: ou bien elle y est

traitée comme cri ; le psautier en est un bon témoin ; ou bien, elle y est occultée

par le système de la rétribution : les livres historiques exorcisent ainsi
l'angoisse née de l'apparente injustice ; ou bien elle est reconnue dans son caractère

indépassable, Israël y côtoie la révolte: les livres de Job et de Qohélet en sont
les expressions les plus hautes. Pour ce qui est du Nouveau Testament : Jésus

rejette le système de la rétribution qui apaise: il refuse de faire de l'aveugle-né

ou de ses parents des coupables (Jean 9, 2-3). Son assassinat laisse la Promesse

en suspens et les chrétiens font leur en adoptant la prière d'Israël, le cri du

peuple élu dans le psautier — ou bien ils cherchent à camoufler dans
l'enthousiasme eschatologique la révolte de Job et de l'Ecclesiaste.

La lecture de la Bible, dans le tragique du quotidien, réactive sans cesse et la

proximité de Dieu et l'incompréhensible suspension des effets de la Promesse



FONCTION CONTEMPORAINE DE LA RÉFORME 181

qui paraît l'enfermer dans le silence ou le vouer à l'absence. Aussi les chrétiens
sont-ils tentés d'interpréter la Promesse dans l'ordre de la métaphore: les

pauvres le sont en esprit ; les aveugles, les boîteux, les rejetés sont des figures de

détresse morale. L'usage de la métaphore apaise les questions intellectuelles
de ceux que le tragique de l'histoire n'atteint pas. Il pousse à la dénégation ceux
qui subissent ce tragique. Il les contraint parfois à l'action: les laissés pour
compte de l'histoire chassent la métaphore et donnent chair et sang à la
Promesse. J'appelle cette action Réforme. La distance entre la Promesse et le

vécu ecclésial ou social est la condition de possibilité permanente de la

Réforme. Elle l'est parce que les chrétiens ne se sont finalement jamais résignés

à tenir notre monde et notre histoire pour vains aux yeux du Dieu de

Jésus-Christ.

2) La Réforme, volonté d'articuler concrètement Promesse et histoire

L'histoire des Réformes, dès avant le XVIe siècle, invite à voir, pour une

part, dans leur volonté de restituer l'Eglise à sa pureté première un effort pour
articuler «promesse et histoire». Aussi les Réformes sont-elles des réponses
actives aux défis de leur siècle. Au XVIe siècle, la bourgeoisie humaniste et

pleine d'initiative jugeait archaïque les réponses de l'Eglise traditionnelle à

son triple besoin de responsabilité, de certitude de salut et de gestion
autonome du temporel. Les Réformateurs ont su par leurs réponses et leur audace

prendre acte de ce triple besoin. En effet,
— ils ont honoré la responsabilité en brisant la médiation hiérarchique et

en rendant plus démocratique l'interprétation de la Parole de Dieu par la

remise à chacun de la Bible. De hiérarchique jusqu'alors, l'interprétation tend
à devenir un débat interne incessant;

— ils ont honoré leur soif de certitude de salut en proclamant la justification

par la foi, et non par les œuvres dont la valeur est toujours sujette à

hésitation. Celles-ci rendaient vaine la mort de Jésus en notre lieu et place et

rapportaient à Dieu comme à un juge indépendamment de l'acte rédempteur
du Christ. L'espace était enfin libre de condamnations possibles;

— ils ont honoré leur besoin de gestion autonome du temporel par l'anamnèse

de la bénédiction créatrice, ouvrant à la théorie des deux règnes, base

d'une nouvelle donne dans la relation future entre les églises et la société
civile.

Ayant entendu les défis, les Réformateurs du XVIe siècle ont pu imaginer
une église qui reproduisît la simplicité et la fraternité de la première communauté

des Actes, sans le handicap et la lourdeur de l'interprétation autoritaire
et cléricale. En évacuant le principe d'autorité, en donnant la certitude du
salut, les Réformateurs ont ouvert à une emprise active et créatrice de
l'Occident sur l'histoire. Que certains effets des Réformes fussent tragiques n'enlève

rien à l'effervescence signifiante qui donne alors au christianisme
pertinence historique: la Promesse atteignait un peuple désormais proche de son



182 CHRISTIAN DUQUOC

Dieu, car, à ce peuple, auditeur immédiat de la Parole et maître de son histoire,
nul ne dictait plus une autre interprétation normative; aucune règle externe ne

s'imposait plus à lui. De toutes les servitudes, il se jugeait enfin libre.
Les Réformes du XVIe siècle sont les paradigmes de toutes les Réformes.

Ce ne furent pas les abus des communautés traditionnelles qui les déclenchèrent.

La fulmination contre eux relève en grande part de la rhétorique. C'est, à

mon avis, le sentiment devenu intolérable, de la non-pertinence du christianisme

empirique pour la situation nouvelle qui les suscita. Aussi recourt-on à

l'Evangile, non pour fuir l'histoire, mais pour peser sur elle, comme l'avaient
imaginé déjà au XIIe et XIIIe siècles certains mouvements évangéliques. Les

Reformes veulent faire de l'Evangile le ferment de la cité: la question de

l'église demeure seconde. La question de la pertinence chrétienne est
première. Mais l'effervescence ne contient pas nécessairement l'effet. Celui-ci est

toujours imprévu, comme dans les révolutions politiques.

3) Les effets imprévisibles : l'aléatoire des Réformes historiques

Aucun des Réformateurs du XVIe siècle, semble-t-il, n'a voulu créer une

église. Les églises empiriques et plurielles sont nées par hasard, je veux dire:
leur fondation n'a pas été programmée, leur fondation n'appartenait pas à

l'idée des Réformes. L'idée ne travaille qu'à l'existence d'une église vouée à

l'Evangile et non travestie en institution de gestion de ses intérêts ou de sa

survie. Mais la logique des pratiques ne s'accorde pas nécessairement à

l'exigence de l'idée. Les églises naquirent en leur pluralité de l'affrontement de

l'idée à l'empirique. Elles durent s'organiser, s'institutionnaliser différemment,

s'idéologiser pour raison d'apologie, se théologiser pour justifier leur

spécificité. Bref, chaque groupe ecclésial finit par prétendre, sous la poussée

des oppositions, incarner l'idée de l'authenticité évangélique. Et chaque

groupe dut combattre les autres groupes pour soutenir son existence. Ce ne fut

ni la concurrence, ni l'émulation, mais la guerre, en raison de l'exclusive que

chacun portait sur l'autre. Ainsi chacun affirma-l-il que son église en possédait
les vraies «notes» — et ceci en toute noblesse puisqu'on ne craignait pas de

sacrifier sa vie.
Ainsi les Réformes du XVIe siècle, qui visaient à diminuer l'écart entre la

Promesse et l'histoire, introduisirent un nouveau facteur de violence: au nom
de l'Evangile de la paix on se tua. Peu importent ici les responsabilités: il me

suffit avec Wendel pour justifier Calvin dans l'affaire Servet de dire que porter
un jugement négatif serait manquer de sens historique, car c'était là alors

pratique universelle1. Wendel a historiquement raison, mais, ce faisant, il

témoigne de l'écart entre la Promesse et l'histoire puisque l'Evangile lui-même

1 François Wendel, Calvin. Sources et évolution de sa pensée religieuse, Paris,
Presses Universitaires de France, 1950 (2e éd., Genève, Labor et Fides, 1985), p. 67-



FONCTION CONTEMPORAINE DE LA RÉFORME 183

est requis pour engendrer à nouveau la violence et la faire travailler. La
nécessité «idéelle» ne dit donc pas l'effet réel. Celui-ci ne relève pas de la seule

logique de l'idée, il provient des médiations multiples liées à la complexité
d'une situation. C'est pourquoi les effets des Réformes sont aléatoires. Il n'est

pas lucide de s'interroger sur la nécessité de la Réforme indépendamment
d'effets non programmés qui vont jusqu'à en contredire la visée. La perception

de son caractère aléatoire est la condition de possibilité d'une acceptation
de la pluralité positive des églises, base de la négociation œcuménique. Les
effets aléatoires ne peuvent plus être jugés conséquences des seules volontés
peccamineuses. Les Réformes et leurs opposants sont ainsi dédiabolisés et
donc relativisés. L'écart entre la Promesse et l'histoire est de nouveau
historiquement accepte.

Mais quel rôle joue la Réforme en notre temps? Cette question doit être
entendue à partir du constat de ses effets ambivalents, effets qui ont finalement

conduit les chrétiens à juger la négociation évangéliquement supérieure
au zèle pour la vérité. C'est dans ce nouveau contexte ecclésial que s'inscrit le
défi présent.

4) Le défi contemporain

L'exposé du professeur Olivier Fatio sur les orientations des différents

jubilés: 1635, 1735, 1835, 1936, a établi avec force à quel point la Réformation,

sauf peut-être en 1936 (il serait intéressant de s'interroger sur le sens du

décrochage à ce moment d'avec les idées dominantes), fut réinterprétée en

fonction de la culture dominante et combien l'apport propre des Réformateurs

y fut occulté. Ce mouvement témoigne de l'étonnante osmose entre la

Réformation et la civilisation occidentale — osmose qui aujourd'hui étant

apparemment disparue pose la question de la pertinence au christianisme. Car
la question: «quelle pertinence de la Réforme dans le contexte présent?»

s'élargit à la question de la pertinence contemporaine du christianisme.
L'expression de l'intitulé de mon exposé «fonction contemporaine» est redoutable.

En effet, interpréter la Parole par la situation, cela ne conduit-il pas à faire

dominer la Parole par son extériorité? Ainsi le christianisme, comme
Réformation, devient-il liberté de conscience ou liberté tout court. Il demeure

prophétique dans la mesure où il fonde scripturairement ou transcendantalement

les idéaux moraux du temps: la foi est toujours sous la raison historique

dominante. Ou bien, au contraire, interpréter la Parole à partir de la

seule Ecriture, fût-ce sous le balisage des Confessions de Foi, n'est-ce pas

risquer de s'enfermer dans une forteresse, en laquelle les dynamismes de la

civilisation présente sont ignorés? Ne s'oriente-t-on pas ainsi vers une mentalité

sectaire? Gardons dans l'esprit cette double articulation historique, la

soumission aux idées dominantes ou leur ignorance sinon leur rejet, et
précisons le défi présent: la liberté allant jusqu'à l'excès de l'individualisme.



184 CHRISTIAN DUQUOC

La civilisation actuelle de l'Occident nous offre un ordre objectif comme
conditions de possibilité d'une réalisation personnelle sans modèle préétabli.
Elle ouvre à une liberté sans objet et sans finalité — sinon sa propre
détermination autonome. On assiste à l'effondrement de buts collectifs à haute
valeur: ils sont remplacés par les performances techniques et économiques,
lesquelles sont jugées être les conditions d'un authentique marché libre des

opinions.
Cette situation inédite explique que la question de la pertinence du

christianisme se pose avec acuité. En effet, dans un marché libre d'opinions, sous
l'horizon d'une maîtrise des conditions techniques et des savoirs, ou bien le

christianisme entre dans le jeu et il se privatise. La fonction Réforme renonce à

diminuer l'écart entre la Promesse et l'histoire, elle s'attaque à la distance

entre l'idéalité de l'Evangile et les médiocrités des sujets, elle tend alors à

s'orienter vers une phase d'intériorité, pouvant aller jusqu'à la forme pietiste;
ou bien le christianisme refuse le jeu du marché libre, il se situe en retrait,
donnant naissance à des groupes archaïques ou nostalgiques, essayant de se

justifier eux-mêmes par une raison autre que la raison dominante, rêvant
qu'ils sont les seuls détenteurs de la vérité. En ce sens, l'intégrisme ou
l'intransigeance, au travail dans toutes les Confessions, obéit à une certaine idée

de la fonction Réforme: médiatiser le rapport entre l'idéalité évangélique et le

présent par l'inflation de la valeur du petit reste; ou bien encore le christianisme

affronte notre civilisation en contestataire radical des conditions objectives

du marché libre des opinions: il dénonce les effets pervers du système. Il
se prétend une force sociale en raison de sa visée messianique.

Or, cette pratique de rupture s'inscrit à un double niveau. Dans les pays
non occidentaux, et en opposition à la culture occidentale, les chrétiens
travaillent à un autre avenir à partir des marginalisés des systèmes objectifs de

l'Occident. Il s'agit bien de la fonction Réforme: diminuer l'écart entre la

Promesse et l'histoire en prenant le parti des sans-espoir auxquels le Christ
s'est identifié. Ce schéma, grossièrement évoqué ici, est celui des théologies de

la libération issues du Tiers-Monde. La Parole y retrouve une connivence
sociale et une puissance de soulèvement. Dans les pays occidentaux, la
contestation du système ne peut trouver la même base populaire, aussi parie-t-elle
pour une politique «alternative», essayant à partir d'attentes éthiques,
spirituelles, communautaires, etc., de créer des poches de résistance et de séduction
qui, à long terme, déstabiliseraient le système du marché libre en faisant
réapparaître la nécessité du sens et des finalités pour la santé des rapports
humains et de leur production. La fonction Réforme apparaît ici une nécessité,

provoquée par la situation. Toutefois ses formes possibles et ses effets sont
aléatoires.

On a parlé d'hésitation des chrétiens devant le défi présent. Celle-ci est

inscrite dans la relation objective entre le témoignage et notre présent. Une
nouvelle donne ecclésiale permet de mieux cerner cette relation: l'œcumé-



FONCTION CONTEMPORAINE DE LA RÉFORME 185

nisme. Elle pèse fortement sur les éléments formant le rapport entre Promesse
et histoire.

5) Une nouvelle donne: l'œcuménisme, son incidence sur la fonction
Réforme.

La Réformation du XVIe siècle, par des effets imprévus et aléatoires, a

produit une pluralité d'églises. Cette pluralité est une donnée désormais à la

fois reconnue comme positive et interrogée dans sa forme. L'œcuménisme
naît de la reconnaissance de la pluralité comme positive, c'est-à-dire de la
reconnaissance de l'autre église comme église du Christ2. Cette situation
nouvelle du rapport entre les églises pèse sur la fonction Réforme. Pour une
double raison: d'une part, l'œcuménisme relativise toute Réforme; d'autre
part, l'œcuménisme écarte le sentiment que l'unique église vraie puisse être
actuellement donnée dans l'empirique. Ainsi la fonction Réforme est non
seulement marquée par la situation de défi contemporain, elle est qualifiée par
la nouvelle donne ecclésiale. En conséquence, il serait illusoire de vouloir
définir la «Réforme» à partir d'un concept a-temporcl; la Réforme relève
d'un concept historique, c'est-à-dire contingent.

Précisons cette nouvelle donne. Les Réformateurs du XVIe siècle n'ont pas
voulu fonder une église, nous a-t-on dit; ils ont voulu lui restituer sa vigueur,
sa simplicité et sa pureté natives. L'accusation de «novatrice» portée contre
l'église romaine témoigne clairement de leur orientation: faire réapparaître
telle qu'à son origine l'Eglise de Christ. Des formules qui aujourd'hui paraissent

excessives, telles celle-ci «après les ténèbres, la lumière», ou l'évocation
du pape sous la figure de l'antéchrist s'expliquent par cette découverte: l'église,

en sa vérité, vit de sa fidélité à sa première forme. Le rejet de ce qui occulte
l'essentiel exige une remontée à l'originel: l'église telle que les Actes la décrivent,

pense-t-on, dans sa merveilleuse simplicité première. Or, une telle passion

pour la restitution de l'originel dans sa pureté présuppose une perception
apocalyptique du temps et un zèle de militant: ceux-ci s'accordent mal à la

négociation.
L'œcuménisme, en tant que projet de reconnaître la pluralité des églises

comme condition de leur communion, oriente la fonction Réforme vers la

critique de sa propre église, il relativise «mon» église, et, par la médiation de

cette autocritique, il questionne toutes les églises. La fonction Réforme
renonce à restituer l'église en son état premier: cette église originelle, saufdans

l'image utopique que nous en avons construite, était elle-même aléatoire et
sans doute plurielle. La négociation demeure la seule voie ouverte.

L'horizon de cette négociation entre les églises est la situation nouvelle
créée par notre civilisation, situation dans laquelle les églises paraissent

2 Cf. l'ouvrage de l'auteur: Des Eglises provisoires. Essais d'ecclésiologie œcuménique,

Paris. Cerf 1985 (Coll. «Théologies»), [NdlR].



186 CHRISTIAN DUQUOC

volontairement ou non renoncer à peser effectivement sur l'histoire: celle-ci
semble leur échapper en raison de sa propre logique de développement. En

effet, quand il paraissait possible, après restitution de l'église à sa vérité
originelle, de peser effectivement sur la société, il était alors impensable
d'entrer dans une politique de dialogue œcuménique — même si quelques
esprits prophétiques exceptionnels l'ont cependant souhaitée. C'est en raison
de la distance qui s'est instaurée, non plus intellectuellement comme
différence de domaine, mais comme éloignement entre la promesse évangélique et

l'histoire, que les groupes chrétiens ont pu se reconnaître liés à un même
destin: donner pertinence au christianisme dans un monde qui ne la lui
reconnaît plus. Pour donner pertinence concrète à une promesse incluant
concrètement la fraternité universelle, il faut s'afficher effectivement frères

aux yeux du monde.
Ma conclusion sera brève: les Réformateurs du XVIe siècle avaient

remarquablement bien saisi que les superstitions et les formes archaïques de l'église
traditionnelle vidaient le christianisme de sa pertinence historique. La

Réforme est advenue, mais elle n'a pas enrayé le mouvement vers une
conviction de plus en plus majoritaire dans le monde occidental du caractère

désormais archaïque et non-pertinent du christianisme.
Cet éloignement actuel entre la promesse évangélique et notre histoire est,

me semble-t-il, la cause majeure des malaises qui se font jour dans les églises.

Cette non-pertinence témoigne du caractère à la fois nécessaire et aléatoire de

la «Réforme».
Caractère nécessaire: on ne saurait s'accommoder du christianisme

comme simple opinion possible. Les chrétiens sont convaincus qu'il demeure
la question la plus radicale adressée à notre monde, car c'est en Christ que
l'espérance n'est pas illusoire. La situation pousse donc les églises à se rendre

plus proches de l'Evangile pour que la question ne paraisse pas anodine à nos

contemporains, qu'elle ne soit pas submergée dans les flots de l'information.

Caractère aléatoire: les destins des différentes réformes historiques montrent

que l'Evangile nous échappe des mains dès que nous voulons répéter

l'illusoire pureté primitive. Les Réformes produisent alors des effets imprévus,

opposés à leurs visées.

Aussi la non-pertinence du christianisme ressentie par nos contemporains
est-elle peut-être le défi majeur posé aux églises. Affronter ce défi postule que
l'œcuménisme devienne la base de leur réforme mutuelle, non pas en rêvant de

restituer l'origine (elle est à jamais perdue), mais en assumant comme point de

départ la nécessité historiquement produite de leurs traditions plurielles. La

question de la vraie église empirique s'avère seconde par rapport à l'autre
question: quelle parole prophétique peut interroger l'indifférence à l'Evangile
du marché libre des opinions en Occident? La prise au sérieux du défi présent

implique la nécessité d'une Réforme sans modèle antécédent, puisque désormais

sous un horizon œcuménique inédit.


	Fonction contemporaine de la réforme

