Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques
Artikel: Calvin avait-il conscience de réformer I'Eglise?

Autor: Ganoczy, Alecandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381308

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 161-177

CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE
REFORMER L’EGLISE?

ALEXANDRE GANOCZY

Une réponse affirmative a cette question, si on la formule de fagon globale,
s'impose avec évidence. Calvin est, a nos yeux, un des Réformateurs de la
«seconde génération», formée par des disciples directs ou indirects de Luther
et de Zwingli.

Notre réponse sera cependant moins simple, si nous décomposons la
question en des interrogations plus précises. Par quels chemins Calvin est-il
parvenu a la conscience de faire ceuvre réformatrice? Qu’entendait-il par
«reforme» ? Un redressement de ’Eglise de son baptéme ou une rupture avec
elle? Que suscitait sa critique ? Quels étaient ses buts, ses idéaux? En vertu de
quelle autorité s’attelait-il a la tache, lui, qui n’a jamais requ d’ordination?
Peut-on parler chez lui d’une vocation réformatrice? Si oul, avec quelles
caractéristiques? Enfin, est-il permis de parler d’une véritable «conversion»
du jeune Calvin?

Avant de proposer a la discussion la thése que j’ai développée dans mon
ouvrage sur le jeune Calvin', je dois fixer quelques points de repere métho-
dologiques. Je m’abstiendrai de retracer tout le cheminement du jeune Picard,
de Noyon, sa ville natale, jusqu’a Genéve, lieu définitif de son ministére, en
passant par Paris, Bourges et Orléans, ou il avait fait ses études, et par la
Saintonge, Bile et Strasbourg, ot il vécut un temps d’exil studieux. Notre but,
en effet, est moins de tenter un curriculum vitae psychologique que de dégager
une idée et un idéal d’Eglise chrétienne, dont I'intérét peut étre considéré
comme permanent pour des chrétiens d’aujourd’hui, réformés, luthériens et
catholiques, qui recherchent I'unité dans des conditions de vie bien différentes
de celles du X VI¢siécle. Certes, ’homme Calvin ne nous laisse pas indifférent.
Il suscite en nous des sympathies ou des antipathies. Mais I’'ceuvre dépasse son
auteur. Elle a été créatrice d’histoire; il est donc logique qu’elle apparaisse
comme telle. Calvin lui-méme s’est toujours opposé a ce qu’on scrute les
secrets de sa personne, tout en exigeant qu’on prenne au sérieux son discours.
Nous lui faisons donc justice si nous accordons plus d’attention a sa théorie et
a sa praxis réformatrices qu’a sa conscience subjective, bien que les deux
aspects ne puissent pas étre entiérement sépares.

Pour esquisser cette théorie et cette praxis dans son contexte d’origine, il

' ALEXANDRE GANOCZY, Lejeune Calvin, genése et évolution de sa vocation réfor-
matrice, Wiesbaden, 1966.



162 ALEXANDRE GANOCZY

me semble indiqué de me limiter a un «temps fort» de la vie de Calvin;
J’entends la période de 1536 a 1539. 1536 voit la premiére parution de I'/ns-
titution. Quant a 1539, c’est 'année ou Calvin, exilé de Genéve a Strasbourg,
rédige sa célébre Réponse au cardinal Sadolet, afin de lui expliquer pourquoi
Geneéve n’est pas préte a rentrer «sous la papauté»; pourquoi, a son avis,
’Eglise ne peut se «ressourcer» et retourner a sa pureté originelle que si elle
refuse la domination du pape. Deux années-clés, deux écrits décisifs, deux
interrogations aussi qui ne cessent de nous préoccuper dans nos dialogues
cecumeéniques.

L’homme Calvin en 1536

Considérons brievement 'homme Calvin a cette époque. Croyant sans
compromis, intellectuel passionné, agé en 1536 de 27 ans, ayant étudié a fond
les arts libéraux, la philosophie scolastique «a la parisienne, le droit civil et
canonique, humaniste admirateur d’Erasme et de Lefévre d’Etaples, théolo-
gien autodidacte connaissant bien sa Bible et un choix de textes patristiques, le
jeune Calvin est aussi attiré par les idées de Luther que fasciné par I'attitude
courageuse de ceux qu'on commence a discriminer en France comme «Lu-
thériens». Aprés avoir été suspecté lui-méme de faire cause commune avec
eux, il dut fuir Paris. Le voici maintenant exilé a Bale, ou il se sent soutenu par
une communauté ¢vangélique solidement établie. C’est une période de recher-
che et de production théologique. Ses sources sont les Catéchismes de Luther,
des ouvrages latins de Melanchthon, de Zwingli et de Bucer. Il en fait de larges
emprunts en vue d’une synthése personnelle: I'/nstitution de la Religion
Chrétienne.

Cet ouvrage est aussi significatif pour la transformation intérieure de son
auteur que pour son message. Personnellement, j’ai acquis la conviction que
c’est en le rédigeant que Calvin passa définitivement du réformisme des
humanistes, Erasme et Lefévre d’Etaples, a la «Réforme» au sens radical,
suivant Luther. La meilleure expression de ce qu’on désigne, d’'une maniere
approximative, par «conversion» de Calvin est ce manuel de théologie, c¢
catéchisme pour adultes cultivés. Le changement s’opére au niveau de la
pensée qui n’a encore guére connu ’action. L’intelligence de la foi va tout droit
a la parole écrite. Elle fait ’économie d’une laborieuse confrontation avec les
opinions opposées. Calvin sait ce qu’il veut dire. Aucun complexe de débu-
tant. Et ses lecteurs 'approuvent d’emblée. L’ Institution devient un best-seller
de I’époque.

Reconnaissants, les acteurs de la Réformation se saisissent de cette « théo-
rie» car ils y trouvent les idées claires et fondées faute desquelles leur action

menace de sombrer dans le désordre. Tel est sans doute le cas de Farel qui, mis
en difficulté a la téte de la communauté réformée de Genéve, lance un appel au
secours au dogmaticien néophyte pour le retenir dans cette ville et 'aider a la
remettre en ordre. N'est-ce pas une lecon historique qui démontre la corré-



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 163

lation indispensable entre la théorie et la pratique, entre la théologie et I’ac-
tion, entre I’écoute de la révélation et I'apostolat?

Caractere spirituel de I'Institution

Il est permis de penser que la fascination exercée par la premiére édition de
I'Institution sur ses lecteurs s’explique, pour une bonne part, par son caractére
spirituel. Son auteur ne se contente pas en effet de développer ses thémes mais
il s’attache a instruire des croyants, a les «édifier» au sens propre du mot. Son
désir est d’apaiser leur faim spirituelle. Il propose une catéchése qui permette
de faire la part des choses, d’éviter les dangers qui menacent la foi et de
percevoir les buts qu’elle doit suivre pour devenir plus vivante.

Critique et idéal: ainsi s’articule le contenu de cet ouvrage ou Calvin
investit toute sa ferveur d’inventeur comblé. D’abord la critique de la forme
de piété répandue «sous la papauté» (ce terme revient souvent pour désigner
I’é¢tat déformé de I’Eglise) puis, I'idéal de la pietas selon I’Evangile. Critique
aussi de la doctrine qui doit retrouver sa simplicité d’origine. Critique enfin
des structures ecclésiales qui sont absolument a corriger, si I’Eglise ne veut pas
abandonner son idéal exigeant d’étre I’Eglise du Christ. Précisons un peu ces
trois points: piété, doctrine, structures.

La piété veritable

Calvin s’attaque a une forme de piété qui, pour étre traditionnelle, popu-
laire méme, n’en est pas moins teintée de paganisme?2. Elle ’est dans I’exacte
mesure ou des superstitions s’emparent d’elle. L’homme superstitieux déplace
son pdle d’intérét de I'essentiel vers le surérogatoire, le superflu, et s’y com-
plait sans retenue. L’essentiel c’est Dieu, c’est le Christ, de qui ’homme ne
dispose pas a son gré. Aussi s’empare-t-il du sacré, c’est-a-dire de choses
divinisées qu’on peut posséder. C’est alors la déviation vers la magie, la
religiosité qui instrumentalise le divin et que Karl Barth, en héritier de Calvin,
identifiera avec la «religion» et opposera a la «foi». Calvin concentre sa
critique sur les superstitions qui parasitent la célébration des sacrements,
messe, culte eucharistique, pénitence, ordination et poussent a un culte exces-
sif des saints?. Tout cela est paien, judaique, «charnel»*, pis encore une
offense au Créateur quotidiennement tolérée. Le Créateur se trouve humilié
dans la mesure ou sa gloire est transférée a la créature, comme c’est le propre
méme de toute iddlatrie’.

2 JoanNis CALVINI Opera selecta éd. P. BARTH, Munich 1926 (1963), tome 1, p. 254
(cité OS).

3OS 1, 45 et 48.

OS 1, 48, 100 et 102.

SOS 1, 121s.



164 ALEXANDRE GANOCZY

L’idéal de piété évangélique, au contraire, respecte les rapports entre le
Créateur et les créatures. Il reconnait en Dieu le Pére qui prend I'initiative en
témoignant de sa piété paternelle pour les hommes®, indiquant ainsi la voie
pour la piété filiale attendue des fideles’. Ce dialogue de piété a piété n’est
accessible qu’a ceux qui ont été éclairés par une connaissance suffisante du
Christ® une idée déja chére aux humanistes chrétiens. Cette piété christocen-
trique s’apprend. Elle fait appel a I'intelligence studieuse®. D’ou la nécessité
d’une catéchese, d’une institutio pietatis christianae. Ceux qu’on appelle «lu-
thériens» I'accueillent. Aussi Calvin les nomme-t-il simplement les pii en les
opposant aux impii 0,

Tel est le contexte dans lequel le Réformateur est amené ensuite a parler de
la vera religio. A la différence du langage courant d’aujourd’hui qui connait les
notions «religion catholique» et «religion protestante», il n’attribue pas
encore de signification confessionnelle a ce mot. Pour lui, «religion» est avant
tout une vertu: la vertu fondamentale du croyant. Inspirée par la foi faite de
confiance absolue en Dieu, elle consiste en une discipline d’esprit ou plutot
une concentration de toutes les énergies intérieures sur 'unique nécessaire, la
gloire de Dieu. L’homme superstitieux est dissipé; I’homme religieux est
recueilli. La superstition pousse a la «vaine licence», la religion véritable au
respect rigoureux de 'ordre qui régit les rapports entre le Créateur et les
créatures.

Il est a noter que Calvin ne fait pas dériver religio du verbe religare, relier,
comme le fait Augustin!!, mais du verbe religere, relire ou recueillir de nou-
veau, en suivant Cicéron 12, et ’humaniste Zwingli !, Une nuance de «conti-
nence», de discrétion ou de retenue respectueuse du divin se laisse percevoir
lorsque Calvin emploie, par exemple, I'expression religione contineri's.

S’il fallait trouver une analogie a cette idée calvinienne dans notre expé-
rience, on pourrait citer la concentration méditative a la maniére extréme-
orientale, mais qu’une spiritualité authentiquement chrétienne peut aussi
recevoir. Qui médite se recueille au milieu d’'un monde qui le sollicite de toute
part, tend a le disperser et, en se concentrant ainsi, il se centre sur Dieu, son
Créateur. Il est vrai que c’est un autre mouvement d’ame que celui d’une
religiosité extravertie, débordante de spontanéité, allant jusqu’a des expres-

60OS 1, 106 et 221.

T0OS 1, 59s, et 76.

¥O8§ 1, 21.

0S8 1, 247 et 252.

1008 1, 242.

It De Civitate Dei, 10, 3.

12 De natura deorum, 11, 28, 72.

" Commentarius de vera et falsa religione, CR 90, 639.
4 OS 1, 161 et 226; 3, 105 et 141.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 165

sions dionysiaques que nos jeunes pratiquent aussi. Mais 'un n’exclut pas
I'autre.

Calvin congoit la réforme spirituelle plutot sur le mode discipliné, discret,
recueilli. Tl veut de la «religion» véritable aprés avoir eu sans doute des
experiences négatives avec une religiosité débridée, retombant dans le paga-
nisme. Il va jusqu’a l'austérité dans ’expression, par peur de licences «char-
nelles». Et cependant il n’¢limine pas du culte qu’il veut épurer toute note
d’incarnation. La Céne reste a ses yeux ce «repas du Seigneur» et ce «sacrifice
de louange» !* qui ne peut pas se passer d’expressions corporelles, de ’esthé-
tique de la parole récitée ou chantée 6. C’est ainsi que la Céne est le culte par
excellence, celui qui est rendu au Créateur en esprit et en veérité!’,

La réforme doctrinale

Quelle critique Calvin fait-il de la doctrine, de la théologie et vers quel idéal
tend-il en ce domaine ? Le trait réformateur ressemble ici a ce que nous venons
de constater a ’endroit de la piété. Autant il s’opposait 1a au pullulement de
superstitions, autant il condamne ici celui des sophismes !8. Dans les deux cas,
il s’agit de revenir a I’essentiel, en le dégageant de I’accessoire ou méme du faux
qui 'occulte. Une théologie qui ne parle qu’aux spécialistes, qui donne dans
une technicité extréme, qui prétend definir le mystere, fait écran a la vérité et
la retient captive. Elle I'enterre vivante, une image chére au Réformateur .
Tout autre est la théologie des auteurs bibliques. Elle formule un message
accessible a tous et va droit au ccecur des choses. C’est ainsi que la Bible n’est
pas seulement source de la Révélation, mais aussi le modéle pour tout le
travail d’explication ou d’exposition du Révele. Elle ne porte pas atteinte, en
effet, a la simplicité qui, ayant ses racines dans la simplicité de Dieu lui-méme,
détermine le langage des auteurs inspirés et se pose en exigence devant qui-
conque est appelé a I'interpréter selon les nécessités des temps. La parole de
Dieu exige une herméneutique intelligible. S’empresse-t-on de la manipuler
au gré de théses préétablies 2, lui faisant dire ce que d’elle-méme elle ne dit
pas, essaie-t-on de la «compléter» par des traditions humaines?!, on en voile
le sens au lieu de le mettre en évidence. La théologie scolastique, telle qu’elle
¢tait pratiquée alors a la Sorbonne, a Louvain et ailleurs — le jeune Noyonnais
d’ailleurs n’en a cu qu’une connaissance fort partielle — se prétait a ce juge-
ment sévére.

'SOS 1, 158; et pour Luther: WA, 8. 483.
1OS 1, 103 et 114.

70S 1, 158.

BOS 1, 22 et 25.

YOS 1, 22 et 25.

BOS 1, 187

HOS 1, 139 et 144,



166 ALEXANDRE GANOCZY

Que fait Calvin lui-méme? Son Institution propose un langage nouveau.
C’est une théologie, déja par sa forme, alternative. Certes, elle n’a rien d’un
ouvrage de vulgarisation et beaucoup d’une ceuvre humaniste au style soigné.
Mais 'auteur y laisse parler largement la Bible qu’il veut «exposer», sans y
ajouter de «dogmes étrangers» 22, 1 suit le principe: ne rien affirmer dogma-
tiquement qui ne posséde un fondement dans le témoignage scripturaire. C’est
ainsi qu’il se voit oblige de retrancher et de combattre des doctrines sur les
sacrements autres que le Baptéme et la Céne ou encore sur le pouvoir ecclé-
siastique.

Et 'enseignement des Peres de ’Eglise? Calvin omet de dire que ce sont
justement les Peres qui ont posé des jalons dogmatiques pour les autres
sacrements du Septénaire traditionnel. Il se contente de les citer 1a ou ils vont
dans son sens et exprime son adhésion globale a leur autorité. Il va méme
jusqu’a idéaliser leur travail herméneutique en I'opposant aux spéculations
scolastiques. Les Peéres ou les Anciens, dit-il, s’accordaient encore a détester
les arguties et les sophismes qui contaminent la Parole 23, Ils n’occultaient pas
sa simplicité par une interprétation compliquée. Et quand ils rencontraient
des passages obscurs dans I’Ecriture, ils se contentaient de les élucider en se
servant de I’«analogie de la foi», c’est-a-dire en confrontant les énoncés obs-
curs avec des énoncés clairs de la Bible sur le méme sujet?¢. Luther, qui
pourtant a accordé¢ moins de place aux Péres que Calvin, a déja posé en
principe: Ecriture s’interpréte le mieux par I’Ecriture, elle produit elle-méme
les regles qui permettent de la bien comprendre 25,

Voila quelques aspects de la réforme doctrinale que propose 'Institution.
On voit le sérieux avec lequel son auteur veut scruter le Révélé et attribuer a
ses lecteurs non théologiens la capacité d’en gouter la substance.

La réforme des structures ecclésiales

La réforme doctrinale entraine celle des structures ecclésiales. A la lumiere
d’un enseignement puisé directement dans les sources, I’Eglise est invitée a se
renouveler selon I'idéal apostolique que Calvin voit encore réalisé suffisam-
ment par le christianisme des quatre ou cing premiers siécles. Cela rappelle,
pour une part au moins, I’intention de Vatican II qui, en plein XX¢ siecle, a
repris les grands textes ecclésiologiques du Nouveau Testament pour se redé-
finir comme mystére, peuple de Dieu, communion de laicat et de ministeres
ordonnés, communauté servie par I'institution dans son cheminement escha-
tologique et pour sanctifier le monde. Avec quelque exagération on pourrait

208 1, 169
B8 1, 29 cf. 169,
=08 1, 235

308 1, 170.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 167

méme relever une ressemblance de tendance entre un Pére Congar critiquant
une certaine «hiérarchologie» et le jeune Calvin rejetant une réduction de
I’Eglise a ’ensemble de ses prélats. En suivant Luther, Calvin combat la thése
selon laquelle ’Eglise doit toujours avoir une «forme apparente», visible et
qui est assurée par le «si¢ge de I'Eglise de Rome et 'ordre des évéques» 26, On
peut conjecturer que c’est 'identification plus ou moins complete de I'Eglise
universelle avec I’Eglise romaine, soutenue, par exemple, par Prierias adver-
saire de Luther?’, qui se trouve ici visée. La réponse calvinienne insiste:
I’Eglise n’est pas comme une principauté ou le peuple est entiérement repreé-
senté par le prince pour lequel il est important d’étre politiquement puissant et
d’apparence glorieuse. Non, I’Eglise représente le «régne du Christ» qui n’a
besoin ni de «forme apparente» ni surtout d’apparence splendide. La vérita-
ble essence de I’Eglise se réalise déja dans les «congrégations» les plus modes-
tes qui ne jouissent d’aucune visibilit¢ voyante. Il se peut que ces commu-
nautés ne soient visibles qu’aux yeux de Dieu qui sait qui Il a élu. Calvin
reprend interprétation qu’avait donnée Tertullien de la parole de Jésus:
«Que deux ou trois soient réunis en mon nom, je suis la au milieu d’eux» (Mt.
18, 20). De petits groupes de chrétiens, des communautés locales peu connues,
pauvres, persécutées sont Eglises de Dieu a part entiére, a condition qu’elles
alent un usage correct de la Parole et des Sacrements?®. Pour le Réformateur
de Geneve, tout autant que pour la Confession d’Augsbourg, la prédication
pure de la Parole et ’administration adéquate des deux sacrements domini-
caux constituent la «note», le signe de reconnaissance de I’Eglise véritable.

Pour cela, un ministére est requis??. Mais le ministére n’est pas tout. La
communauté locale particuliére est comparable, dans sa totalité, a une cor-
poration sacerdotale, comme I’était déja Israél. Tous ensemble, fidéles et
ministres forment ce «sacerdoce royal» qui est appelé a offrir a Dieu des
«sacrifices de louange» 3. On pourrait méme dire, en explicitant un peu le
raisonnement calvinien: tous ensemble constituent le kleros, le clergé du
Christ. Car le sens étymologique de ce terme est «sort» ou «part d’héritage»,
et les fidéles ne sont-ils pas le groupe de ceux dont le sort, de par I’élection
secréte de Dieu, est d’appartenir a la part de I’héritage du Sauveur ?3!. Mais s’1
en est ainsi, il est abusif de réserver ce nom aux prétres et aux ¢véques, pis
encore d’en faire une classe dirigeante sépar¢e du commun des mortels. Des
ministéres: oui; un clergé sacerdotal et dominateur: non. De I’épiscopat, du

408 1, 31s,
» 7 Cf. S. PRIERIAS, In praesumptione Martini Lutheri conclusiones de potestate papae
dialogus (1518): réaction de Luther: WA 1, 656, 651.

el O 1, 187.
Y08 1, 211.
POS 1, 158.

OS 1, 206s.



168 ALEXANDRE GANOCZY

presbytérat, du diaconat? Ces structures sont acceptables a condition que
leurs détenteurs soient de «bons pasteurs» 32, Et ils le seront d’autant plus
facilement qu’ils se comprennent comme étant a I'intérieur et non au-dessus
de la communauté. Non pas comme des bénéficiaires consacrés d’une ségré-
gation cléricale, mais comme des fréres parmi d’autres fréres, ayant une charge
de gouvernement pour servir au bien commun. Dans ses écrits postérieurs,
Calvin envisagera positivement le ministére tripartite traditionnel des éveé-
ques, des presbytres et des diacres (en cela il anticipe théologiquement le
document cecumeénique dit de Limal!), et il ira méme jusqu’a I’acceptation
conditionnelle de I'ordination comme troisieme sacrement3?,

Ce quiest a rejeter pour le Réformateur, c’est la définition des prétres et des
¢véques a partir de leur prétendue fonction sacrificielle, une fonction qui
¢quivaudrait a la conception judaique ou paienne du sacerdoce entiérement
voué au culte. Calvin veut que les prétres et les évéques ne puissent plus du
tout s’appeler «sacrificateurs» 34, un titre qui porte atteinte au sacrifice unique
du Christ. Il faut au contraire qu’ils se comprennent comme des ministres de la
Parole et des Sacrements. Alors personne n’aura le droit de leur refuser,
surtout aux évéques, la «succession apostolique»3*. Qui travaille comme les
Apotres se montre successeur d’Apotre.

Nous avons pu observer combien I'intention réformatrice vise ici ’Eglise
communauté au sens de congrégation locale. Cela rappelle, pour une bonne
part, la conception paulinienne: « L’Eglise de Dieu qui est a Corinthe» ou «a
Rome» ou ailleurs, voire la réalité d’Eglises qui se réunissent dans les maisons
particulieres (cf. Rm. 16, 5) et qu’on pourrait nommer « Eglises-voisinage» ou
«Eglises-accueil».

Mais n’est-ce pas la aussi une cause possible de morcellement, présage de la
multiplication de dénominations congrégationnalistes, presbytériennes et
autres qui se poursuivra jusqu’aux temps modernes? Le réformateur prévoit-
il un ministére d’unité ayant pouvoir de servir a la communion univer-
selle?

On songe ici, d’instinct, au Concile cccuménique. Ce serait dans la logique
d’une pensée qui attribue tant d’importance a la congrégation au plan local et
au «colloque» au plan intercommunautaire. On est d’autant plus surpris de
constater la méfiance profonde que manifeste le jeune Calvin a cet endroit.
Loin de reprendre ces deux théses classiques du conciliarisme médiéval: a) Le
Concile général est représentation de I’Eglise universelle et b) son autorité est
supérieure a celle du pape, Calvin rappelle plutot les miséres dans ’histoire

2OS8 1, 52;¢f 2172,

¥ L. SCHUMMER, Le ministére pastoral dans !'Institution chrétienne de Calvin a la
lumiére du Troisieme Sacrement, Wiesbaden, 1965,

¥OS 1, 187 et 201s.

0S8 1, 211.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 169

des Conciles: incapacité de se prononcer avec une clarté suffisante, manipu-
lation des participants, contradictions de Concile a Concile, impossibilité d’y
voir un organe habituel du Saint Esprit3¢, Aussi le projet réformateur laisse-
t-1l ouverte la question d’un ministére d’unité universelle.

Universel est synonyme de catholique. En mettant en exergue cet adjectif,
en en faisant méme sa «dénomination» distinctive, I’Eglise présidée par le
successeur de Pierre n’a-t-elle pas mis le doigt sur le point précis ou la Réforme
a dd échouer? Il est permis de le penser. En ce qui concerne le Réformateur de
Geneve, 1l me semble prouvé qu’il n’a jamais abandonné le principe de
catholicité et qu’il n’a jamais fait un usage purement confessionnel du mot
«catholiquew. Il en va de méme du terme «protestant». Quand il apostrophe
ses adversaires, Calvin se sert de noms comme impii, adversarii, sophistae
(pour les théologiens), regnum papale (pour la hiérarchie romaine). C’est a eux
qu’il attribue la responsabilité de toutes les déformations de I’Eglise, ce sont
eux qui la rendent malade et qui I’ensevelissent vivante. Mais ce «cancer»,
tout en étant dans le corps n’est pas le corps. Aussi devons-nous poser la
question: qu’est-ce que Calvin entendait précisément par «réforme» ou «ré-
formation»?

Le sens des termes «réforme» ou «réformation»

Le substantif reformatio — cela nous étonne a juste titre — trouve un
emploi extrémement rare dans le vocabulaire de Calvin. Il en va de méme du
verbe reformare. Nous avons bien deformari et 'adjectif deformis’’, de méme
des expressions imagées comme visage «défiguré» de I’Eglise qui est, partant,
«a guérir» 38 ou I’état «enseveli» de la doctrine évangélique **, de la vérité 4° ou
des promesses baptismales de Dieu?!. L’image de la sépulture ne renvoie
cependant pas a I'idée de la mort. Tout porte & croire que Calvin songe a
Eglise de Dieu qui vit encore tout en étant recouverte, cachée, prisonniére des
décombres d’un édifice ruiné. La preuve en est I'adjectif semisepultae que le
Réformateur donne, dans son Epitre a Sadolet, aux Eglises soumises a la
papauté*2. Plus tard, dans I'/nstitution de 1543, et dans celle de 1559, il parlera
méme de Christus semisepultus!* L’Eglise de Dieu n’a donc pas €té réduite a
etat de cadavre par le regnum papale, elle continue a vivre, malade et
deéchirée, mais elle continue a vivre. La ou la destruction romaine se donne

% OS 1, 32 et 246s.

cf. OS 1, 31.
¥OS 1, 215s.
¥ 0S8 1, 25s.
weos 1, 22,
4108 1, 134,
208 1, 476.

$0S 5, 42,



170 ALEXANDRE GANOCZY

libre cours, il ne subsiste que des «vestiges», des reliquiae de I'intégrité
ecclésiale. Mais cela vaut mieux que rien. Ailleurs, ou I’ceuvre purificatrice de
’Evangile a d¢ja abouti, cette intégrité ecclésiale peut étre reconnue de tous.
Sous cet angle de vue, 1l n’y a pas d’opposition entre une Eglise qui serait
anc¢antie et une Eglise qui naitrait ou repartirait a zéro. Une telle rupture de
continuité ne s’impose pas. Se montrent plutdét comme contraires, deux états
de I’Eglise une et indivisible: un état d’aliénation plus ou moins prononceé et
un ¢tat de liberté plus ou moins compléte. Ici, il est a noter que le jeune Calvin
parle a Sadolet et a Du Tillet le plus souvent d’Eglises (au pluriel), entendant
par 1a, a la maniere paulinienne, des Eglises locales ou particuliéres. Il dit en
substance au Cardinal-Evéque de Carpentras: Nous ne nions pas que les
Eglises que vous présidez soient «des Eglises du Christ», mais nous déplorons
que le pontife romain «dissipe le régne du Christ» comme des loups disper-
sent les brebis#. Et a son ami le Chanoine Louis Du Tillet: dans ces Eglises il
subsiste des «reliques de la bénédiction de Dieu» 5. Enfin il écrit a un ami
d’enfance, devenu évéque sous I'obédience romaine: ton épiscopat n’est pas
rien; il vient, quant a son essence, de Dieu* et cela par la voie d’une ordi-
nation valide*’. Aussi cet évéque doit-il en suivre les exigences, c’est-a-dire
abandonner ce que la dignité épiscopale peut comporter d’honneur stérile et
de puissance aliénante, se corriger*® et se mettre a promouvoir ’Evan-
gile*,

Avouons-le, 1l existe aussi quelques expressions dans les documents exa-
minés qui semblent influencés par I’antithése luthérienne entre la vera et la
Jalsa ecclesia®, selon laquelle ’Eglise fausse peut mériter le nom de nichtige
Kirchen, de «non-Eglise»>!. Il est vrai que le Réformateur allemand ne pousse
pas la logique de cette antithése a ses ultimes conséquences. Lui aussi admet
que nombre de croyants vivants undter dem Bapstumb, appartiennent a
«I’Eglise chrétienne», de méme qu’il y a de bons chrétiens dans les territoires
occupés par les Turcs’2. Quand aux mauvais, ceux que la tyrannie romaine a
réussi a corrompre totalement, ils sont comparables a de la «crotte de souris
mélée a des grains de poivre»®*: le vrai et le faux se mélent donc inextrica-

#.08 1, 476,

4 Joannis Calvini opera qui supersunt omnia, ed. W. BaAuM, E. CuNITZ, E. REUSS,
Braunschweig-Berlin, 1863-1900 (cité: OC), 10b, 149,

46 De sacerdotio papali abiiciendo, OS 1, 332.

708 1, 334

¥ OS 1, 331: corrigere malit quam frangere.

0S8 1, 359: ad provomendum evangelium.

SOWA 42, 187, 232, 412s.

STWA 51, 477.

2 WA 33, 456.

S3WA 33, 457.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGLISE? 171

blement. Le simul pecator et justus s’applique aussi, semble-t-il, a I’'Eglise dans
son ensemble.

Si nous tenons compte maintenant de cet arriére-plan, nous comprenons
mieux 'usage calvinien, a vrai dire assez rare, d’expressions comme «Eglise
de I’Antichrist» 34, qui s’oppose a I’Eglise du temps des Apodtres ou comme
papalis ecclesia®s ou encore le titre d’un chapitre de 1'Institution de 1559:
Comparatio falsae ecclesiae cum vera’®. Toutefois, je ne me souviens d’aucun
raisonnement développé par le jeune Calvin qui donne I'impression d’une
dualité ou d’une rupture d’Eglises. Bien plutdt I'idée que méme la «fraction
diabolique» se trouve in ecclesia®’, qu’elle lui est intérieure — ce qui a comme
consequence que I'ceuvre de guérison, de désensevelissement, de purification
et de réévangélisation est une affaire intérieure de I’Eglise indivisible 8.

Mais revenons a I’idée des «vestiges» ou des «reliques» d’Eglise. En quoi
consistent-ils? Ici encore, Calvin s’accorde avec Luther. Le Réformateur
allemand déclare dans son Commentaire de ’Epitre aux Galates en 1531 : «Il
subsiste dans la ville de Rome, bien qu’elle soit pire que Sodome, le baptéme,
la parole de ’Evangile, son texte, I'Ecriture Sainte, les ministéres, le nom du
Christet de Dieu (...). L’Eglise romaine est donc sainte, parce qu’elle posséde le
nom saint de Dieu»*®. Calvin parle semblablement dans ses premiers écrits
ecclésiologiques du «sacrement incorruptible du baptéme» ¢ et, a I'occasion,
de l'institution divine du ministére épiscopal®!. Les historiens et les théolo-
giens qui prétent a Calvin une volonté de rupture avec I’Eglise catholique ne
devraient-ils pas cesser d’ignorer ces textes? Ainsi par exemple Ernst Saxer,
qui fait valoir, avec force formules anachroniques, une «séparation fonda-
mentale du jeune réformateur de I’Eglise catholique», a cause de son caractere
irrémédiablement superstitieux et hypocrite®2. On n’attribuera, & mon sens,
Jamais assez d’importance au refus luthérien et calvinien de rebaptiser les
fidéles ayant rejoint le camp évangélique. La prétention anabaptiste, qui
renoue avec ’antique donatisme, présuppose bien une rupture fondamentale
entre une ancienne et une nouvelle Eglise. Il est permis de penser que le refus
énergique de cette prétention par les Réformateurs, allemand et frangais,
revient a un acte de foi dans la continuité de I’Eglise une et indivisible.

Je dis bien «acte de foi». Car pour Calvin ¢’est la promesse divine contenue

0S8 1, 152.

0S8 1, 331.

0S5, 30.

708 1, 210.

3OS 1, 303 et 475.

WA 40/1, 68.

008 1, 134.

808 1, 332.

2 ERNST SAXER, Aberglaube, Heuchelei und Frommigkeit, Zurich, 1970, p. 187, 237
et 60.



172 ALEXANDRE GANOCZY

dans le baptéme qui lui fait garder sa valeur et son efficacité. Pour étre
«enseveliey, cette promesse n’en demeure pas moins vivante et agissante. Il
ne faut pas oublier que sa vitalité reléve de I'invocation du nom de Dieu,
Trinité, et de la foi en Jésus Christ, invocation et foi que les papistes n’omet-
tent pas lorsqu’ils baptisent 3. C’est ainsi que Calvin lui-méme se sait baptisé,
c’est-a-dire mis en relation avec le Christ et non avec I'ignorance ou méme le
sacrilege caractéristiques de ses baptiseurs. Ce qui est a faire, c’est redécouvrir
ce trésor caché et le recevoir par une foi éclairée. Voila pour ce qui concerne la
«réforme» individuelle, personnelle.

Mais qui sera appelé a la réforme de la communauté ecclésiale, au désen-
sevelissement de ses structures authentiques, apostoliques? Le pape? Un
concile général? Le roi ou I'autorité civile 764 Du pape: rien a attendre. Au roi
treés «chrétien» de France ou aux princes gagnés a la cause de ’Evangile, on
pourra, certes, demander de favoriser cette cause et de protéger ses adhérents,
ou méme d’exercer une police vigilante au milieu des affrontements reli-
gieux 5, Lorsque Calvin préface son Institution par une lettre ouverte a Fran-
cois I°T, il ’invite seulement a faire ceuvre de justice, a examiner la doctrine et
la vie des pii pour en juger objectivement. S’1l porte un jugement objectif, il ne
pourra pas leur refuser au moins la libre expression de leurs convictions. Mais
Calvin ne nourrit point, a cette époque, I'illusion que le monarque puisse
prendre I'initiative d’une réforme d’Eglise. Enfin, le concile général, etant
convoqueé par le pape et composé par des évéques qui lui sont d’avance acquis,
apparait comme fonciérement inapte a cette tiche. A la limite cela reviendrait
a une entreprise suicidaire pour les structures qui portent le Concile.

Que reste-t-il alors? 1l reste la voie prophétique!%, La chrétienté souffre
d’une maladie chronique dont un symptome principal consiste justement a
manquer de prophétie, comme c’était le cas d’Israél tombé en décadence*’. De
méme que le peuple de la Premiére Alliance dut ses renouveaux a un Esaie oua
un Jérémie, porteurs aussi solitaires que sans compromis de la Parole divine,
de méme I’Eglise du XVI€ siécle a besoin de telles personnalités®. Il y a des
raisons de penser que Calvin comptait Luther et lui-méme au nombre de ces
rénovateurs prophétiques. Notons-le bien, c’est le modéle vétérotestamen-
taire qu’il choisit et non le néotestamentaire, tel que le présente I’ Apdtre Paul
dans sa description des charismes au sein de I’Eglise de Corinthe. Cela permet
de conclure qu’il avait, sur ce point, des visées universelles; c’est toute la

608 1, 134.

64 W.F. DANKBAAR, Calvin, sein Weg und sein Werk, Neukirchen, 1959, p. 166-169,
montre que Calvin, a partir de 1543, invitait des monarques et des hommes d’Etat a
faire ceuvre de réforme. A I'occasion, I'exemple du roi Josias le poussa dans ce sens.

6 0S8 1, 260 et 263.

6 OS 1, 34s, 234s, 245s, 276.

508 1, 23,

SEOS 1. 32



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 173

Chrétienté qui était appelée a se renouveler de cette fagon, comme Esaie et
Jérémie s’adressaient a tout le peuple.

Mais confier la réforme a des élus prophétiques de Dieu, n’est-ce pas courir
le risque de faux prophétes? Ce risque n’est, pour Calvin, nullement illusoire:
il a 'exemple anabaptiste sous les yeux. Et cependant il pense devoir I’assu-
mer, car aucune autre voie, moins dangereuse, ne lui semble dorénavant
praticable 9,

La vocation réformatrice de Calvin

La vocation de Calvin a assumer une telle responsabilité doit retenir notre
attention tout spécialement a I’occasion de ’'anniversaire que nous célébrons.
Nous avons vu comment la premiére [nstitution présente un projet théologi-
que d’une radicale purification et rénovation de I’Eglise. La lecture de I’Epitre
a Sadolet nous permettra a présent de reconnaitre les incidences concrétes de
cette théorie sur ’histoire personnelle de son auteur. Tout ne vient sirement
pas de la théorie: Calvin a vécu aussi le non-prévu, voire 'imprévisible. Tel
futen tout cas le déclenchement de ce que nous reconnaissons comme le début
de son action réformatrice. L’appel lancé par Farel au jeune théoricien retiré a
Bale pour venir le rejoindre et consolider la Réforme a Genéeve a di surpren-
dre le jeune lettré. N’était-1l pas totalement inexpérimenté quant au gouver-
nement d’une communauté? En répondant a Sadolet qui ne croit point a une
vocation pastorale de ce laic, vocation qui vienne de Dieu, Calvin prend
conscience d’une telle vocation. Aussi déclare-t-i: mon ministére (lequel je
sais étre fondé et confirmé par la vocation du Seigneur) ne doit pas et ne peut
pas étre mis en doute. C’est Dieu qui a voulu que je passe de l'office de
«docteur», c’est-a-dire de théologien, a celui de «pasteur», ce qui fut un
changement légitime. Et — le Christ, les anges et les Genevois en sont t¢émoins
— je n’ai pas démérité. Loin de répandre une subtile érudition, j'ai parlé
simplement au peuple, ou, pour citer textuellement, «j’ai cheminé en icelle
Eglise en telle pureté et sincérité qu’il appartenait en I’ceuvre du Seigneur’0».
Mon ministére est donc de Dieu et non pas des hommes. L’Eglise de Genéve?
Calvin lui voue une fidélité pour ainsi dire conjugale. Bien qu’il vive a cette
¢poque a Strasbourg, donc séparé de son Eglise genevoise, il se sent lié 4 elle
indissolublement. Il écrit: « A celle-1a, dis-je, sur laquelle Dieu m’ordonnant
une fois, il m’a obligé a toujours de lui tenir foi et loyauté»’!. Trois ans plus
tard, sur le point de rentrer dans sa communautg, il €crira aux Genevois qu'’il
est prét a satisfaire a «l’obligation perpétuelle» qu’il a envers leur Eglise en
vertu d’un don que Dieu lui a fait une fois pour toutes’.

08 1, 32s.
OS 1, 458.
I bid.

200 11, 138



174 ALEXANDRE GANOCZY

Nous pouvons, en outre, relever des indices qui insinuent une analogie
entre «soin et sollicitude» 3 que Calvin prend de cette Eglise-cité et I'office de
«veilleur» qu’il attribue a I'évéque d’un dioceése . Ici et 1a il s’agit d’epicospe,
de sur-veillance ou de super-intendance ou encore d’une cure d’ames sur le
mode pastoral.

Mais le caractére prophétique dont nous avons parlé plus haut n’est pas
necessairement inclu dans cette epicospe. Il I'est en revanche dans le travail
effectif auquel Calvin se voit voué a Geneéve et, a partir de Genéve, de par le
monde pour «promouvoir» I’Evangile. Il Pexprime sans ambage dans sa
réponse a Sadolet: Non, quoi qu’en dise l'illustre cardinal, les pii ne sont pas
des novateurs. C’est le «régne papal» qui n’a cessé durant des siécles, d’amas-
ser innovations sur innovations par rapport a I'antique vérité évangélique.
Celle-c1 était encore vivante dans I’Eglise ancienne, celle des Péres comme
Jean Chrysostome et Augustin. Calvin déclare que lui et ses fréres «s’accor-
dent mieux a antiquité» que les adversaires romains: «nous ne demandons
autre chose, sinon que cette ancienne face de I’Eglise puisse étre (...) instaurée
et remise en son entier, laquelle, déformée et polluée par des gens indoctes, fut
quasi détruite par le Pape et sa faction». Par dela cette Eglise ancienne, que le
Réformateur idéalise d’ailleurs, a mon avis, d’une fagon indue, il désire
renouer avec ’Eglise apostolique: je veux ramener (revocare) 'Eglise presente
«en I'état de I’Eglise premiérement constituée par les Apotres», qui est le
«modéle unique» de la vera ecclesia’. Pour y arriver il ne faut pas hésiter a
recourir a des mesures extraordinaires. La doctrine que Calvin propose, il la
rapproche de celle des prophétes de ’Ancien Testament’0. Dans I'/nstitution
de 1543, 1l précisera cette pensée en distinguant systématiquement entre un
ministére ordinaire et extraordinaire. Il fonde cette distinction sur Ephésiens
4, 11 et écrit: les pasteurs et les docteurs (la théologie y est toujours!) relevent
du munus ordinarium, tandis que les Apotres, les Prophétes et les Evangelistes
de ce munus extraordinarium que Dieu a suscité au commencement de son
régne et qu’il suscite encore de temps en temps, si la nécessité des temps
'exige?”. Voila ce que les textes nous apprennent de ce que nous appelons la
vocation réformatrice de Calvin. Il reste a répondre a une derniére question:
Devons-nous considérer la prise de conscience d’une telle vocation comme
une conversion? Et si oui, dans quel sens?

La question de la «conversion» de Calvin

Dans sa «conversion», plus précisément de sa «conversion subite», le

3OS 1, 458.
" OS 1, 340.
S OS 1, 466.

6 0C 6, 477s.: Supplex exhortatio (1543).
TOS S5, 22 et 45s,; OC 6, 521 41, 540.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 175

Réformateur n’a parle que tard, en 1557, donc plus de vingt ans apres la
publication de la premiere /nstitution’. Et encore, nous nous trouvons ici en
présence d’un «hapax legomenon»; I’énoncé ne revient nulle part ailleurs.
Des calvinologues qui se sont penchés sur les problemes difficiles de I’évolu-
tion religieuse du jeune humaniste de Noyon, tels P. Wernle et P. Sprenger (et
j’adhére a leur jugement) considerent que I’affirmation de sa conversion subite
est bien plus un «jugement théologique» qu’une indication historique. Cette
opinion se trouve renforcée par la Vita Calvini de Théodore de Béze, dans la
mesure ou ce disciple du Réformateur, voulant justement présenter une bio-
graphie, ne dit rien d’une telle conversion. Beze insinue plut6t qu’il y eut un
cheminement assez long et une évolution complexe”. Par ailleurs, il est per-
mis de penser que le texte ou Calvin, prés de la cinquantaine, évoque sa
conversion se conforme a une typologie et une terminologie qu’il a dévelop-
pées auparavant en commentant le retournement de ’Apotre Paul sur le
chemin de Damas®’. On reléve en effet les mémes idées et les mémes termes-
clés, dans les deux cas. Saul est présenté comme un cheval indompté auquel il
faut mettre le mors. Semblablement Calvin se décrit comme quelqu’un a qui
la Providence secréte de Dieu a di imposer son « frein». Paul est dit retourné
subitement (subito ou repente) par la main de Dieu qui fait des merveilles. De
méme Calvin a été soumis par Dieu subita conversione®'. Le but du change-
ment est, dans 'un et "autre cas, la docilité envers la Parole du Christ et la
véritable pi¢té32. De cette analogie trés serrée, il semble permis de conclure
que Calvin, avancé en dge, a désiré donner comme une définition de cet acte
créateur de Dieu qui fagonne ses élus pour en faire des serviteurs tout adonnés
ason plan concernant son Eglise. C’est le méme type d’intervention divine qui
a fait du pharisien Saul ’Apotre Paul et de Calvin soumis a la papauté un
Réformateur. Les deux dons de grace sont analogues. Et en plus de leur
manifestation similaire, ils paraissent encore, si I'on tient compte d’autres
textes tardifs, reliés par leur origine ¢loignée: la prédestination divine$?. Ceci
nous incite encore a croire que la proposition qui nous occupe est beaucoup
plus dogmatique qu’autobiographique. Son but est de renvoyer a Dieu, qui,
dés éternité, choisit les hommes par le ministére desquels il méne a bien, le
moment venu, ses plans.

Si cette interprétation est recevable, on cherchera avec moins d’acharne-
ment a dater I’événement. Autrement dit, on ne pressera pas, dans un sens
chronologique, 'adjectif subifa, on ne le fera pas a la maniére des piétistes ou

BOC 31, 21s.

»OC 21, 29s.

8 Commentarius in Acta apostolorum (1552 et 1554), OC 48, 199-204, cf. 492s.

8108 3, 80: Subita et inesperata mutatione.

#20C 31, 21 4 comparer avec 48, 493.

BOC8, 113, Congrégation sur ['élection éternelle (1562) et 38, 466: Enarrationes in
leremiam (1563).



176 ALEXANDRE GANOCZY

de Wesley, en cherchant a déterminer le jour et méme I’heure précise de la
conversion®. Il n’y aura, dés lors, plus un abime entre I’adjectif subita dans le
jugement théologique et le caractére progressif du changement, tel qu’il appa-
rait effectivement au fil des documents qui datent des jeunes années de Calvin,
en particulier sa correspondance.

Drautre part, il serait erroné de dénier tout caractére subjectif au texte ou le
Réformateur fait état de sa subita conversio. Car c’est tout de méme I’expres-
sion authentique de ce dont il a pris conscience, peu a peu au cours de sa vie:
un détachement d’un état religieux jugé mauvais pour rejoindre la vertu de
religion conforme a ’Evangile. Sans nul doute, le terme conversio posséde chez
Calvin un sens avant tout pénitentiel 5. L.1dée néotestamentaire de metanoiua
y est lice. Ce n’est qu’exceptionnellement que conversio s’applique au simple
acte de changer de camp?®®. Si nous examinons a cet égard ’Epitre a Sadolet,
nous y rencontrons bien la conviction que le chrétien se rend coupable en
restant prisonnier des erreurs papistes, il en est comme souillé#”. On peche en
se contentant d’une intelligence insuffisante de la foi%, et encore davantage en
se complaisant dans les superstitions de la papauté?®®. Il est urgent de s’en
détacher.

Et cependant cette conversion se fait a I'intérieur de I’Eglise une et indi-
visible et non d’une Eglise a une autre Eglise. La notion proprement confes-
sionnelle de la conversion, autant que j’ai pu vérifier, n’est pas calvinienne.
Elle date d’une époque plus récente.

Nous pouvons donc conclure que Calvin avait conscience de réformer
I’Eglise, plus exactement de participer a la réformer. Il se savait appelé a cette
tache par vocation, tant dans I’Eglise locale de Geneéve que dans d’autres
parties de la Chrétienté. Beaucoup d’indices nous permettent de penser qu’il a
acquis cette conscience progressivement, d’abord au fil de ses études théolo-
giques, mais aussi sous le coup des mesures inquisitoriales prises a ’encontre
des «Luthériens» francais. Calvin a justifié son ministére, compris comme
pastoral, bien qu’il n’ait jamais sollicité d’ordination. Il a 1égitimé son travail
de réformateur en faisant appel au modéle des prophétes vétérotestamentai-
res. Mais pas plus que les prophétes n’ont quitté Israél pour le ramener a Dieu,
Calvin n’a voulu rompre avec I’Eglise catholique. Il ne la voyait pas coincider
avec le «régne papal», bien plus il la voyait en étre la victime. Il en résulte,
avec une certaine plausibilité, cette thése par laquelle je voudrais terminer: a

M E. G. LEONARD, Histoire générale du protestantisme, tome 1, Paris, 1961,
p. 259s.

8 Par exemple OS 1, 170s.: Converti, seu reverti ad Dominum et poenitentiam
agere.

808§ 1, 461.
5708 1, 486.
80S 1, 484.

0S8 1, 481s.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 177

coté de propositions que I’Eglise catholique romaine, méme apres le Concile,
ne saurait accepter sans réserves, le message doctrinal, réformateur et spirituel
de Calvin posséde suffisamment d’éléments qui, de facteurs de division qu’ils
furent pendant quatre siecles et demi, peuvent devenir facteurs d’entente et de
reunification. La tradition réformée, restée fidele a I’esprit calvinien, est por-
teuse de charismes que la tradition romaine n’a pas. Et I'inverse est également
vrai. Ne pourrait-on donc former I’hypothése que la convergence de nos
charismes divers se fera un jour de telle facon que Calvin apparaitra, tant aux
reformés qu’aux catholiques, malgré ses erreurs et ses fautes, en pleine lumiére
dans sa catholicité substantielle.






	Calvin avait-il conscience de réformer l'Église?

