
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques

Artikel: Calvin avait-il conscience de réformer l'Église?

Autor: Ganoczy, Alecandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 161-177

CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE
RÉFORMER L'ÉGLISE?

Alexandre Ganoczy

Une réponse affirmative à cette question, si on la formule de façon globale,
s'impose avec évidence. Calvin est, à nos yeux, un des Réformateurs de la
«seconde génération», formée par des disciples directs ou indirects de Luther
et de Zwingli.

Notre réponse sera cependant moins simple, si nous décomposons la
question en des interrogations plus précises. Par quels chemins Calvin est-il
parvenu à la conscience de faire œuvre réformatrice? Qu'entendait-il par
«réforme»? Un redressement de l'Eglise de son baptême ou une rupture avec
elle? Que suscitait sa critique? Quels étaient ses buts, ses idéaux? En vertu de

quelle autorité s'attelait-il à la tâche, lui, qui n'a jamais reçu d'ordination?
Peut-on parler chez lui d'une vocation réformatrice? Si oui, avec quelles
caractéristiques? Enfin, est-il permis de parler d'une véritable «conversion»
du jeune Calvin?

Avant de proposer à la discussion la thèse que j'ai développée dans mon
ouvrage sur le jeune Calvin1, je dois fixer quelques points de repère
méthodologiques. Je m'abstiendrai de retracer tout le cheminement du jeune Picard,
de Noyon, sa ville natale, jusqu'à Genève, lieu définitif de son ministère, en
passant par Paris, Bourges et Orléans, où il avait fait ses études, et par la
Saintonge, Bâle et Strasbourg, où il vécut un temps d'exil studieux. Notre but,
en effet, est moins de tenter un curriculum vitae psychologique que de dégager
une idée et un idéal d'Eglise chrétienne, dont l'intérêt peut être considéré
comme permanent pour des chrétiens d'aujourd'hui, réformés, luthériens et

catholiques, qui recherchent l'unité dans des conditions de vie bien différentes
de celles du XVIe siècle. Certes, l'homme Calvin ne nous laisse pas indifférent.
Il suscite en nous des sympathies ou des antipathies. Mais l'œuvre dépasse son
auteur. Elle a été créatrice d'histoire; il est donc logique qu'elle apparaisse
comme telle. Calvin lui-même s'est toujours opposé à ce qu'on scrute les

secrets de sa personne, tout en exigeant qu'on prenne au sérieux son discours.
Nous lui faisons donc justice si nous accordons plus d'attention à sa théorie et
à sa praxis réformatrices qu'à sa conscience subjective, bien que les deux
aspects ne puissent pas être entièrement séparés.

Pour esquisser cette théorie et cette praxis dans son contexte d'origine, il

' Alexandre Ganoczy, Le jeune Calvin, genèse et évolution de sa vocation
réformatrice. Wiesbaden, 1966.



162 ALEXANDRE GANOCZY

me semble indiqué de me limiter à un «temps fort» de la vie de Calvin;
j'entends la période de 1536 à 1539. 1536 voit la première parution de
l'Institution. Quant à 1539, c'est l'année où Calvin, exilé de Genève à Strasbourg,
rédige sa célèbre Réponse au cardinal Sadolet, afin de lui expliquer pourquoi
Genève n'est pas prête à rentrer «sous la papauté»; pourquoi, à son avis,
l'Eglise ne peut se «ressourcer» et retourner à sa pureté originelle que si elle

refuse la domination du pape. Deux années-clés, deux écrits décisifs, deux

interrogations aussi qui ne cessent de nous préoccuper dans nos dialogues
œcuméniques.

L'homme Calvin en 1536

Considérons brièvement l'homme Calvin à cette époque. Croyant sans

compromis, intellectuel passionné, âgé en 1536 de 27 ans, ayant étudié à fond
les arts libéraux, la philosophie scolastique «à la parisienne», le droit civil et

canonique, humaniste admirateur d'Erasme et de Lefèvre d'Etaples, théologien

autodidacte connaissant bien sa Bible et un choix de textes patristiques, le

jeune Calvin est aussi attiré par les idées de Luther que fasciné par l'attitude
courageuse de ceux qu'on commence à discriminer en France comme
«Luthériens». Après avoir été suspecté lui-même de faire cause commune avec

eux, il dut fuir Paris. Le voici maintenant exilé à Bâle, où il se sent soutenu par
une communauté évangélique solidement établie. C'est une période de recherche

et de production théologique. Ses sources sont les Catéchismes de Luther,
des ouvrages latins de Mélanchthon, de Zwingli et de Bucer. Il en fait de larges

emprunts en vue d'une synthèse personnelle: l'Institution de la Religion
Chrétienne.

Cet ouvrage est aussi significatif pour la transformation intérieure de son

auteur que pour son message. Personnellement, j'ai acquis la conviction que
c'est en le rédigeant que Calvin passa définitivement du réformisme des

humanistes, Erasme et Lefèvre d'Etaples, à la «Réforme» au sens radical,
suivant Luther. La meilleure expression de ce qu'on désigne, d'une manière

approximative, par «conversion» de Calvin est ce manuel de théologie, ce

catéchisme pour adultes cultivés. Le changement s'opère au niveau de la

pensée qui n'a encore guère connu l'action. L'intelligence de la foi va tout droit
à la parole écrite. Elle fait l'économie d'une laborieuse confrontation avec les

opinions opposées. Calvin sait ce qu'il veut dire. Aucun complexe de débutant.

Et ses lecteurs l'approuvent d'emblée. L'Institution devient un best-seller
de l'époque.

Reconnaissants, les acteurs de la Réformation se saisissent de cette «théorie»

car ils y trouvent les idées claires et fondées faute desquelles leur action

menace de sombrer dans le désordre. Tel est sans doute le cas de Farel qui, mis

en difficulté à la tête de la communauté réformée de Genève, lance un appel au

secours au dogmaticien néophyte pour le retenir dans cette ville et l'aider à la

remettre en ordre. N'est-ce pas une leçon historique qui démontre la corre-



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'ÉGLISE? 163

lation indispensable entre la théorie et la pratique, entre la théologie et
l'action, entre l'écoute de la révélation et l'apostolat?

Caractère spirituel de l'Institution

Il est permis de penser que la fascination exercée par la première édition de

l'Institution sur ses lecteurs s'explique, pour une bonne part, par son caractère

spirituel. Son auteur ne se contente pas en effet de développer ses thèmes mais
il s'attache à instruire des croyants, à les «édifier» au sens propre du mot. Son
désir est d'apaiser leur faim spirituelle. Il propose une catéchèse qui permette
de faire la part des choses, d'éviter les dangers qui menacent la foi et de

percevoir les buts qu'elle doit suivre pour devenir plus vivante.
Critique et idéal: ainsi s'articule le contenu de cet ouvrage où Calvin

investit toute sa ferveur d'inventeur comblé. D'abord la critique de la forme
de piété répandue «sous la papauté» (ce terme revient souvent pour désigner
l'état déformé de l'Eglise) puis, l'idéal de la pietas selon l'Evangile. Critique
aussi de la doctrine qui doit retrouver sa simplicité d'origine. Critique enfin
des structures ecclésiales qui sont absolument à corriger, si l'Eglise ne veut pas
abandonner son idéal exigeant d'être l'Eglise du Christ. Précisons un peu ces
trois points: piété, doctrine, structures.

La piété véritable

Calvin s'attaque à une forme de piété qui, pour être traditionnelle, populaire

même, n'en est pas moins teintée de paganisme2. Elle l'est dans l'exacte
mesure où des superstitions s'emparent d'elle. L'homme superstitieux déplace
son pôle d'intérêt de l'essentiel vers le surérogatoire, le superflu, et s'y complaît

sans retenue. L'essentiel c'est Dieu, c'est le Christ, de qui l'homme ne
dispose pas à son gré. Aussi s'empare-t-il du sacré, c'est-à-dire de choses
divinisées qu'on peut posséder. C'est alors la déviation vers la magie, la

religiosité qui instrumentalise le divin et que Karl Barth, en héritier de Calvin,
identifiera avec la «religion» et opposera à la «foi». Calvin concentre sa

critique sur les superstitions qui parasitent la célébration des sacrements,
messe, culte eucharistique, pénitence, ordination et poussent à un culte excessif

des saints3. Tout cela est païen, judaïque, «charnel»4, pis encore une
offense au Créateur quotidiennement tolérée. Le Créateur se trouve humilié
dans la mesure où sa gloire est transférée à la créature, comme c'est le propre
même de toute idolatrie5.

2 Joannis Calvini Opera selecta éd. P. Barth, Munich 1926 1963), tome 1, p. 254
(cité OS).

3 OS 1,45 et 48.
4 OS 1,48, 100 et 102.
5 OS 1, 121s.



164 ALEXANDRE GANOCZY

L'idéal de piété évangélique, au contraire, respecte les rapports entre le

Créateur et les créatures. Il reconnaît en Dieu le Père qui prend l'initiative en

témoignant de sa piété paternelle pour les hommes6, indiquant ainsi la voie

pour la piété filiale attendue des fidèles7. Ce dialogue de piété à piété n'est
accessible qu'à ceux qui ont été éclairés par une connaissance suffisante du

Christ8, une idée déjà chère aux humanistes chrétiens. Cette piété christocentrique

s'apprend. Elle fait appel à l'intelligence studieuse9. D'où la nécessité

d'une catéchèse, d'une institutio pietatis christianae. Ceux qu'on appelle
«luthériens» l'accueillent. Aussi Calvin les nomme-t-il simplement les pii en les

opposant aux impii10.
Tel est le contexte dans lequel le Réformateur est amené ensuite à parler de

la vera religio. A la différence du langage courant d'aujourd'hui qui connaît les

notions «religion catholique» et «religion protestante», il n'attribue pas

encore de signification confessionnelle à ce mot. Pour lui, « religion » est avant
tout une vertu: la vertu fondamentale du croyant. Inspirée par la foi faite de

confiance absolue en Dieu, elle consiste en une discipline d'esprit ou plutôt
une concentration de toutes les énergies intérieures sur l'unique nécessaire, la

gloire de Dieu. L'homme superstitieux est dissipé; l'homme religieux est

recueilli. La superstition pousse à la «vaine licence», la religion véritable au

respect rigoureux de l'ordre qui régit les rapports entre le Créateur et les

créatures.

Il est à noter que Calvin ne fait pas dériver religio du verbe religare, relier,

comme le fait Augustin11, mais du verbe religere, relire ou recueillir de

nouveau, en suivant Cicéron12, et l'humaniste Zwinglin. Une nuance de

«continence», de discrétion ou de retenue respectueuse du divin se laisse percevoir
lorsque Calvin emploie, par exemple, l'expression religione contineri14.

S'il fallait trouver une analogie à cette idée calvinienne dans notre
expérience, on pourrait citer la concentration méditative à la manière extrême-
orientale, mais qu'une spiritualité authentiquement chrétienne peut aussi

recevoir. Qui médite se recueille au milieu d'un monde qui le sollicite de toute

part, tend à le disperser et, en se concentrant ainsi, il se centre sur Dieu, son

Créateur. Il est vrai que c'est un autre mouvement d'âme que celui d'une

religiosité extravertie, débordante de spontanéité, allant jusqu'à des expres-

6 OS 1, 106 et 221.
7 OS 1, 59s, et 76.
8 OS 1,21.
»OS 1, 247 et 252.
10 OS 1, 242.
11 De Civitate Dei, 10, 3.
12 De natura deorum, II, 28, 72.
13 Commentarius de vera et falsa religione, CR 90, 639.
14 OS 1, 161 et 226; 3, 105 et 141.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'EGLISE? 165

sions dionysiaques que nos jeunes pratiquent aussi. Mais l'un n'exclut pas
l'autre.

Calvin conçoit la réforme spirituelle plutôt sur le mode discipliné, discret,
recueilli. Il veut de la «religion» véritable après avoir eu sans doute des

expériences négatives avec une religiosité débridée, retombant dans le
paganisme. Il va jusqu'à l'austérité dans l'expression, par peur de licences
«charnelles». Et cependant il n'élimine pas du culte qu'il veut épurer toute note
d'incarnation. La Cène reste à ses yeux ce «repas du Seigneur» et ce «sacrifice
de louange»ls qui ne peut pas se passer d'expressions corporelles, de l'esthétique

de la parole récitée ou chantée16. C'est ainsi que la Cène est le culte par
excellence, celui qui est rendu au Créateur en esprit et en vérité ".

La réforme doctrinale

Quelle critique Calvin fait-il de la doctrine, de la théologie et vers quel idéal
tend-il en ce domaine Le trait réformateur ressemble ici à ce que nous venons
de constater à l'endroit de la piété. Autant il s'opposait là au pullulement de

superstitions, autant il condamne ici celui des sophismesl8. Dans les deux cas.
il s'agit de revenir à l'essentiel, en le dégageant de l'accessoire ou même du faux

qui l'occulte. Une théologie qui ne parle qu'aux spécialistes, qui donne dans

une technicité extrême, qui prétend définir le mystère, fait écran à la vérité et
la retient captive. Elle l'enterre vivante, une image chère au Réformateur19.
Tout autre est la théologie des auteurs bibliques. Elle formule un message
accessible à tous et va droit au cœur des choses. C'est ainsi que la Bible n'est

pas seulement source de la Révélation, mais aussi le modèle pour tout le

travail d'explication ou d'exposition du Révélé. Elle ne porte pas atteinte, en
effet, à la simplicité qui, ayant ses racines dans la simplicité de Dieu lui-même,
détermine le langage des auteurs inspirés et se pose en exigence devant
quiconque est appelé à l'interpréter selon les nécessités des temps. La parole de
Dieu exige une herméneutique intelligible. S'empresse-t-on de la manipuler
au gré de thèses préétablies20, lui faisant dire ce que d'elle-même elle ne dit
pas, essaie-t-on de la «compléter» par des traditions humaines21, on en voile
le sens au lieu de le mettre en évidence. La théologie scolastique, telle qu'elle
était pratiquée alors à la Sorbonne, à Louvain et ailleurs — le jeune Noyonnais
d'ailleurs n'en a eu qu'une connaissance fort partielle — se prêtait à ce jugement

sévère.

15OS 1. 158; et pour Luther: WA, 8. 483.
"'OS 1. 103 et 114.
"OS 1. 158.
18 OS 1.22 et 25.
"OS 1.22 et 25.
20 OS 1. 187.
21 OS 1, 139 et 144.



166 ALEXANDRE GANOCZY

Que fait Calvin lui-même? Son Institution propose un langage nouveau.
C'est une théologie, déjà par sa forme, alternative. Certes, elle n'a rien d'un

ouvrage de vulgarisation et beaucoup d'une œuvre humaniste au style soigné.
Mais l'auteur y laisse parler largement la Bible qu'il veut «exposer», sans y
ajouter de «dogmes étrangers»22. Il suit le principe: ne rien affirmer
dogmatiquement qui ne possède un fondement dans le témoignage scripturaire. C'est
ainsi qu'il se voit obligé de retrancher et de combattre des doctrines sur les

sacrements autres que le Baptême et la Cène ou encore sur le pouvoir
ecclésiastique.

Et l'enseignement des Pères de l'Eglise? Calvin omet de dire que ce sont
justement les Pères qui ont posé des jalons dogmatiques pour les autres

sacrements du Septénaire traditionnel. Il se contente de les citer là où ils vont
dans son sens et exprime son adhésion globale à leur autorité. Il va même

jusqu'à idéaliser leur travail herméneutique en l'opposant aux spéculations
scolastiques. Les Pères ou les Anciens, dit-il, s'accordaient encore à détester
les arguties et les sophismes qui contaminent la Parole23. Ils n'occultaient pas

sa simplicité par une interprétation compliquée. Et quand ils rencontraient
des passages obscurs dans l'Ecriture, ils se contentaient de les élucider en se

servant de 1'«analogie de la foi», c'est-à-dire en confrontant les énoncés
obscurs avec des énoncés clairs de la Bible sur le même sujet24. Luther, qui

pourtant a accordé moins de place aux Pères que Calvin, a déjà posé en

principe : l'Ecriture s'interprète le mieux par l'Ecriture, elle produit elle-même
les règles qui permettent de la bien comprendre25.

Voilà quelques aspects de la réforme doctrinale que propose l'Institution.
On voit le sérieux avec lequel son auteur veut scruter le Révélé et attribuer à

ses lecteurs non théologiens la capacité d'en goûter la substance.

La réforme des structures ecclésiales

La réforme doctrinale entraîne celle des structures ecclésiales. A la lumière
d'un enseignement puisé directement dans les sources, l'Eglise est invitée à se

renouveler selon l'idéal apostolique que Calvin voit encore réalisé suffisamment

par le christianisme des quatre ou cinq premiers siècles. Cela rappelle,

pour une part au moins, l'intention de Vatican II qui, en plein XXe siècle, a

repris les grands textes ecclésiologiques du Nouveau Testament pour se redéfinir

comme mystère, peuple de Dieu, communion de laïcat et de ministères

ordonnés, communauté servie par l'institution dans son cheminement
eschatologique et pour sanctifier le monde. Avec quelque exagération on pourrait

'OS 1, 169.

!OS 1,29; cf. 169.

'OS 1, 23s.

'OS 1, 170.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'ÉGLISE9 167

même relever une ressemblance de tendance entre un Père Congar critiquant
une certaine «hiérarchologie» et le jeune Calvin rejetant une réduction de

l'Eglise à l'ensemble de ses prélats. En suivant Luther, Calvin combat la thèse

selon laquelle l'Eglise doit toujours avoir une «forme apparente», visible et

qui est assurée par le «siège de l'Eglise de Rome et l'ordre des évêques»26. On

peut conjecturer que c'est l'identification plus ou moins complète de l'Eglise
universelle avec l'Eglise romaine, soutenue, par exemple, par Prierias adversaire

de Luther27, qui se trouve ici visée. La réponse calvinienne insiste:
l'Eglise n'est pas comme une principauté où le peuple est entièrement représenté

par le prince pour lequel il est important d'être politiquement puissant et

d'apparence glorieuse. Non, l'Eglise représente lc «règne du Christ» qui n'a
besoin ni de «forme apparente» ni surtout d'apparence splendide. La véritable

essence de l'Eglise se réalise déjà dans les «congrégations» les plus modestes

qui ne jouissent d'aucune visibilité voyante. Il se peut que ces communautés

ne soient visibles qu'aux yeux de Dieu qui sait qui II a élu. Calvin
reprend l'interprétation qu'avait donnée Tertullien de la parole de Jésus:

«Que deux ou trois soient réunis en mon nom, je suis là au milieu d'eux» (Mt.
18,20). De petits groupes de chrétiens, des communautés locales peu connues,
pauvres, persécutées sont Eglises de Dieu à part entière, à condition qu'elles
aient un usage correct de la Parole et des Sacrements28. Pour le Réformateur
de Genève, tout autant que pour la Confession d'Augsbourg, la prédication
pure de la Parole et l'administration adéquate des deux sacrements dominicaux

constituent la «note», le signe de reconnaissance de l'Eglise véritable.

Pour cela, un ministère est requis29. Mais le ministère n'est pas tout. La

communauté locale particulière est comparable, dans sa totalité, à une
corporation sacerdotale, comme l'était déjà Israël. Tous ensemble, fidèles et

ministres forment ce «sacerdoce royal» qui est appelé à offrir à Dieu des

«sacrifices de louange»30. On pourrait même dire, en explicitant un peu le

raisonnement calvinien: tous ensemble constituent le kleros, le clergé du
Christ. Car le sens étymologique de ce terme est «sort» ou «part d'héritage»,
et les fidèles ne sont-ils pas le groupe de ceux dont le sort, de par l'élection
secrète de Dieu, est d'appartenir à la part de l'héritage du Sauveur?31. Mais s'il
en est ainsi, il est abusif de réserver ce nom aux prêtres et aux évêques, pis
encore d'en faire une classe dirigeante séparée du commun des mortels. Des

ministères: oui; un clergé sacerdotal et dominateur: non. De l'épiscopat, du

2'0S 1. 31s.
27 Cf. S. Prierias. In praesumptionc Martini Lutheri conclusiones de potestate papac

dialogus (1518): réaction de Luther: WA 1. 656. 651.
28 cf. OS 1. 187.
2"OS 1.211.
»OS 1. 158.

"OS 1,206s.



168 ALEXANDRE GANOCZY

presbytérat, du diaconat? Ces structures sont acceptables à condition que
leurs détenteurs soient de «bons pasteurs»32. Et ils le seront d'autant plus
facilement qu'ils se comprennent comme étant à l'intérieur et non au-dessus
de la communauté. Non pas comme des bénéficiaires consacrés d'une
ségrégation cléricale, mais comme des frères parmi d'autres frères, ayant une charge
de gouvernement pour servir au bien commun. Dans ses écrits postérieurs,
Calvin envisagera positivement le ministère tripartite traditionnel des

évêques, des presbytres et des diacres (en cela il anticipe théologiquement le

document œcuménique dit de Lima!), et il ira même jusqu'à l'acceptation
conditionnelle de l'ordination comme troisième sacrement33.

Ce qui est à rejeter pour lc Réformateur, c'est la définition des prêtres et des

évêques à partir de leur prétendue fonction sacrificielle, une fonction qui
équivaudrait à la conception judaïque ou païenne du sacerdoce entièrement
voué au culte. Calvin veut que les prêtres et les évêques ne puissent plus du

tout s'appeler « sacrificateurs»34, un titre qui porte atteinte au sacrifice unique
du Christ. Il faut au contraire qu'ils se comprennent comme des ministres de la

Parole et des Sacrements. Alors personne n'aura le droit de leur refuser,

surtout aux évêques, la «succession apostolique»35. Qui travaille comme les

Apôtres se montre successeur d'Apôtre.
Nous avons pu observer combien l'intention réformatrice vise ici l'Eglise

communauté au sens de congrégation locale. Cela rappelle, pour une bonne

part, la conception paulinienne: «L'Eglise de Dieu qui est à Corinthe» ou «à

Rome» ou ailleurs, voire la réalité d'Eglises qui se réunissent dans les maisons

particulières (cf. Rm. 16. 5) et qu'on pourrait nommer «Eglises-voisinage» ou

«Eglises-accueil».
Mais n'est-ce pas là aussi une cause possible de morcellement, présage de la

multiplication de dénominations congrégationnalistes, presbytériennes et

autres qui se poursuivra jusqu'aux temps modernes? Le réformateur prévoit-
il un ministère d'unité ayant pouvoir de servir à la communion universelle?

On songe ici, d'instinct, au Concile œcuménique. Ce serait dans la logique
d'une pensée qui attribue tant d'importance à la congrégation au plan local et

au «colloque» au plan intercommunautaire. On est d'autant plus surpris de

constater la méfiance profonde que manifeste le jeune Calvin à cet endroit.
Loin de reprendre ces deux thèses classiques du conciliarisme médiéval : a) Le

Concile général est représentation de l'Eglise universelle et b) son autorité est

supérieure à celle du pape, Calvin rappelle plutôt les misères dans l'histoire

32 OS 1, 52: cf. 212s.
31 L. Schummer. Le ministère pastoral dans l'Institution chrétienne de Calvin à la

lumière du Troisième Sacrement. Wiesbaden. 1965.
14 OS 1. 187 et 201s.
35 OS 1. 211.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'ÉGLISE9 169

des Conciles: incapacité de se prononcer avec une clarté suffisante, manipulation

des participants, contradictions de Concile à Concile, impossibilité d'y
voir un organe habituel du Saint Esprit36. Aussi le projet réformateur laisse-

t-il ouverte la question d'un ministère d'unité universelle.
Universel est synonyme de catholique. En mettant en exergue cet adjectif,

en en faisant même sa «dénomination» distinctive, l'Eglise présidée par le

successeur de Pierre n'a-t-elle pas mis le doigt sur le point précis où la Réforme
a dû échouer? Il est permis de le penser. En ce qui concerne le Réformateur de

Genève, il me semble prouvé qu'il n'a jamais abandonné le principe de

catholicité et qu'il n'a jamais fait un usage purement confessionnel du mot
«catholique». Il en va de même du terme «protestant». Quand il apostrophe
ses adversaires, Calvin se sert de noms comme impii, adversarii, sophistae
(pour les théologiens), regnum papale (pour la hiérarchie romaine). C'est à eux
qu'il attribue la responsabilité de toutes les déformations de l'Eglise, ce sont
eux qui la rendent malade et qui l'ensevelissent vivante. Mais ce «cancer»,
tout en étant dans le corps n'est pas le corps. Aussi devons-nous poser la

question: qu'est-ce que Calvin entendait précisément par «réforme» ou
«réformation»?

Le sens des termes «réforme» ou «réformation»

Le substantif reformatio — cela nous étonne à juste titre — trouve un
emploi extrêmement rare dans le vocabulaire de Calvin. Il en va de même du
verbe reformare. Nous avons bien deformari et l'adjectifdeformisi, de même
des expressions imagées comme visage «défiguré» de l'Eglise qui est, partant,
« à guérir»38 ou l'état « enseveli » de la doctrine évangélique39, de la vérité40 ou
des promesses baptismales de Dieu41. L'image de la sépulture ne renvoie
cependant pas à l'idée de la mort. Tout porte à croire que Calvin songe à

l'Eglise de Dieu qui vit encore tout en étant recouverte, cachée, prisonnière des

décombres d'un édifice ruiné. La preuve en est l'adjectif semisepultae que le

Réformateur donne, dans son Epître à Sadolet, aux Eglises soumises à la

papauté42. Plus tard, dans l'Institution de 1543, et dans celle de 1559, il parlera
même de Christus semisepultus!4ì L'Eglise de Dieu n'a donc pas été réduite à

l'état de cadavre par le regnum papale, elle continue à vivre, malade et

déchirée, mais elle continue à vivre. Là où la destruction romaine se donne

36 OS 1. 32 et 246s.

"cf. OS 1, 31.
38 OS 1,215s.
39 OS 1, 25s.
40 OS 1, 22.
41OS 1, 134.
42 OS 1,476.
43 OS 5, 42.



170 ALEXANDRE GANOCZY

libre cours, il ne subsiste que des «vestiges», des reliquiae de l'intégrité
ecclésiale. Mais cela vaut mieux que rien. Ailleurs, où l'œuvre purificatrice de

l'Evangile a déjà abouti, cette intégrité ecclésiale peut être reconnue de tous.
Sous cet angle de vue, il n'y a pas d'opposition entre une Eglise qui serait
anéantie et une Eglise qui naîtrait ou repartirait à zéro. Une telle rupture de

continuité ne s'impose pas. Se montrent plutôt comme contraires, deux états

de l'Eglise une et indivisible: un état d'aliénation plus ou moins prononcé et

un état de liberté plus ou moins complète. Ici, il est à noter que le jeune Calvin
parle à Sadolet et à Du Tillet le plus souvent d'Eglises (au pluriel), entendant

par là, à la manière paulinienne, des Eglises locales ou particulières. Il dit en

substance au Cardinal-Evêque de Carpentras: Nous ne nions pas que les

Eglises que vous présidez soient «des Eglises du Christ», mais nous déplorons

que le pontife romain «dissipe le règne du Christ» comme des loups dispersent

les brebis44. Et à son ami le Chanoine Louis Du Tillet: dans ces Eglises il
subsiste des «reliques de la bénédiction de Dieu»45. Enfin il écrit à un ami
d'enfance, devenu évêque sous l'obédience romaine: ton épiscopat n'est pas

rien; il vient, quant à son essence, de Dieu46 et cela par la voie d'une
ordination valide47. Aussi cet évêque doit-il en suivre les exigences, c'est-à-dire
abandonner ce que la dignité episcopale peut comporter d'honneur stérile et

de puissance aliénante, se corriger48 et se mettre à promouvoir l'Evangile49.

Avouons-le, il existe aussi quelques expressions dans les documents
examinés qui semblent influencés par l'antithèse luthérienne entre la vera et la

falsa ecclesia50, selon laquelle l'Eglise fausse peut mériter le nom de nichtige
Kirchen, de «non-Eglise»51. Il est vrai que le Réformateur allemand ne pousse

pas la logique de cette antithèse à ses ultimes conséquences. Lui aussi admet

que nombre de croyants vivants undter dem Bapstumb, appartiennent à

«l'Eglise chrétienne», de même qu'il y a de bons chrétiens dans les territoires
occupés par les Turcs52. Quand aux mauvais, ceux que la tyrannie romaine a

réussi à corrompre totalement, ils sont comparables à de la «crotte de souris
mêlée à des grains de poivre»53: le vrai et le faux se mêlent donc inextrica-

44 OS 1, 476.
45 Ioannis Calvini opera qui supersunt omnia, ed. W. Baum, E. Cunitz, E. Rfuss,

Braunschweig-Berlin, 1863-1900 (cité: OC), 10b, 149.
46 De sacerdotio papali abüciendo, OS 1, 332.
47 OS 1, 334.
48 OS 1, 331 : corrigere mali! quam frangere.
49 OS 1, 359: adprovomendum evangelium.
5<>WA42, 187, 232,412s.
51 WA 51,477.
52 WA 33, 456.
53 WA 33, 457.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGUSE9 171

blement. Le simulpecator et Justus s'applique aussi, semble-t-il, à l'Eglise dans

son ensemble.
Si nous tenons compte maintenant de cet arrière-plan, nous comprenons

mieux l'usage calvinien, à vrai dire assez rare, d'expressions comme «Eglise
de l'Antichrist»54, qui s'oppose à l'Eglise du temps des Apôtres ou comme
papalis ecclesia*' ou encore le titre d'un chapitre de l'Institution de 1559:

Comparanofalsae ecclesiae cum vera56. Toutefois, je ne me souviens d'aucun
raisonnement développé par le jeune Calvin qui donne l'impression d'une
dualité ou d'une rupture d'Eglises. Bien plutôt l'idée que même la «fraction
diabolique» se trouve in ecclesìa^, qu'elle lui est intérieure — ce qui a comme
conséquence que l'œuvre de guérison, de désensevelissement, de purification
et de réévangélisation est une affaire intérieure de l'Eglise indivisible58.

Mais revenons à l'idée des «vestiges» ou des «reliques» d'Eglise. En quoi
consistent-ils? Ici encore, Calvin s'accorde avec Luther. Le Réformateur
allemand déclare dans son Commentaire de l'Epître aux Galates en 1531 : «Il
subsiste dans la ville de Rome, bien qu'elle soit pire que Sodome, le baptême,
la parole de l'Evangile, son texte, l'Ecriture Sainte, les ministères, le nom du
Christ et de Dieu L'Eglise romaine est donc sainte, parce qu'elle possède le

nom saint de Dieu»59. Calvin parle semblablement dans ses premiers écrits
ecclésiologiques du «sacrement incorruptible du baptême»60 et, à l'occasion,
de l'institution divine du ministère episcopal61. Les historiens et les théologiens

qui prêtent à Calvin une volonté de rupture avec l'Eglise catholique ne
devraient-ils pas cesser d'ignorer ces textes? Ainsi par exemple Ernst Saxer,
qui fait valoir, avec force formules anachroniques, une «séparation
fondamentale dujeune réformateur de l'Eglise catholique», à cause de son caractère
irrémédiablement superstitieux et hypocrite62. On n'attribuera, à mon sens,
jamais assez d'importance au refus luthérien et calvinien de rebaptiser les

fidèles ayant rejoint le camp évangélique. La prétention anabaptiste, qui
renoue avec l'antique donatisme, présuppose bien une rupture fondamentale
entre une ancienne et une nouvelle Eglise. Il est permis de penser que le refus

énergique de cette prétention par les Réformateurs, allemand et français,
revient à un acte de foi dans la continuité de l'Eglise une et indivisible.

Je dis bien « acte de foi ». Car pour Calvin c'est la promesse divine contenue

54 OS 1, 152.

"OS 1, 331.
56 OS 5, 30.
57 OS 1, 210.
ssOS 1, 303 et 475.
WWA40/1, 68.
""OS 1. 134.
61 OS 1, 332.
62 Ernst Saxer, Aberglaube, Heuchelei und Frömmigkeit, Zurich. 1970, p. 187, 237

et 60.



172 ALEXANDRE GANOCZY

dans le baptême qui lui fait garder sa valeur et son efficacité. Pour être

«ensevelie», cette promesse n'en demeure pas moins vivante et agissante. Il
ne faut pas oublier que sa vitalité relève de l'invocation du nom de Dieu,
Trinité, et de la foi en Jésus Christ, invocation et foi que les papistes n'omettent

pas lorsqu'ils baptisent63. C'est ainsi que Calvin lui-même se sait baptisé,
c'est-à-dire mis en relation avec le Christ et non avec l'ignorance ou même le

sacrilège caractéristiques de ses baptiseurs. Ce qui est à faire, c'est redécouvrir
ce trésor caché et le recevoir par une foi éclairée. Voilà pour ce qui concerne la

«réforme» individuelle, personnelle.
Mais qui sera appelé à la réforme de la communauté ecclésiale, au désen-

sevelissement de ses structures authentiques, apostoliques? Le pape? Un
concile général? Le roi ou l'autorité civile?64 Du pape: rien à attendre. Au roi
très «chrétien» de France ou aux princes gagnés à la cause de l'Evangile, on

pourra, certes, demander de favoriser cette cause et de protéger ses adhérents,

ou même d'exercer une police vigilante au milieu des affrontements
religieux 65. Lorsque Calvin préface son Institution par une lettre ouverte à François

Ier, il l'invite seulement à faire œuvre de justice, à examiner la doctrine et

la vie des pii pour en juger objectivement. S'il porte un jugement objectif, il ne

pourra pas leur refuser au moins la libre expression de leurs convictions. Mais

Calvin ne nourrit point, à cette époque, l'illusion que le monarque puisse

prendre l'initiative d'une réforme d'Eglise. Enfin, le concile général, étant

convoqué par le pape et composé par des évêques qui lui sont d'avance acquis,

apparaît comme foncièrement inapte à cette tâche. A la limite cela reviendrait
à une entreprise suicidaire pour les structures qui portent le Concile.

Que reste-t-il alors? Il reste la voie prophétique!66. La chrétienté souffre

d'une maladie chronique dont un symptôme principal consiste justement à

manquer de prophétie, comme c'était le cas d'Israël tombé en décadence67. De

même que le peuple de la Première Alliance dut ses renouveaux à un Esaïe ou à

un Jérémie, porteurs aussi solitaires que sans compromis de la Parole divine,
de même l'Eglise du XVIe siècle a besoin de telles personnalités68. Il y a des

raisons de penser que Calvin comptait Luther et lui-même au nombre de ces

rénovateurs prophétiques. Notons-le bien, c'est le modèle vétérotestamentaire

qu'il choisit et non le néotestamentaire, tel que le présente l'Apôtre Paul

dans sa description des charismes au sein de l'Eglise de Corinthe. Cela permet
de conclure qu'il avait, sur ce point, des visées universelles; c'est toute la

63 OS 1, 134.
64 W. F. Dankbaar, Calvin, sein Weg undsein Werk, Neukirchen, 1959, p. 166-169,

montre que Calvin, à partir de 1543, invitait des monarques et des hommes d'Etat à

faire œuvre de réforme. A l'occasion, l'exemple du roi Josias le poussa dans ce sens.
65 OS 1,260 et 263.
66 OS 1, 34s, 234s, 245s, 276.
"OS 1,23.
68 OS 1, 32.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'ÉGLISE? 173

Chrétienté qui était appelée à se renouveler de cette façon, comme Esaïe et
Jérémie s'adressaient à tout le peuple.

Mais confier la réforme à des élus prophétiques de Dieu, n'est-ce pas courir
le risque de faux prophètes? Ce risque n'est, pour Calvin, nullement illusoire:
il a l'exemple anabaptiste sous les yeux. Et cependant il pense devoir l'assumer,

car aucune autre voie, moins dangereuse, ne lui semble dorénavant
praticable69.

La vocation réformatrice de Calvin

La vocation de Calvin à assumer une telle responsabilité doit retenir notre
attention tout spécialement à l'occasion de l'anniversaire que nous célébrons.
Nous avons vu comment la première Institution présente un projet théologique

d'une radicale purification et rénovation de l'Eglise. La lecture de l'Epître
à Sadolet nous permettra à présent de reconnaître les incidences concrètes de

cette théorie sur l'histoire personnelle de son auteur. Tout ne vient sûrement

pas de la théorie: Calvin a vécu aussi le non-prévu, voire l'imprévisible. Tel
fut en tout cas le déclenchement de ce que nous reconnaissons comme le début
de son action réformatrice. L'appel lancé par Farel au jeune théoricien retiré à

Bâle pour venir le rejoindre et consolider la Réforme à Genève a dû surprendre

le jeune lettré. N'était-il pas totalement inexpérimenté quant au gouvernement

d'une communauté? En répondant à Sadolet qui ne croit point à une
vocation pastorale de ce laïc, vocation qui vienne de Dieu, Calvin prend
conscience d'une telle vocation. Aussi déclare-t-il: mon ministère (lequel je
sais être fondé et confirmé par la vocation du Seigneur) ne doit pas et ne peut
pas être mis en doute. C'est Dieu qui a voulu que je passe de l'office de

«docteur», c'est-à-dire de théologien, à celui de «pasteur», ce qui fut un
changement légitime. Et — le Christ, les anges et les Genevois en sont témoins
— je n'ai pas démérité. Loin de répandre une subtile érudition, j'ai parlé
simplement au peuple, ou, pour citer textuellement, «j'ai cheminé en icelle
Eglise en telle pureté et sincérité qu'il appartenait en l'œuvre du Seigneur70».
Mon ministère est donc de Dieu et non pas des hommes. L'Eglise de Genève?
Calvin lui voue une fidélité pour ainsi dire conjugale. Bien qu'il vive à cette
époque à Strasbourg, donc séparé de son Eglise genevoise, il se sent lié à elle
indissolublement. Il écrit: «A celle-là, dis-je, sur laquelle Dieu m'ordonnant
une fois, il m'a obligé à toujours de lui tenir foi et loyauté»71. Trois ans plus
tard, sur le point de rentrer dans sa communauté, il écrira aux Genevois qu'il
est prêt à satisfaire à «l'obligation perpétuelle» qu'il a envers leur Eglise en
vertu d'un don que Dieu lui a fait une fois pour toutes72.

69 OS 1. 32s.
7,1 OS 1. 458.
71 Ibid.
72 OC 11. 158.



174 ALEXANDRE GANOCZY

Nous pouvons, en outre, relever des indices qui insinuent une analogie
entre «soin et sollicitude»73 que Calvin prend de cette Eglise-cité et l'office de

«veilleur» qu'il attribue à l'évêque d'un diocèse74. Ici et là il s'agit d'epicospè,
de sur-veillance ou de super-intendance ou encore d'une cure d'âmes sur le

mode pastoral.
Mais le caractère prophétique dont nous avons parlé plus haut n'est pas

nécessairement inclu dans cette epicospè. Il l'est en revanche dans le travail
effectif auquel Calvin se voit voué à Genève et, à partir de Genève, de par le

monde pour «promouvoir» l'Evangile. Il l'exprime sans ambage dans sa

réponse à Sadolet: Non, quoi qu'en dise l'illustre cardinal, les pii ne sont pas
des novateurs. C'est le «règne papal» qui n'a cessé durant des siècles, d'amasser

innovations sur innovations par rapport à l'antique vérité évangélique.
Celle-ci était encore vivante dans l'Eglise ancienne, celle des Pères comme
Jean Chrysostome et Augustin. Calvin déclare que lui et ses frères «s'accordent

mieux à l'antiquité» que les adversaires romains: «nous ne demandons
autre chose, sinon que cette ancienne face de l'Eglise puisse être instaurée

et remise en son entier, laquelle, déformée et polluée par des gens indoctes, fut

quasi détruite par le Pape et sa faction». Par delà cette Eglise ancienne, que le

Réformateur idéalise d'ailleurs, à mon avis, d'une façon indue, il désire

renouer avec l'Eglise apostolique : je veux ramener (revocare) l'Eglise présente

«en l'état de l'Eglise premièrement constituée par les Apôtres», qui est le

«modèle unique» de la vera ecclesia1"'. Pour y arriver il ne faut pas hésiter à

recourir à des mesures extraordinaires. La doctrine que Calvin propose, il la

rapproche de celle des prophètes de l'Ancien Testament76. Dans l'Institution
de 1543, il précisera cette pensée en distinguant systématiquement entre un

ministère ordinaire et extraordinaire. Il fonde cette distinction sur Ephésiens
4, 11 et écrit: les pasteurs et les docteurs (la théologie y est toujours!) relèvent
du munus ordinarium, tandis que les Apôtres, les Prophètes et les Evangélistes
de ce munus extraordinarium que Dieu a suscité au commencement de son

règne et qu'il suscite encore de temps en temps, si la nécessité des temps
l'exige77. Voilà ce que les textes nous apprennent de ce que nous appelons la

vocation réformatrice de Calvin. Il reste à répondre à une dernière question:
Devons-nous considérer la prise de conscience d'une telle vocation comme
une conversion? Et si oui, dans quel sens?

La question de la «conversion» de Calvin

Dans sa «conversion», plus précisément de sa «conversion subite», le

73 OS 1, 458.
74 OS 1, 340.
7SOS 1,466.
76 OC 6, 477s.: Supplex exhortatio (1543).
77 OS 5, 22 et 45s.; OC 6. 521 ; 41, 540.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'ÉGLISE? 175

Réformateur n'a parlé que tard, en 1557, donc plus de vingt ans après la

publication de la première Institutionn. Et encore, nous nous trouvons ici en

présence d'un «hapax legomenon»; l'énoncé ne revient nulle part ailleurs.
Des calvinologues qui se sont penchés sur les problèmes difficiles de l'évolution

religieuse du jeune humaniste de Noyon, tels P. Wernle et P. Sprenger (et

j'adhère à leur jugement) considèrent que l'affirmation de sa conversion subite
est bien plus un «jugement théologique» qu'une indication historique. Cette

opinion se trouve renforcée par la Vita Calvini de Théodore de Bèze. dans la

mesure où ce disciple du Réformateur, voulant justement présenter une
biographie, ne dit rien d'une telle conversion. Bèze insinue plutôt qu'il y eut un
cheminement assez long et une évolution complexe79. Par ailleurs, il est permis

de penser que le texte où Calvin, près de la cinquantaine, évoque sa

conversion se conforme à une typologie et une terminologie qu'il a développées

auparavant en commentant le retournement de l'Apôtre Paul sur le

chemin de Damas80. On relève en effet les mêmes idées et les mêmes termes-
clés, dans les deux cas. Saul est présenté comme un cheval indompté auquel il
faut mettre le mors. Semblablement Calvin se décrit comme quelqu'un à qui
la Providence secrète de Dieu a dû imposer son «frein». Paul est dit retourné
subitement (subito ou repente) par la main de Dieu qui fait des merveilles. De
même Calvin a été soumis par Dieu subita conversioneu. Le but du changement

est, dans l'un et l'autre cas, la docilité envers la Parole du Christ et la
véritable piété82. De cette analogie très serrée, il semble permis de conclure
que Calvin, avancé en âge, a désiré donner comme une définition de cet acte
créateur de Dieu qui façonne ses élus pour en faire des serviteurs tout adonnés
à son plan concernant son Eglise. C'est le même type d'intervention divine qui
a fait du pharisien Saul l'Apôtre Paul et de Calvin soumis à la papauté un
Réformateur. Les deux dons de grâce sont analogues. Et en plus de leur
manifestation similaire, ils paraissent encore, si l'on tient compte d'autres
textes tardifs, reliés par leur origine éloignée: la prédestination divine83. Ceci

nous incite encore à croire que la proposition qui nous occupe est beaucoup
plus dogmatique qu'autobiographique. Son but est de renvoyer à Dieu, qui,
dès l'éternité, choisit les hommes par le ministère desquels il mène à bien, le

moment venu, ses plans.
Si cette interprétation est recevable, on cherchera avec moins d'acharnement

à dater l'événement. Autrement dit, on ne pressera pas, dans un sens

chronologique, l'adjectifsubita; on ne le fera pas à la manière des piétistes ou

78OC31.21s.
79OC21.29s.
80 Commentarius in Ada apostolorum (1552 et 1554). OC 48. 199-204. cf. 492s.
81 OS 3, 80: Subita et inesperata mutatione.
82 OC 31. 21 à comparer avec 48. 493.
83 OC 8. 113. Congrégation sur l'élection éternelle 1562) et 38. 466 : Enarrationes in

leremiam (1563).



176 ALEXANDRE GANOCZY

de Wesley, en cherchant à déterminer le jour et même l'heure précise de la

conversion84. Il n'y aura, dès lors, plus un abîme entre l'adjectifsubita dans le

jugement théologique et le caractère progressifdu changement, tel qu'il apparaît

effectivement au fil des documents qui datent des jeunes années de Calvin,
en particulier sa correspondance.

D'autre part, il serait erroné de dénier tout caractère subjectif au texte où le

Réformateur fait état de sa subita converslo. Car c'est tout de même l'expression

authentique de ce dont il a pris conscience, peu à peu au cours de sa vie:
un détachement d'un état religieux jugé mauvais pour rejoindre la vertu de

religion conforme à l'Evangile. Sans nul doute, le terme converslo possède chez

Calvin un sens avant tout pénitenticl85. L'idée néotestamentaire de metanoia

y est liée. Ce n'est qu'exceptionnellement que conversio s'applique au simple
acte de changer de camp86. Si nous examinons à cet égard l'Epître à Sadolet.

nous y rencontrons bien la conviction que le chrétien se rend coupable en

restant prisonnier des erreurs papistes, il en est comme souillé87. On pèche en

se contentant d'une intelligence insuffisante de la foi88, et encore davantage en

se complaisant dans les superstitions de la papauté89. Il est urgent de s'en

détacher.
Et cependant cette conversion se fait à l'intérieur de l'Eglise une et

indivisible et non d'une Eglise à une autre Eglise. La notion proprement
confessionnelle de la conversion, autant que j'ai pu vérifier, n'est pas calvinienne.
Elle date d'une époque plus récente.

Nous pouvons donc conclure que Calvin avait conscience de réformer

l'Eglise, plus exactement de participer à la réformer. Il se savait appelé à cette

tâche par vocation, tant dans l'Eglise locale de Genève que dans d'autres

parties de la Chrétienté. Beaucoup d'indices nous permettent de penser qu'il a

acquis cette conscience progressivement, d'abord au fil de ses études
théologiques, mais aussi sous le coup des mesures inquisitoriales prises à l'encontre
des «Luthériens» français. Calvin a justifié son ministère, compris comme

pastoral, bien qu'il n'ait jamais sollicité d'ordination. Il a légitimé son travail

de réformateur en faisant appel au modèle des prophètes vétérotestamentaires.

Mais pas plus que les prophètes n'ont quitté Israël pour le ramener à Dieu.

Calvin n'a voulu rompre avec l'Eglise catholique. Il ne la voyait pas coïncider

avec le «règne papal», bien plus il la voyait en être la victime. Il en résulte,

avec une certaine plausibilité, cette thèse par laquelle je voudrais terminer: à

84 E. G. Léonard. Histoire générale du protestantisme, tome I. Paris. 1961.

p. 259s.
85 Par exemple OS 1, 170s.: Converti, seu reverti ad Dominum et poenitentiam

agere.
86 OS 1. 461.
87 OS 1.486.
88 OS 1. 484.
89 OS 1. 481s.



CALVIN AVAIT-IL CONSCIENCE DE RÉFORMER L'ÉGLISE9 177

côté de propositions que l'Eglise catholique romaine, même après le Concile,
ne saurait accepter sans réserves, le message doctrinal, réformateur et spirituel
de Calvin possède suffisamment d'éléments qui, de facteurs de division qu'ils
furent pendant quatre siècles et demi, peuvent devenir facteurs d'entente et de

réunification. La tradition réformée, restée fidèle à l'esprit calvinien, est
porteuse de charismes que la tradition romaine n'a pas. Et l'inverse est également
vrai. Ne pourrait-on donc former l'hypothèse que la convergence de nos
charismes divers se fera un jour de telle façon que Calvin apparaîtra, tant aux
réformés qu'aux catholiques, malgré ses erreurs et ses fautes, en pleine lumière
dans sa catholicité substantielle.




	Calvin avait-il conscience de réformer l'Église?

