Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques
Artikel: Luther avait-il conscience de réformer I'Eglise?

Autor: Lienhard, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 145-159

LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE
REFORMER L’EGLISE?

MARC LIENHARD

Tout le monde reconnait que le message et I’action de Luther ont consi-
dérablement changé le visage de la chrétienté occidentale. Il en résulta une
nouvelle maniere de faire de la théologie, des modifications au niveau du vécu
de la foi, une autre fagon de vivre et d’organiser I'Eglise. Nous n’hésitons pas a
appliquer les mots « Réforme» ou «Réformation»! a I'action de Luther, a
I’histoire dont il fut en grande partie 'instigateur.

Certes, s1 on y regarde de pres, les historiens traitant de Luther usent du
mot « Réforme» dans des sens assez différents. Les présupposés idéologiques
et confessionnels interviennent. Les protestants voient dans la Réforme luthé-
rienne une rénovation légitime, un retour a la forme primitive et évangélique
de la foi et de I'Eglise. L’approche catholique a plutét insisté sur les novations
introduites, selon elle, par la Réforme luthérienne. Elle se demandait aussi s’il
pouvait y avoir une véritable réforme en opposition avec I’Eglise représentée
par le Magistere. D’ou I’effort chez certains pour déterminer les critéres de la
«vraie et [de la] fausse réforme de I'Eglise» (Congar). D’autres points de vue
considérent la Réforme de Luther comme trop conservatrice, orientée uni-
quement vers une réorientation de la théologie, de la piété et certains chan-
gements dans I'Eglise, alors que divers contemporains comme Miintzer
visaient véritablement une réformation globale de I'ensemble de la société.
Malgré la valorisation récente de Luther, c’est toujours cela I’approche
marxiste.

Mais tous ces débats ont pour objet le jugement qu’il faut porter sur la
Réforme de Luther. On admet en général, a condition de bien le définir, qu’on

"Il y a tout un débat sur I'usage des mots « Réforme» ou « Réformation». Marqué
par le latin (qui ne connait que reformatio) et par 'emploi du mot au X V¢ siécle, Luther
parle en général de « Réformation». L’historiographie récente tend a distinguer entre
«Reforme» au sens général de rénovation, se trouvant sous d’autres formes aussi
en-dehors du XVI® siécle ou du mouvement luthérien, et « Réformation» visant, dans
une perspective historique, a désigner la « Réforme» protestante. Cf. MARC VENARD,
«Réforme, Réformation, Préréforme, Contre-Réforme. Etude de vocabulaire chez les
historiens récents de langue francaise», in: Historiographie de la Réforme (s.l.d. de PH.
JOUTARD), Paris-Neuchatel, 1977, p. 352-365. Nous renvoyons encore a notre article:
«Reformation (Erneuerung, Reform)» in: Okumene Lexikon, Frankfurt a.M., 1983,
col. 1007-1014. Pour nous tenir aussi prés que possible de la démarche de Luther, nous
?mpioierons en général le terme «réformation», méme si cela peut paraitre quelque peu
impropre.



146 MARC LIENHARD

applique le mot « Réforme» a I’histoire liée a sa personne et a son action, et on
n’hésite pas a le qualifier de «réformateur», flit-ce de maniére critique,
comme c’est le cas chez Bernanos qui disait que «1’Eglise n’avait pas besoin de
réformateurs, mais de saints»2.

Tout cela étant rappelé, venons-en a Luther lui-méme et a sa maniére de
comprendre son action.

D’emblée un constat étonnant s’impose: Luther lui-méme ne s’est pour
ainsi dire jamais qualifié de réformateur. Certes, il avait pleinement cons-
cience de jouer un grand role dans I’histoire de I’Eglise, mais quand il parle de
lui-méme, 1l emploie plutdt des termes comme «docteur en Ecritures Sain-
tes», « prédicateur», «évangéliste». Il y a seulement un ou deux passages ou,
en filigrane, il se qualifie de «réformateur». Pourtant, dans un certain nombre
de passages, il parle de la «réformation». Il convient, en un premier temps, de
les examiner en suivant pour cela un ordre chronologique, avant de voir de
maniére plus générale comment Luther a vu son réle.

[. L’idée de Réforme dans les textes de Luther
1) Jusqu'en 1517

Le mot reformatio n’apparait que deux fois dans les textes de Luther avant
1517. C’est étonnant pour deux raisons: d’une part c’est de cette période que
datent des ceuvres-clefs telles que le Commentaire de Luther sur [’épitre aux
Romains. Et surtout, n’oublions pas que le terme de «réforme» était un slogan
tout aulong du XV¢siécle et au début du XVI¢siécle. Tout le monde parlait de
reformatio. Le Moyen Age a été un temps de réformes ou de changements
visant le retour a un état originel considéré comme un modeéle. Il y eut les
réformes monastiques (celle de Cluny au X°¢ siécle, celles du XIII® siécle et
d’autres). L’idée d’une reformatio de 1'Eglise et de la société agitait les esprits,
en particulier en Allemagne, tout au long du XIV¢ siécle: il fallait réformer la
chrétienté «dans sa téte et dans ses membres». La reformatio recherchée visait
aussi bien les meeurs que les institutions, I’Eglise que la société. Elle était
deébattue dans les conciles comme dans les diétes, et faisait 'objet d’écrits treés
repandus tels que la Reformatio Sigismundi (1439), le Oberrheinischer Revo-
lutiondr (1510). L’agent des changements attendus pouvait étre le concile, un
empereur, la figure mythique d’un pape angélique (Lichtenberger), 'lhomme
simple, voire Dieu lui-méme ou son Esprit.

Curieusement, ces attentes diverses et combien fébriles sont totalement
absentes des premiers écrits de Luther. Est-ce a dire qu’il s’est occupé seule-
ment de la fo1 et de la piété personnelle ou seulement de théologie au sens
technique, ou udiquement d’herméneutique, ¢’est-a-dire des régles d’interpreé-

* Frére Martin, publication posthume par A. BEGUIN, in: Esprit 19 (1951), p.
44(.



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGLISE? 147

tation de la Bible? On a souvent compris ainsi le jeune Luther en 'enfermant
aussi dans ses propres problémes (comment étre en paix avec Dieu?) et en le
coupant de son temps et des problemes d’Eglise et de société.

Je pense moi1 aussi que l'essentiel de la démarche de Luther dans ses
premiers écrits est bien de mettre en ceuvre une nouvelle théologie, marquée
par un retour a Augustin et a Paul, soucieuse de parler de ’homme coram Deo,
en termes de relation plutot qu’en termes de substance, une théologie qui tient
compte de la permanence du péché et qui définit ’homme en relation avec le
Christ, qui parle de la foi et de la justice regue plutot que de I'autojustification
de '©homme. .

Mais cet effort théologique ne se déroule pas dans une tour d’ivoire, au-dela
des problemes concrets de I’Eglise et de la société, comme si Luther n’y avait
pas ¢té sensible avant 1517. Au contraire, dés les premiers écrits, il apparait
que c’est une nouvelle théologie qui débouche sur un renouveau de la prédi-
cation qui fait I’essence d’une réformation authentique.

Mais rappelons d’abord quelques-unes des critiques adressées dans le
Commentaire sur l'épitre aux Romains, aux clercs et a I’'Eglise institutionnelle.
Avec ses contemporains, Luther estime que «le culte et la piété sont devenus
un marché» (WA 56, 458, 3)3. C'est par apret¢ au gain que I’Evangile est
annoncé et non par obéissance envers Dieu ou pour le salut des fidéles
(WA 56, 424, 2-4), les évéques et les supérieurs des ordres nomment trop
souvent des prédicateurs inaptes. Ainsi s’exprime la colére de Dieu qui, a
cause de nos péchés, nous retire sa Parole et multiplie les prédicateurs bavards
(WA 56, 454, 18-23). Toutes sortes de critiques visent également Rome et la
Curie. Selon Luther, Rome est retombée dans les coutumes paiennes et incite
la terre entiére a suivre son exemple (WA 56, 489, 11-13).

I1'y alieu maintenant d’évoquer le passage ou Luther définit ce qu’il entend
par «réeformation légitime». Ce passage se trouve dans un discours a pronon-
cer dans un synode, dont Luther a établi le texte a I'intention du prévoét du
couvent de Leitzkau (Anhalt), Georges Mascow. La date est incertaine, mais
sirement antérieure a 1517. Citons les mots de Luther: «Si, dans ce vénérable
synode, vous avez décidé de beaucoup de choses et pris de bonnes dispositions
sur tout, mais que vous n’avez pas entrepris de faire ordonner aux enseignants
et aux prétres du peuple de retrancher toutes les fables, de se porter sur le pur
évangile et sur son interprétation, et d’annoncer la parole de vérité avec
crainte et respect et d’abandonner les doctrines humaines... [si vous n’avez pas
fait cela] nous nous sommes réunis en vain et nous n’avons avancé en rien. Car
C’est cela, le pivot, c’est 1a I'essentiel d’une réformation légitime et le noyau de
toute piété» (WA 1, 13, 25-33).

Ce texte montre bien que le « programme de réforme» de Luther ne se situe

* Nous renverrons toujours a ’édition des (Euvres de Luther dite de Weimar (sigle
=WA).



148 MARC LIENHARD

pas tellement au plan des structures et de I'organisation de I’Eglise ou de la
société, mais qu’il s’agit avant tout d’une interprétation plus fidéle de ’Evan-
gile. C’est la une orientation éminemment théologique. Elle absorbe tout
I’effort de Luther dans ces années-la. En méme temps, cet effort a des consé-
quences pastorales et pratiques précises: ¢’est de rendre possible une nouvelle
predication, une prédication qui transmet véritablement le pur Evangile.

Je note seulement en passant que la vraie théologie recherchée par Luther
et qui conditionne aussi la «réformation légitime» est aussi une théologie qui
parle de Dieu avec respect, une théologie qui s’oppose a la spéculation, au
scepticisme, aux subtilités qui font briller I’esprit humain au lieu de faire
briller ’'Evangile, de rendre gloire a Dieu et d’édifier la foi.

2) De 1518 a 1522.

A partir de 1518, les affirmations de Luther relatives a la réformation se
font plus nombreuses. Ce n’est guére étonnant, puisque c’est le temps de
I’affrontement et de la rupture. Confronté a 'opposition de Rome, Luther vit
en sa propre chair, de facon existentielle, la nécessité d’une réformation. Il
écrit ainsi dans ses explications des 95 théses (Resolutiones) de 1518:
«L’Eglise a besoin d’une réformation. Ce n’est pas I’ccuvre d’un seul homme,
le pape, ni celle de nombreux cardinaux, comme le récent concile I’a montreé,
mais I’ceuvre de toute la terre ou plutdét de Dieu seul. Le temps de cette
réformation, Dieu seul le connait» (WA 1, 627, 27-30).

Retenons de ce passage que la réformation ne peut pas se décréter, s’or-
ganiser, se faire selon les projets et les décisions humaines. Ce n’est pas
simplement un programme, mais un don de Dieu. Cela reléve du temps et de
la volonté de Dieu.

Je releve dans ces années des remarques tres pessimistes de Luther relati-
ves a la réformation. Il doute qu’elle puisse avoir lieu. L’obstacle principal,
c’est I'impénitence de la hiérarchie: « Chez nos supérieurs ecclésiastiques, il
n’y a aucune pénitence» (WA 4, 585, 9). Sans pénitence, pas de réformation
possible. Et Luther d’écrire en 1519: «J’ai presque entiérement abandonné
I’espoir en une réformation générale de I’Eglise. En combien de conciles n’a-
t-on pas depuis les martyrs et les (anciens) docteurs de I’Eglise tenté une
réformation de I’Eglise ! Qu’est-ce que les Conciles de Béle et de Constance ont
atteint en cette affaire, sans parler du jeu de fous du dernier concile» (WA 5,
345, 20-24).

De tels passages ont suscité récemment une thése soutenue par Heiko
Oberman selon laquelle Luther aurait compris sa propre action comme celle
d’un préréformateur?. Oberman situe les choses en perspective eschatologi-

4 «Martin Luther — Vorldufer der Reformation,» in: Verifikationen. Festschrift fiir
Gehrard Ebeling zum 70. Geburtstag (publ. par E. JUNGEL, et al.), Tiibingen, 1982, p.
91-119.



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 149

que ou apocalyptique. Selon cette interpréetation, Dieu seul serait le véritable
réformateur, la réformation serait accomplie a la fin des temps, que Luther
juge proche d’ailleurs. Elle coinciderait avec le jugement. La fonction «pré-
réformatrice» de Luther consisterait a interpréter I’Ecriture. Cela suscite déja
la contre-réforme, c’est-a-dire 'opposition de I’Antéchrist, mais la réforma-
tion proprement dite n’interviendrait qu’a la fin des temps.

Plus tard, fait observer Oberman, Luther aurait encore utilisé le terme de
réeformation, mais simplement au sens d’«amélioration» et non de «trans-
formation eschatologique». La thése d’Oberman est intéressante. Elle déter-
mine d’ailleurs I'image de Luther qu’il a donnée dans la biographie de 19825:
Luther n’est pas I’lhomme du progrés, mais '’homme du combat contre le
diable, 'homme qui attend l'irruption proche de la fin plutdt qu’une suite
glorieuse de I'histoire, avec une Eglise et une société rénovées.

La base de la thése nous semble pourtant étre trop étroite et corroborée par
trop peu de textes. Luther écrit certes dans les Operationes in Psalmos: «Iln’y
enaqu'un qui améliorera et réformera 1’Eglise, lui, qui par son retour glorieux
détruira ce qui est impie» (WA 5, 345, 18-19). Mais bien d’autres passages
permettent de penser que, méme si Luther hésite a se qualifier de réformateur,
il congoit bien la réformation comme un événement dans I’histoire et non pas
au-dela de I'histoire, un événement qui s’est d’ailleurs bien réalisé dans les
Eglises évangéliques, a en juger par ses affirmations dans les années ulté-
rieures.

Mais, des 1518, il a des idées sur ce qu’il convient de faire et ce qu’on peut
faire pour une réforme de I’Eglise dés maintenant: «Je crois simplement qu’il
est impossible que I'Eglise soit réformée a moins que les canons, les décrétales,
la théologie scolastique, la philosophie, la logique, comme ils sont tenus
maintenant, ne soient détruits et que d’autres études soient instituées. Dans
cette opinion je continue de prier quotidiennement le Seigneur, jusqu’a ce
qu’il arrive que les pures études de la Bible et des Saints Péres soient rétablies»
(WA Br. 1, 74, 33-38).

Dans un autre texte de 1518 (WA 1, 509, 39ss) il propose d’abandonner
dans la prédication les légendes relatives aux saints pour s’en tenir 4 ’'Evangile
attest¢ par le canon biblique. Certes, toujours fidéle a lui-méme, Luther est
conscient que ces changements ne relévent pas simplement du bon vouloir des
hommes ou d’un programme humain. D’ou I'importance de la priére.

Pourtant ces changements se produiront bien ici-bas dans I'histoire des
hommes. Et dans la mesure ou il débouchent sur une prédication fidéle de
Evangile, ils constituent 1’essence d’une véritable réformation.

3) 1522-1530

Au cours des années 20, le mouvement évangélique déclenché par Luther

* Luther Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin, 1982.



150 MARC LIENHARD

conduit peu a peu, en un certain nombre de lieux, a des changements auniveau
culturel, au niveau des écoles, y compris de ’enseignement théologique, au
niveau de la prédication, de la piété et de 'organisation de I'Eglise. Certes, ces
changements auxquels Luther a part ne se font pas sous I’étiquette «réforma-
tion». Il s’agit simplement de traduire I’Evangile au niveau du vécu ecclésial.
Mais, quand il considére cette évolution, Luther peut s’exprimer de fagon
assez triomphaliste et décrire en 1528 les changements a ’aide du terme
«réformation»: «Je dois me glorifier... je pense que j’ai fait une réformation...
D’abord j’ai poussé les papistes vers les livres et en particuler vers I’Ecriture
Sainte et chassé le paien Aristote et les thélologiens attachés aux Sommes et
aux livres des Sentences, si bien qu’ils ne régnent et n’enseignent plus dans les
chaires (des églises) ni dans les écoles, comme ils le faisaient autrefois... d’autre
part j’ai affaibli le grand faste et le marché des indulgences séductrices...
troisiémement j’ai presque arrété les pélerinages. J’ai accompli beaucoup
d’autres choses que les papistes doivent laisser tomber... Par ailleurs, de notre
cOté, jai, par la grace de Dieu, pu réaliser tellement que, Dieu soit lou¢, un
petit garcon ou une petite fille de sept ans en savent plus de la doctrine
chrétienne que ne le savaient autrefois les Hautes Ecoles et les docteurs. Car le
vrai catéchisme a de nouveau cours aupres de notre petit groupe, a savoir le
Notre Peére, la foi, les dix commandements et ce que sont la pénitence, le
baptéme, la priére, la croix, la vie, la mort et le sacrement de I'autel et au-dela
ce que sont le mariage, I'autorité temporelle, pére et mere, femme et enfant,
serviteur et servante. J’ai amené tous les Etats du monde a avoir bonne
conscience au lieu ou ils sont, si bien que chacun sait comment 1l vit et
comment, dans son état, il doit servir Dieu. Le fruit, la paix et la vertu qui en
sont résultés, aupres de ceux qui ont accepté cela ne sont pas maigres... C’est la
réformation de Luther!» (WA 26, 530, 5 - 531, 27).

Ce texte de 1528 est intéressant pour plusieurs raisons.

D’abord parce qu’il montre combien Luther juge positivement ce qui s’est
passé. Il s’agit bien d’une réformation. A la base, il y a le retour a la Bible. Ce
retour a conduit a supprimer un ensemble d’abus tels que les indulgences et les
pelerinages. Au sein des Eglises évangéliques, il a entrainé une foi vraiment
consciente, familiarisée avec I’essentiel de I’Evangile. Je reléve aussi que, dans
ce passage, la réformation concerne aussi I’Eglise traditionnelle: Luther n’a
Jamais voulu limiter la réformation a I’'Eglise évangélique. La réformation a
touché I’Eglise traditionnelle au moins par la bande (suppression de certains
abus, retour a la Bible); mais elle s’est réalisée pleinement dans les Eglises
evangeliques.

Notons enfin que la réformation évoquée concerne ’ensemble de la socié-
té. Certes, a la différence de Miintzer, Luther n’a pas proposé un bouleverse-
ment des institutions, mais il constate que son message a confronté les laics
dans I'idée que dans I’état — ou la profession — ou chacun se trouvait, il



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGLISE? 151

pouvait servir Dieu. Il en est résulté un accroissement de la paix sociale et de la
vertu.

4) Entre 1530 et 1540

Vers le milieu des années 30, le mot «réformation» apparait a nouveau
plus frequemment dans les écrits de Luther. La raison en est simple. Avec le
début du pontificat de Paul 111 (1534-1549), ’espoir en un concile et donc en
une réformation générale de la chrétienté s’était rallumé. Mais le ton de Luther
sera sceptique et pessimiste.

«Laréformation, c’est pour Rome plus effroyable que le tonnerre du ciel ou
le dernier jour. Un cardinal a dit: si[les Hussites] veulent manger et boire sous
les deux espéces, en quoi cela nous regarde-t-il? Mais s’ils veulent nous
reformer, nous monterons sur les barricades» (WA Tr. 4, 402, 22-25, N© 3551 ;
1537).

La réformation envisagée par Rome est faussc¢e au départ. Pourquoi? «Ils
veulent réformer I’Eglise par [le changement] des cérémonies extérieures et
des meeurs. Mais si la doctrine n’est pas réformée, la réforme des meeurs se fait
en vain, car I'idolatrie et la fausse sainteté ne peut étre reconnue que par la
Parole et la foi» (WA Tr. 4, 232, 4-6, N° 1539).

Dans le traité Des Conciles et des Eglises de 1539, Luther stigmatise a
plusieurs reprises la papauté en I'accusant de ne pas souhaiter véritablement
un concile par crainte que celui-ci entreprenne une réformation. 11 critique
aussi I'emprise de la papauté sur le concile. « Le pape est au-dessus des conciles
[comme] il est au-dessus des Péres, des rois, de Dieu, des anges» (WA 50, 516,
4ss). C’est pourquoi I'espoir en une réformation est vain, a moins que la
papauté accepte de redescendre et de se soumettre aux autorités mention-
nées.

L’un des derniers passages ou Luther évoque la réformation apparait (sans
doute vers 1545) dans les Propos de Table. C’est ’époque ou, dans le cadre de
'Empire, des diétes (Ratisbonne 1541) et d’autres théologiens parlent de la
«Reéformation chrétienne». «Je ne sais plus que dire. J’ai révé que le dernier
jour était arrivé. Car c’est une chose impossible que ’Eglise du pape ou la cour
romaine puisse étre réformée; le turc et les Juifs ne se laissent pas non plus
amender et réformer: il n’y a ainsi aucune amélioration dans I’Empire romain,
on ne peut pas 'aider... Nos gens s’y mettent a leur tour et deviennent main-
tenant incorrigibles. C’est pourquoi ce régne ne peut durer» (WA Tr. 6, 254,
9-17, N° 6893).

Dans ce texte le mot «réformation» est employé dans un sens assez large : il
vise a la fois une réforme de I'Eglise, une réforme de PEmpire et une amé-
lioration morale. Cela rappelle un peu I'usage du mot reformatio au
XV¢siécle. On relévera en second lieu le pessimisme de Luther: une réfor-
mation dans le sens large n’est pas en vue. Il y a trop d’obstacles. Il faut
attendre le dernier jour.



152 MARC LIENHARD

A la fin de ce survol des principaux textes de Luther relatifs a la réforma-
tion, une remarque complémentaire s’impose : nous constatons I’absence d’'un
concept devenu cher au protestantisme actuel: celui de ’Eglise semper refor-
manda — ou I'idée d’une réforme permanente. Pour le dire avec les mots de
Karl Barth: «Ce qui compte dans I’Eglise, ce n’est pas le progrés, mais la
réforme, I'existence d’une Eglise semper reformanda®». Au nom de ce prin-
cipe, on met souvent tout en question dans nos Eglises, on réforme conti-
nuellement, a tort ou a raison. Mais Luther ne parle pas d’une Eglise semper
reformanda. Le concept date du XVII® siecle’. Non pas que Luther soit un
partisan de 'immobilisme ou qu’il soit un conservateur farouche! L’ett-il été,
la Réforme du X VI€ siécle n’aurait pas pu se produire! Mais il ne qualifierait
pas de réforme ou de réformation chacun des changements liturgiques ou
institutionnels que I’Eglise peut mettre en ceuvre. La réformation, au sens ou il
I’entendait, est un retour a ’'Evangile. C’est un événement fondamental qui
s’est produit a ses yeux au X VI® siecle et qui, en d’autres temps, doit et peut
encore se produire, mais non pas lors de «réformettes». C’est autre chose que
'agitation des hommes et un criticisme €rigé en principe. Il y a des moments
privilégiés ou la réformation est donné¢e. Il faut en rendre grace a Dieu et en
vivre, en recherchant la fidélité au jour le jour a 'Evangile, mais sans identifier
nos changements avec une réformation au sens plein du terme.

Cela dit, on pourrait a la rigueur, dépassant la démarche explicite de
Luther, faire dériver le semper reformanda de ’Eglise du semper penitens de
I’'anthropologie luthérienne. En effet, dans la mesure ou la pénitence est aussi
une condition et une manifestation de la réformation, on'ppurrait parler de
I’Eglise semper reformanda.

II. Comment Luther voyait son réle dans la Réforme.

Examinons maintenant de plus prés le lien que Luther faisait entre sa
propre personne et la réforme qui a eu lieu.

1) Conscient de son réle

Luther percevait parfaitement I'importance de son propre engagement:
«Grace a Dieu, notre Evangile a opéré beaucoup de bonnes choses» (WA 30,
3,317,15; 1531). «Le Christ est de nouveau venu a la lumiére par moi» (WA
Br. 3, 954, 64). Certes, Jean Hus avait déja commencé par mettre en évidence
’Evangile, mais, affirme Luther, «j’ai fait cinq fois plus» (WA 7, 431, 32).
«J’al mis en lumiére Ecriture sainte et la Parole de Dieu comme cela n’a pas

¢ Kirchliche Dogmatik 1V, 1, 1953, p. 787; en frangais: Dogmatique IV, 1, 3, 1967,
p. 68-69.

7 Selon ERWIN MULHAUPT, il apparait pour la premiére fois chez le piétiste hollan-
dais Jodocus von Lodenstein (1620-1677) dans son livre Beschauungen Zions (environ
1675). Voir son article: «Immerwihrende Reformation ?» in: Luther im 20. Jahrhun-
dert, Aufsdtze, Gottingen, 1982, p. 267-275.



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGLISE? 153

¢té le cas pendant mille ans» (WA 23, 36, 25). Luther avait la conviction d’étre
une figure clef dans I’histoire du salut.

Etant donn¢ cette assurance, étant donné ’ceuvre effectivement réalisée, il
n’est pas ¢tonnant que beaucoup de ses contemporains I’aient mis en rapport
avec la vieille idée médiévale d’une restauration de la chrétienté. N’était-il pas
I’homme clef accomplissant la reformatio tant attendue, ramenant la chré-
tienté a ses fondements et a ses origines ? Certains humanistes ont célébré ainsi
I'action de Luther, ont mis en route ce culte de la personnalité héroique qui
s’est perpetué jusqu’a nos jours, relancé notamment par le romantisme du
siécle dernier.

Luther lui-méme s’est bientot rendu compte du danger. C’était en fait
grandir sa personne aux dépens de la cause qu’il défendait et, en derniére
instance, le rendre maitre de Dieu et de ’Evangile. On le voit donc réagir.
Ainsi, quand Mélanchthon affirme lors de la Diéte d’Augsbourg qu’en telle
affaire on s’en tenait a '«autorité» de Luther, il proteste: «Je ne veux pas étre
un auteur (autor) pour vous et étre appelé ainsi dans cette cause... je ne veux
pas de ce mot» (WA Br. 5, 1609, 44-45). D’autres passages vont dans le méme
sens.

Le propos de Luther est clair: il veut faire comprendre que sa parole et
'origine de sa démarche ne se trouvent pas en lui-méme. C’est Dieu qui I’a mis
en mouvement, «comme une rosse aveugle», dit-il dans ses Propos de table
(WA Tr. 3,656, 11ss, N° 3846). C’est Dieu qui a commenceé ’entreprise. Cette
entreprise continuera également sans Luther. «Elle n’est plus aux mains des
hommes» (WA Tr. 3, 439, 23 N° 3593: 1537).

Il met ainsi son ceuvre réformatrice entiérement en rapport avec la volonté
etle plan de Dieu. Ce n’est pas son propre enseignement, mais celui de Dieu ou
du Christ. De 1a vient aussi cette identification de sa doctrine avec ’Evangile
méme (cf WA 7, 274, 31) et cette proclamation étonnante pour ses contem-
porains (ses adversaires) et pour nous: «celui qui me résiste, résiste au Christ»
(WA 7,713, 31). L’opposition qu’il rencontre de la part de ses adversaires ne
fait que le conforter dans cette opinion. Celle-ci est renforcée encore quand
Pempereur et plusieurs évéques reconnaissent a la Diéte d’Augsbourg de 1530
qu’on ne pouvait prouver que la doctrine luthérienne était contraire a I’Ecri-
ture sainte (cf WA 30, 3, 284, 5; 285, 30).

Mais, dans la discussion avec ses adversaires, Luther s’efforce toujours de
ramener le débat a un débat de fond. Quand Jean Eck veut 'impressionner par
une énumeération d’«autorités» qui disent autre chose que Luther, ce dernier
met en avant I'objet méme du débat, la vérite en so1 (voir par exemple WA 2,
348, 20). «Que m’importent la multitude et la grandeur de ceux qui se sont
aussi trompés! La vérité est plus forte que tout» (WA 6, 522, 2). Mais, rétor-
quent ses adversaires, ne met-il pas en avant sa propre autorité, sa propre
maniere de comprendre ’Ecriture, ses propres critéres de vérité? On sait que
ce reproche lui est couramment adressé par des auteurs catholiques tels que



154 MARC LIENHARD

Maritain, Lortz et Congar?®. Il est donc obligé de se défendre: Voici ce qu’il dit
en 1520: «Je ne m’éléve pas au-dessus des docteurs et des conciles, mais
j’eleve le Christ au-dessus des docteurs et des conciles» (WA 6, 581, 14-16). 11
doit exhorter ses propres partisans a ne pas rester fascinés par le personnage de
Luther: «Je demande que I’on veuille bien ne pas citer mon nom, et se dire
non pas luthérien, mais chrétien. Car qu’est-ce que Luther? Cette doctrine ne
m’appartient nullement; et je n’ai été crucifié pour personne, moi. Saint Paul,
1 Corinthiens 3, ne voulait pas souffrir que les chrétiens se disent disciples de
Paul ou de Pierre, mais simplement des chrétiens. Comment moi, pauvre
enveloppe de chair puante promise aux vers, pourrais-je donc faire que mon
misérable nom soit donné aux enfants du Christ? Non pas, mes bons amis!
Extirpons plutot les démonstrations partisanes, et appelons-nous disciples du
Christ, de qui vient notre enseignement. Ce sont les papistes qui portent a bon
droit un nom partisan, puisque, ne se satisfaisant pas de ’enseignement et du
nom du Christ, ils veulent aussi étre les disciples du pape. Quant a moi, je ne
suis ni ne veux étre le maitre de personne. Je partage avec la communauté cet
unique enseignement commun du Christ, qui est notre seul Maitre» (WA 8,
684, 4-13).

«Qu’ils laissent donc tomber Luther, qu’il soit un coquin ou un saint... je ne
préche rien a son sujet, mais [uniquement] ce qui concerne le Christ» (WA 10,
2. 38, 32},

Nous retrouvons donc I'idée fondamentale que toute I’affaire — la réfor-
mation — est I'affaire de Dieu lui-méme. C'est I'idée aussi que Dieu agira
lui-méme et tout seul, que les hommes ne doivent pas s’agiter, mais lui faire
confiance. Combien de fois Luther ne s’exclame-t-1l pas dans ses lettres: «que
la volonté du Seigneur s’accomplisse» ou encore «le Christ est vivant».

La seule et toute-puissante action de Dieu, ¢’est, dans I’Eglise et au-dela,
I’action de sa Parole. Cette Parole, il faut la laisser courir et agir d’elle-méme. Il
ne faut pas manceuvrer, agir, prévoir, s’'inquiéter, comploter. Fondamentale-
ment, c’est cela la réformation. Certes, a ce niveau, ’homme — Luther en
particulier — intervient en tant que porte-parole, témoin, héraut de la Parole.
Mais une fois que cette Parole a été dite, il faut laisser a4 Dieu le soin d’agir. Le
mot de Luther a ce sujet est bien connu:

«Je me suis contenté de promouvoir, de précher et d’écrire la Parole de
Dieu. Je n’ai rien fait d’autre. Mais I’effet en était tel que, lorsque je dormais ou
que je buvais de la biére de Wittenberg avec Philippe (Mélanchthon) et
Amsdorf, la papauté est devenue plus faible que sous les coups que n’importe
quel prince ou empereur avait pu lui asséner. Je n’ai rien fait; la Parole a tout
fait et tout réalisé... j’ai laissé agir la Parole (WA 10, 3, 18, 13-19, 7;
1522).

8 Nous renvoyons a notre ¢tude « Luther en perspective catholique», in: RHPR 63
(1983), p. 167-175.



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 155

Puisque toute 'entreprise est I’affaire de Dieu lui-méme et qu’il faut laisser
agir la Parole, Dieu lui-m¢éme en garantira la continuité:

«Je vais dans ma chambre et je jette les clefs aux pieds de mon Seigneur
Dieu en lui disant: Seigneur, c¢’est ton affaire et non la mienne. C’est sans moi
que tu I'as conservée depuis le début du monde, sans moi tu peux bien la
conserver jusque dans I’éternité. Si pour I'honneur de ton nom, pour 'amé-
lioration de ton royaume, ¢’est ta volonté de faire ceci ou cela, que ta volonté
soit faite» (WA 53, 660, 5-11; 1534).

Revenons maintenant a la personne de Luther et & la conscience qu’il avait
de sa mission. Il serait inadéquat de vouloir cerner le phénomeéne en question
uniquement par des catégories psychologiques, de parler d’une hypertrophie
du moti, d’une affirmation exagérée de I'individu. Il faut tenir compte de tous
ces passages dans lesquels Luther affirme que Dieu I’entraine (rapi), le pousse,
le conduit. 11 faut prendre acte de la conscience qu’il avait d’étre «1’indigne
instrument de Dieu» (WA 15, 393, 14). Campenhausen et d’autres encore ont
estimé que Luther s’exprimait en termes d’histoire du salut, en termes dépas-
sant le plan d’un individu et de sa psychologie®.

Relevons encore a ce propos que Luther n’hésite pas s’insérer dans la lignée
des grands témoins bibliques. Quand on lui reproche de se mettre en avant lui
tout seul, 1l fait observer que dans I’Ancien Testament Dieu suscite en régle
générale toujours seulement un prophéte a une époque donnée: Moise, Elie,
Elisée, Esate, Osée, Jérémie (cf. WA 7, 311, 23) et plus tard « Daniel, Christ,
Augustin, Ambroise, Bernard et maintenant moi, Jérémie» (WA Tr. 35, 24, 3,
N©5242). 11 a conscience que son action constitue un moment privilégié pour
I’Allemagne, un kairos dirions-nous pour employer un langage biblique. Dans
le plan divin de salut, la libération de I'Eglise, a laquelle il a contribué, est une
nouvelle ¢tape qui rappelle les étapes privilégiées dans le passé de I’Eglise.
Mais cette étape est aussi particuliére parce qu’elle est temps avant la fin. Le
dernier jour est proche. Le signe le plus frappant est précisément I’épanouis-
sement décisif de la prédication de ’Evangile en son temps et le dévoilement
du pape-Antéchrist. Dans ce drame apocalyptique, Luther occupe une place
privilégi¢e, de par la volonté de Dieu.

2) L’épreuve du doute et de la tentation

Nous avons relevé jusqu’a présent un ensemble de passages montrant la
conscience que Luther avait de sa mission, de sa place dans le plan de Dieu. Il
convient d’évoquer maintenant quelques-unes des questions que Luther s’est
posées durant toute sa vie. Pour étre plus précis, il faudrait parler des tenta-
tions de Luther (Anfechtungen). Elles concernent bien son ceuvre et pas seu-
lement I'individu en tant que tel. A c6té du triomphalisme de Luther, cons-

? Voir I'étude de CAMPENHAUSEN indiquée en bibliographie.



156 MARC LIENHARD

cient d’étre un instrument privilégié de Dieu, il y a aussi 'homme et sa
faiblesse, une souflrance assumée par le croyant qui s’accroche a la seule
Parole.

Quelles sont les questions qu’il se pose en rapport avec son ceuvre?

Il y a les menaces pesant sur la prédication de I’Evangile, la situation
quelquefois desesperée de I’Evangile, I'insuccés de la Parole, la haine et la
puissance de ses adversaires. Luther en est affecté a tel point qu’il lui arrive de
souhaiter de n’avoir jamais commence a annoncer I’Evangile. Il se console en
se disant que d’autres témoins de ’Evangile ont connu la méme épreuve, et par
I'idée que la Parole de Dieu est a I'origine de tout. C’est elle qui lul a imposé la
souffrance en question et qui a fait qu’il posséde et annonce le Christ. En
rapport avec la tentation dont nous venons de parler, il y a aussi I'idée que son
message a pu avoir des conséquences nefastes. Ses adversaires lui demandent :
«Quel bien est sorti de cette doctrine?» (WA 40, 2, 198, 11). Il sait lui-méme
combien de maux, de scandales, de divisions sont issues de sa prédication
(WA Tr. 1,215-216,N°571; WA 18, 625, 25, 627, 5). Il faut qu’il se raccroche
a ’'annonce du Christ («je ne suis pas venu apporter la paix, mais I’épée»),
qu’il s’en remette a la promesse du pardon des péchés (WA Tr. 6, 6827) et se
remette dans I’esprit qu’il n’a pas accompli sa propre ceuvre, mais celle de
Dieu (WA 25, 305, 2). La plus grande tentation en rapport avec la Réforme
¢tait son isolement. « Veux-tu étre seul sage? Les docteurs et les saints avant
toi, voire I’Eglise avant toi, ont-ils erré? Tous les Péres étaient-ils des fous,
es-tu seul a étre du Saint-Esprit?» (WA 23,421, 26). L’Eglise traditionnelle ne
cessait de lui poser ce type de questions. Elles trouvaient un certain écho dans
son propre cceur: « Combien de fois mon ceeur ne s’est-il pas agité (gezappelt)
et ne m’a-t-il pas dit: es-tu seul sage? Tous les autres errent-ils 7» (WA 8, 482,
32). En fait, c’est toujours I'idée que la vérité est du coté de la culture, de la
sainteté, de ’ancienneté, de la majorité.

Contre cette tentation, le Christ donne le conseil «qu’on créve les yeux ou
qu’on les détourne, pour qu’on ne considére pas la grande foule, mais seule-
ment la Parole de Dieu» (WA 32, 500, 37). «Je sais, dit Luther, que la vraie
doctrine et la Parole de Dicu sont 14, je veux y demeurer attaché» (WA 32, 501,
35).

Si’homme apparait seul avec sa conscience, il est en réalité en communion
avec la Parole et avec le Christ. Que chacun «vive dans le monde comme s’1l
¢tait seul et qu’il laisse la Parole (de Dieu) étre la plus grande chose sur terre...
j’al un compagnon, qui est plus grand qu’eux tous, a savoir le Christ et sa
Parole» (WA 32, 500, 12-17). Au-dela de la communion avec ’Eglise romai-
ne, communion brisée, lacommunion avec le Christ et sa Parole lie Lutherala
communion des saints, en particulier a ceux qui tels Noé, Abraham et Paul ont
eu a souffrir la méme épreuve, d’étre seuls contre tous 4 maintenir la vraie
continuité de la foi.

En refléchissant sur son action, Luther est aussi amené a dire qu’il n’a pas



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L’EGLISE? 157

fait ceuvre de novateur, mais qu’il a remis en lumiére la vieille et ancienne
doctrine (WA 30, 3, 317, 10). Il parle de purification, ou encore de libération
de I’Eglise (de la captivité babylonienne) (WA 51, 587, 19).

Dans la conscience que Luther avait de lui-méme et de son ceuvre, I'idée
d’étre le defenseur de la Parole ancienne et éternelle de Dieu joue un réle
important, en particulier dans le traité Contre Hans Worst de 1541. «S1 donc
je prouvais que ¢’est nous qui sommes restés aupres de la vraie Eglise ancien-
ne, vu que c’est vous qui €tes devenus apostats et qui avez commence une
nouvelle Eglise contre ’ancienne?» (WA 51, 478, 17).

3) Comment Luther s’est-il désigné lui-méme?

Apres tout ce que nous avons dit, on peut comprendre que Luther ne se soit
pas qualifié de «réformateur». Il n’y a qu’un seul passage qui va un peu dans ce
sens, lorsqu’il dit en 1534: «lls [les partisans du pape] ne veulent pas étre
réformés (comme ils disent) par un tel mendiant. Et pourtant ce mendiant (il
faut que je me vante un peu, mais secrétement pour qu’ils n’en sachent rien) les
a passablement réformés; j’ai, grace a Dieu, davantage réformé avec mon
Evangile qu’eux-mémes avec cing conciles» (WA 38, 270, 34-271, 4). Mais un
tel passage est exceptionnel. Dans ’ensemble, Luther ne s’est pas appelé
réformateur pour une raison évidente: il voulait préserver ’affirmation que le
vrai et seul réformateur était Dieu lui-méme.

Il peut étre utile de dire un mot des autres termes, bien plus fréquents, qu’il
a utilisés pour se désigner lui-méme!°. Ils contribuent a comprendre la
maniére dont il voyait son role. Ces termes sont «docteur de I’Ecriture Sain-
te», «prédicateur et évangéliste», « prophéte».

«Votre fils indigne, Martinus Luther moine augustin, docteur en théolo-
gie» (WA Br. 1, 48, 69-71). C’est par ces mots que se termine la lettre adressée
par Luther le 31 octobre 1517 a Albert de Mayence, en méme temps que les
95 théses. Comme docteur en théologie, Luther se sait appelé a combattre
hérésie et 4 promouvoir la vraie doctrine. Puisque son ordre et donc I'Eglise
Pavaient chargé de cette fonction, il pensait agir a ce niveau au nom de
I'Eglise.

Au début du conflit, Luther invoque assez souvent sa fonction de docteur
en Ecriture Sainte pour justifier son action. Au début du Manifeste a la
Noblesse il écrit ainsi: «Je ne suis pas seulement un fou, mais aussi un docteur
assermenté de I’Ecriture Sainte» (WAG6, 404, 31-405,1). Et, dans une lettre
envoyée en janvier 1521 au prince électeur, il déclare: «je n’ai rien fait jus-
qu’ici ni en vertu d’une volonté coupable et téméraire ni pour en retirer une
renommeée et un profit temporels;... tout ce que j’ai écrit et enseigné, je I’ai fait
conformément 4 ma conscience, & mon serment et a mes devoirs, comme un

' Nous nous basons, pour I’essentiel, sur 'exposé de LOHSE. Voir la référence en
bibliographie.



158 MARC LIENHARD

pauvre commentateur de I’Ecriture Sainte, pour la gloire de Dieu, pour le salut
de la chrétienté et de la nation allemande toute entiére, pour extirper des abus
dangereux et des superstitions néfastes» (WA Br. 2, 371, 46-59). La référence
au doctorat se fait plus rare a partir de 1521, sans disparaitre complétement. Il
utilise maintenant plus souvent les termes «Ecclesiastes», « prédicateur» ou
«évangeliste». Ecclésiaste et évangéliste sont d’ailleurs synonymes comme
cela ressort d’un texte de 1521/22: Wider den falsch genannten geistlichen
Stand des Papsts und der Bischdfe.

Remarquons I'assurance étonnante avec laquelle Luther s’assimile quasi-
ment a ’apdtre Paul lorsqu’il écrit au prince ¢lecteur de Saxe le 5 mars 1522:
«V.G.E. sait, ou si elle ne le sait pas, je le lui apprends maintenant que j’ai regu
I’Evangile non par des hommes, mais de Dieu par notre Seigneur Jésus-Christ,
et que j’aurais pu me vanter (ainsi que je le ferai désormais) d’étre un serviteur
de Dieu et un évangéliste». Il fait comme Paul dans Gal. 1, 11ss en affirmant
avoir recu I’Evangile: «seulement du ciel par notre Seigneur Jésus-Christ»
(WA Br. 2, 455, 39-45).

La prétention est énorme! Luther ne va-t-il pas, par une telle affirmation,
jusqu’a revendiquer des révélations particuliéres, ce qu’il a précisément repro-
ché a des hommes comme Carlstadt et Thomas Miintzer? On pourrait faci-
lement comprendre ainsi ce passage. C’est pourquoi des amis de Luther ont eu
de la peine a le suivre. On notera pourtant que Luther s’oppose bien aux
enthousiastes (les «Schwdrmery). Ceux-la faisaient état de songes et de réveé-
lations directes du Saint-Esprit. Luther au contraire se base sur une révélation
de I’Evangile écrit et devenu a nouveau accessible.

On a pu se demander aussi si Luther s’était considéré comme propheéte.
Nous avons déja évoqué la filiation dans laquelle il s’était situé et qui remon-
tait aux prophétes de I’Ancien Testament. En 1521 il écrit: «Je ne dis pas que
je suis un prophéte, mais je dis qu’ils doivent craindre que je n’en sois un, plus
ils me méprisent et se considérent eux-mémes... si je ne suis pas un prophéte,
je suis par contre certain que la Parole de Dieu est avec moi et non avec eux»
(WA 7, 311, 15-313, 23).

Si on peut parler d’une conscience prophétique chez Luther, il faut noter
pourtant que les passages ou Luther se qualifie de prophéte (et de prophéte des
Allemands) sont trés rares. A la différence de 'appellation «docteur», il ne
s’agit pas de faire appel a une fonction et une légitimation juridique, mais
simplement d’exprimer le fait que «Dieu [lui a] ouvert la bouche et [lui a]
ordonné de parler» (WA 15, 27, 13).

En conclusion, on peut dire que Luther ne doutait pas d’avoir une mission
particuliére, en dépit des tentations qui I’ont assailli. Peut-&tre faut-il remon-
ter a Augustin (dans son combat anti-pélagien), voire a saint Paul pour trouver
une telle conscience de soi.

Il importe pourtant de situer aussi Luther dans son temps, comme le fait
observer Lohse trés justement. Les hommes du X VI¢siécle, et au X VII® si¢cle



LUTHER AVAIT-IL CONSCIENCE DE REFORMER L'EGLISE? 159

encore, avaient le sentiment de vivre dans un nouveau temps biblique. Les
figures et les événements de I’Ancien Testament et du Nouveau Testament
n’étaient pas quelque chose de passé, mais des sortes de prototypes, appelés a
se répéter et a devenir vivants. On parle de la délivrance du peuple d’Israél
maintenant!!, Thomas Miintzer se qualifiait lui aussi de «serviteur de Dieu
contre les impies» et se disait «karmé de I’épée de Gédéon». Luther a traduit la
Bible comme si Bethléem et Golgotha se trouvaient en Saxe. Dans cette
perspective le parallélisme avec saint Paul n’avait rien d’étonnant. Par ail-
leurs, Luther et beaucoup d’autres de ses contemporains avaient le sentiment
de vivre a la fin des temps, en étant confrontés avec I’Antéchrist. Ils étaient
facilement amenés a identifier leurs adversaires a des instruments de I’Anté-
christ, ce qui donnait une vigueur particuliére a leur polémique, comme a leur
conscience d’étre eux-mémes du c6té de Jésus-Christ.

Nous sommes dans une situation culturelle et confessionnelle différente.
Nous ne pouvons pas reprendre en tout la démarche de Luther. Certes, d’une
part nous demeurons tributaires de son expérience de la foi et de son ceuvre
théologique, comme nous sommes tributaires de 'ccuvre de Zwingli, de Cal-
vin, voire de Thomas Miintzer et d’Ignace de Loyola. Mais nous ne pouvons
prendre a notre compte tous les exclusivismes par lesquels ils se sont com-
battus les uns les autres. Nous cherchons aujourd’hui un chemin qui ne soit ni
relativisation de la vérité, ni absolutisation des expressions de la vérité, ni
condamnation des personnes, mais véritablement celui d’une fidélité a
PEvangile transmis par ces témoins.

Reperes bibliographiques

— H. Preuss, Martin Luther. Der Prophet, Giitersloh, 1933.

— H. von CAMPENHAUSEN, « Reformatorisches Selbstbewusstsein und reformato-
risches Geschichtsbewusstsein bei Luther 1517-1522» in ARG 37 (1940), pp. 128-150;
géédité in: Tradition und Leben, Krdfte der Kirchengeschichte, Tubingen, 1960, pp.

18-342.

— W. HOHNE, Luthers Anschauungen tiber die Kontinuitdt der Kirche, Berlin-
Hamburg, 1963.

— E. MULHAUPT, « Was Luther selbst von Reformation hielt», in: Zeitschrift « Lu-
ther» 38 (1967), pp. 97-113, repris et revu in: Luther im 20. Jahrhundert, Gottingen,
1982, pp. 231-245.

— M. LIENHARD, « Luther et la continuité de 'Eglise», in: Positions luthériennes 31
(1983), pp. 190-206.

" — M. LIENHARD, Martin Luther. Un temps, une vie, un message, Paris-Genéve,
83.

— B. LoHsE, «Luthers Selbsteinschdtzung», in: Martin Luther « Reformator und

Vater im Glauben », publ. par P. MANNS, Stuttgart, 1985, pp. 118-133.

" On pourrait évoquer a ce propos les Camisards.






	Luther avait-il conscience de réformer l'Église?

