
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 1

Artikel: L'aspect néoplatonicien de la critique des idées par Aristote

Autor: Guérard, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 35-45

L'ASPECT NEOPLATONICIEN
DE LA CRITIQUE DES IDÉES

PAR ARISTOTE
Métaphysique, Z 14-15)

Christian Guérard

Le livre Z de la Métaphysique a pour objet les sens du mot ousia1 ; c'est ainsi
un traité purement ontologique, fondamental et technique, que nous propose
Aristote. Sans revenir sur son articulation2, rappelons seulement que l'étude
du katholou, au chapitre 13, débouche sur une nouvelle critique de la théorie
platonicienne des Idées. Or, si la réfutation est effectivement plus poussée

qu'ailleurs, elle déçoit cependant le lecteur puisque, là encore, l'argumentation
paraît reposer sur la simple identification des Idées à des genres abstraits, des

universels, que Platon aurait érigés en substances.
Cela peut surprendre : comment donc Aristote, qui a été environ dix-huit

ans le disciple, puis le collaborateur de Platon à l'Académie, se méprendrait-il
à ce point sur la signification et la portée de la doctrine des Idées? Ou bien,
plutôt, n'éviterait-il pas toute critique interne et sérieuse?

L'analyse de la Métaphysique, Z 14-15 semble permettre de répondre à ces

questions souvent posées3 que, malgré les apparences, Aristote a bel et bien
mis l'accent sur la réelle faiblesse de l'ontologique platonicienne de la maturité4;

et que, ce faisant, il a en quelque sorte préparé la voie à un platonisme
plus achevé: celui des Néoplatoniciens.

*
* *

/. Méthode et visée de la critique aristotélicienne:

D'après Aristote, Socrate fut le premier à vouloir définir les vertus éthiques

universellement5, mais il se garda d'accorder une existence séparée au
katholou ou aux définitions. Cela fut fait par Platon, à partir des substances

1 Cf. le titre Péri ousias donné au livre dans le chapitre 12,1037 b 10, et 12,1053 b 17

(qui ajoute, 1. 18, kai péri tou ontos).
2 Renvoyons à V. Décarie, L'objet de la métaphysique selon Aristote, 2e éd.,

Montréal/Paris, J. Vrin, 1972, pp. 139-152.
3 Voir J. Moreau, Aristote et son Ecole, Paris, P.U.F., 1962, pp. 28-30.
4 Voir G. Rodier, Etudes de philosophie grecque, Paris, J. Vrin, 1926, p. 66.
5 Métaphysique, A 6, 987 b 3 et M 4, 1078 b 18-19.



36 CHRISTIAN GUÉRARD

sensibles individuelles, sous l'influence de la pensée d'Heraclite transmise par
Cratyle.

Convaincu que les sensibles ne sont pas objets de science, Platon aurait
conclu que l'universel devait exister à part, lui donnant le nom d'Idée, et dont
les sensibles participent6. Cette participation, ajoute le Stagirite, reprenait la
notion pythagoricienne de mimesis, sans véritablement d'ailleurs en préciser
la nature. Par conséquent, la théorie proprement platonicienne des Idées serait
née de la nécessité de fonder la science, science de l'universel qui existe kath'
auto; d'où la participation, destinée à légitimer cette existence en soi.

Platon n'avait pas caché que le rapport de l'intelligible aux sensibles, de

l'universel aux particuliers, de l'un au multiple, était difficilement pensable.
Le Parmenide l'avait amplement démontré. Dans ce dialogue, la solution
préconisée était la dialectique7, qui va devenir celle des Idées par la suite,
précisément à l'époque où Aristotefréquente l'Académie. A l'évidence, comme
le note V. Brochard8, le Stagirite sait fort bien l'importance du problème de la

participation des Idées entre elles ; et c'est en effet dans cette perspective que se

présente la critique de la Métaphysique Z 14, où la participation des sensibles
n'est abordée, brièvement, qu'à la fin du développement, en renvoyant de

surcroît à ce qui a été dit précédemment. Dès lors, nous nous demanderons si

Aristote ne suivrait pas finalement le conseil du Parmenide, en examinant, à

son tour, par le raisonnement, la méthode dialectique platonicienne élaborée

après ce dialogue9.
Celle-ci est définie dans le Sophiste, 253 B-E, œuvre que sans conteste le

Stagirite a toujours à l'esprit dans la Métaphysique Z10. Toutefois, comme
dans la plupart des critiques logiques des Idées", c'est au Politique, 285 A-B,
qu'il se réfère d'abord en Z 14, afin de montrer que la théorie ne tient plus si

l'on constitue «l'espèce à partir du genre et de la différence» — ce que fait
néanmoins la méthode de division. Le propos d'Aristote n'est donc pas de

réduire d'emblée les Idées à des abstractions, mais de reconsidérer logiquement

la dialectique platonicienne prétendument capable de rendre compte de

la participation. Par suite, les chapitres 14 et 15 de la Métaphysique Z
s'inséreraient aisément dans le contexte d'un «platonisme critique» interne.

Du reste, les exemples et arguments du Stagirite sont repris à Platon lui-
même : le cas de l'Animal par rapport à l'Homme et au Cheval — déjà évoqué

6 Ib., A 6, 987 b 9.

7135 Csv.
8 Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Nouvelle éd. Paris,

J. Vrin, 1966, p. 149.
9 Cf. 130 A 2-3 et 135 E 3-4, éd. Diès. Voir P.-M. Schuhl, L'Œuvre de Platon, Paris,

J. Vrin, 4e éd., 1967, pp. 136-139.
10 Voir E. de Strycker, «Notes sur les relations entre la problématique du Sophiste

de Platon et celle de la Métaphysique d'Aristote», Etudes sur la «Métaphysique»
d'Aristote, Paris, J. Vrin, 1979, p. 53.

" Cf. Topiques, VI 6, 143 b 19-20.



L'ASPECT NÉOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDÉES 37

en Z 13 — renvoie à la méthode de division utilisée dans le Politique; celui du
Bipède — que l'on retrouve en Z 15 — aussi. Ce que veut prouver l'examen
logique d'Aristote, c'est que la dialectique platonicienne va à l'inverse de son
présupposé: l'existence des Idées. Entendons que, pour lui, les apories du
Parmenide demeurent. Ce n'est certainement pas par hasard si, en grande
partie, la démonstration de Z 13-15 s'inspire de cet ouvrage:

— Z 13 aboutit à l'argument fameux du troisième homme12;
— Z 14 revient à celui de l'immanence de l'Idée, développé dans le Parmenide'3

juste avant la discussion de l'eidos comme unité synthétique, amenant

au troisième homme et à la multiplicité infinie de chacune des

Idées;
— Z 15 réexploite le thème de l'inconnaissabilité des eidè14.

Ainsi, en s'appuyant sur «l'arsenal» critique du Parmenide15, la réfutation
aristotélicienne des Idées, ici, vise en réalité cette ontologique de la maturité de

Platon, du Sophiste et du Politique, mais également, très précisément, les

propos de Socrate, dans le Philèbe, qui prétendait résoudre par la dialectique le

problème de l'existence des Idées conçues comme hénades16, puis, en second
lieu, celui de savoir

«comment ces monades, dont chacune existerait toujours identique à elle-même
gardent intégralement, de la façon la plus stable, cette unicité qu'on leur attribue

; et, comme suite à cette question quand, inversement, on est dans le domaine de
la multiplicité s'il faut admettre, ou bien que chacune de ces monades s'est
disséminée en elle et est devenue ainsi un plusieurs, ou bien qu'elle y subsiste dans
l'intégrité de sa propre nature, mais hors d'elle-même»17.

//. Les Idées imparticipables :

Dans la critique des Idées de la Métaphysique, A 9 — répétée dans le livre
M 4-5 —, Aristote reproche à Platon d'avoir posé des réalités qui ne permettent

pas la science des choses sensibles, puisqu'elles ne sont pas immanentes à

celles-ci: «paradigme», «participation», dit-il, sont des mots vides de sens18.

D'ailleurs, observe-t-il, le plus incohérent dans la doctrine des Idées est que
chacune est l'image d'autres Idées : par exemple, l'Homme-en-soi est à la fois
l'image de l'Animal et du Bipède. Nous abordons là de front la dialectique des

12 132 B 2-3.
13 131 A-E. Voir Aristote, Réfutations sophistiques, 22, 179 a 4-10.
,4133A-134C.
15 Voir L. Robin, Platon, Paris, P.U.F., Nelle éd., 1968, p. 92.
1615 A 6.
17 15 B 1 -8 ; traduction L. Robin, Platon, Œuvres complètes, Paris, Bibliothèque de la

Pléiade, 1950, t. II, p. 555.
18 991 a 8-22.



38 CHRISTIAN GUÉRARD

Idées, la méthode de division du Politique, minutieusement examinée dans la

Métaphysique, Z 14.

Ce chapitre s'interroge sur les deux dimensions — verticale et horizontale
— de la méthexis, en se demandant quel est le rapport d'un genre à deux de ses

espèces, et ensuite de deux genres dans une espèce. L'intérêt est donc de voir si

l'Idée est ou non numériquement une seule et même chose, une hénade

d'après l'ecthèse platonicienne19.
Avant d'en venir à l'argumentation aristotélicienne proprement dite, il

convient d'exposer l'enjeu de la critique:

a) la notion d'unité numérique, chez le Stagirite20, définit généralement le

kath ' hékaston vis-à-vis de l'unité selon l'espèce, le genre, ou par analogie21.

Elle est du reste appliquée à Dieu22, alors que la Métaphysique, Z
15-16, semble suggérer que les substances immatérielles ne sont pas des

individus au sens strict. Quoi qu'il en soit pour l'instant, Aristote refuse de

considérer l'eidos comme un individu, un Iodé ti23 : c'est un universel qui,
en tant que tel, n'a pas d'existence séparée. Nous l'avons annoncé, l'argument

reprendra celui du Parmenide, 131 B 1-2.

b) Chez Aristote, la critique des Idées n'est aucunement un refus de la
substance immatérielle séparée, mais assurément le refus de faire de celle-ci le

paradigme des sensibles24. Il ne s'agit pas davantage de nier les formes/espèces

comme principes d'intelligibilité des sensibles, mais leur existence à

part de ceux-ci25. L'axiome, énoncé en Z 6, de l'identité de chaque être avec

sa quiddité doit éviter la «confusion» platonicienne entre les substances

immatérielles et les formes; et, ajuste raison, on peut estimer qu'il est le

nerf de toute la démonstration du Stagirite. Au demeurant, les Néoplatoniciens

admettront parfaitement ce principe26, cependant en prenant soin
d'éviter ses implications aristotéliciennes qu'il faut maintenant analyser.

En Z 14 donc, la question posée par Aristote est celle de l'unité et du

multiple, qui englobe la relation du katholou aux individus: comment, par

19 Voir Alexandre d'Aphrodise, In Metaphysica, C.A.G. I, Berlin, 1891, p. 124,
4 sv., éd. M. Hayduck.

20 Métaphysique, I 1, 1042 a 32; cf. H 6, 1045 b 7-9.
21 Ib. V6, 1016 b 31-32.
22 Ib., XII, 8, 1074, a 37.
23 Cf. Réfutations sophistiques, 22, 179 a 4.
24 Voir Métaphysique, Z 16. Cf. P. Aubenque, «Sur l'inauthenticité du livre K de la

Métaphysique», Etudes aristotéliciennes, Paris, J. Vrin, 1985, p. 299.
25 Renvoyons ici à A-M. Dillens, A la naissance du discours ontologique, Bruxelles,

éd. OUSIA, 1982, p. 28.
26 Plotin, Ennéades, 11 [53], 2, 1-23; VI 8 [39], 14, 1-6; Proclus, In Parmenidem,

col. 1106, 33, éd. Cousin, Paris, 1864.



L'ASPECT NÉOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDÉES 39

exemple, «animal» dans «homme» et dans «cheval» peut-il être une seule et
même chose? S'il en est ainsi, comment «animal» sera-t-il immanent à ses

espèces et numériquement un, c'est-à-dire todé ti, en soi? Ce n'est pas tant le

fait que «animal» soit participé par de multiples espèces qui importe, que le

fait qu'il soit participé tout court: à la fois en lui-même et hors de lui-même.
Pour Aristote, si l'Idée est bien numériquement une, monade, elle ne saurait
être participée.

Le second exemple étudié par le Stagirite engage, réciproquement, le

rapport, dans l'espèce, du genre à la différence, et vise plus particulièrement la
division dichotomique. Dans le cas de l'Homme, écrit-il, «animal» participe
de «bipède»; dans le cas du Cheval, «animal» participe de «multipède». S'il
s'agit du même Animal, force est d'admettre qu'il a simultanément des attributs

contraires; et, ajoute Aristote, si l'on parle de mélanges, de «mixtes», on
montrera encore plus clairement que «animal» n'est pas le même en soi et
dans ses espèces. Manifestement, selon le Stagirite, l'Idée nepeut être identique
à sa participation : la dialectique platonicienne de la maturité met cette
conclusion en évidence, dément la méthexls et, du coup, la doctrine des Idées.

La véritable critique des eidè s'achève là27 puisque, d'après le Parmenide2*,
les Idées doivent être tenues pour des «unités omniprésentes et pourtant
identiques», ce qui a été démontré logiquement impossible. On pourra
évidemment reprocher à Aristote d'être trop bref, trop sûr de sa démonstration
qui, à défaut, tient la participation pour presque matérielle, emploie un
langage temporel, n'examine pas la méthexis comme à la fois même et autre, etc.

Toutefois, l'important est ailleurs. Sa critique révèle qu'on ne peut justifier, au
niveau du raisonnement29, la participation et la théorie des Idées par la

méthode dialectique prônée par Platon et l'Académie; qu'il faut dépasser
Y'ontologique platonicienne, et que, de la sorte, il ne reste plus qu'à penser les
Idées différemment: non pas comme des substances, mais comme des formes
intellectives au sens large, dans l'âme ou dans l'intellect30.

De ce point de vue, Aristote sera suivi par toute la tradition platonicienne:
les moyen-platoniciens, qui vont situer les Idées dans l'Intellect divin31, puis
Plotin et les Néoplatoniciens, dans l'hypostase noétique32.

Or, grand connaisseur d'Aristote, Plotin a judicieusement évité les critiques

dont nous avons parlé. Pour lui, les Idées sont substances en tant qu'elles

27 Métaphysique, Z 14, 1039 b 6.
28131 b 5-6.
29 Cf. Métaphysique, H 6, 1045 b 7-9.
30 Cf. De anima, IV, 429 a 27-28.
31 Voir A.-J. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégtste, Paris, J. Gabalda &

Cie, 1953, t. III, p. 56, n. 3.
32 Voir A. H. Armstrong, «The Background of the Doctrine 'That the Intelligibles

are not Outside the Intellect'», Les sources de Plotin, Vandœuvres-Genève, Fondation
Hardt, t. V, pp. 393 sv.



40 CHRISTIAN GUERARD

sont intellectives, et intellects en tant qu'Idées33. Aucune n'est séparée des

autres34, et toutes sont ensemble l'Animal-en-soi35. On voit que le problème
de la participation des Idées entre elles ne se pose plus. Quant aux âmes, elles

contiennent des raisons séminales, images des eidè, paradigmatiques et
efficientes qui informent la matière sans se mêler à elle36. Une telle hiérarchie
«d'Idées», intellectives, psychiques et, enfin, physiques, va se substituer à la

hiérarchie primitive des formes intelligibles37; et il n'est pas impossible de

considérer Aristote au moins comme l'un des inspirateurs de cette nouveauté38.

Néanmoins, Plotin avait laissé dans l'ombre un aspect crucial de la
méthexis: celui de l'Intellect à l'Un-Bien. Ne pas savoir comment l'Un-
Multiple participe à l'Un, analogiquement, revient à ne pas expliquer
comment «animal» dans l'Homme se trouve lié à «bipède», et donc aussi comment

«animal» peut être en soi et dans l'Homme.
La recherche d'une solution à cette difficulté majeure est l'objet du

cinquième fragment de l'In Parmenidem attribué par P. Hadot à Porphyre39. Il
prend pour point de départ de sa réflexion le lemme de la deuxième hypothèse
parménidienne: «l'un participe à l'ousia»40. Le commentateur fournit deux

interprétations complémentaires, dont la première est fortement teintée
d'aristotélisme et de stoïcisme, tout en utilisant également la seconde partie du
Parmenide41 et, probablement, la perspective des «mixtes» du Philèbe,

comme la critique plotinienne de la différence substantielle42.

Participer à l'ousia, nous dit-on, signifie — sur le modèle du mélange total
stoïcien — «former un tout avec l'ousia»43. En effet, c'est comme lorsque l'on
énonce: «animal raisonnable»; «animal» participe de «raisonnable» sans

qu'il y ait simple juxtaposition (parathésis). L'attribution n'étant pas accidentelle44,

«animal» et «raisonnable» doivent constituer une unité nouvelle et

autre45. De même, l'un de l'un-étant sera un-étant et non l'Un premier.

33 V 8 [31], 8.
34 VI 4 [22], 4.

35V8[31], 9, et VI 2 [43], 21.
36 V 9 [5], 3-6.
37 Voir, plus tard, la systématisation de Proclus, In Parmenidem, cols. 891, 19-

902.33.
38 Cf. D. J.O'Meara, Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin, Leiden,

E. J. Brill, 1975, pp. 35-36 et n. 11.
39 Porphyre et Victorinus, Paris, Etudes augustiniennes, 1968, t. II, pp. 99-107.
40 142 B 5-6.
41 Voir J. Wahl, Etude sur le Parmenide de Platon, 4e éd., Paris, J. Vrin, 1951,

p. 91.
42 Voir C. Rutten, Les catégories du monde sensible dans les «Ennéades» de Plotin,

Paris, Les Belles Lettres, 1961, pp. 71-78.
43 P. Hadot, Porphyre et Victorinus, t. I, p. 130.
44 Cf. Porphyre, Isagoge, 12, 24-25, éd. Busse, C.A.G. IV 1, Berlin, 1887.
4iIb., 8, 21.



L'ASPECT NÉOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDÉES 41

Incontestablement, le commentaire retrouve la thèse évoquée par Aristote à la

fin de son second exemple46 et sa conclusion implicite: ce qui est participé est

autre que la participation du participant. En définitive, la méthexis est devenue

procession47.
C'est d'un point de vue «vertical» que Porphyre enchaîne par une seconde

elucidation du lemme parménidien. Cette fois, il transpose les déclarations de

la République pour faire de l'Un transcendant l'Etre antérieur à l'étant, l'Idée
de l'étant48, montrant par conséquent que, grâce à la notion de participation
par procession, à la distinction entre l'Idée et ce qui est participé, la méthexis
«horizontale» et «verticale», la théorie platonicienne est rationnellement,
logiquement pensable.

Il faut avouer que cette réponse à Aristote doit beaucoup à ses critiques qui,
comme nous l'avons vu49, suggèrent aisément en négatifTa célèbre triade
améthekton-météchoménon-météchon du post-plotinisme50.

///. Les Idées inconnaissables :

Dans la Métaphysique, Z 15, Aristote s'intéresse exclusivement à la forme :

forme unie à la matière — le sunolon —, et forme haplôs. Il s'agit là des deux
sens du mot ousia: la substance composée qui serait «principalement» en
question dans tout le livre Z51, et la prôtè ousia52, qui n'a évidemment rien à

voir avec des formes existant en soi.

Le passage des quatre significations initiales du mot ousia (hypokeimenon,
sunolon, katholou, ti en einai) — qui figurent encore dans le chapitre 13 — aux
deux seules ici mentionnées se comprend facilement dans l'économie du livre.
Le katholou ayant été éliminé, le renvoi explicite53 à Z8 qui traitait de
l'hypokeimenon permet donc de ne plus considérer que l'ousia première et le

composé. Le résumé que fait le Stagirite de ce chapitre 8 est d'ailleurs fort
clair: la forme ou quiddité étant non engendrée et non corruptible54 — par
opposition au composé —, sur elle seule porte la science. Mais cette forme est
immanente aux individus, non pas une forme platonicienne, une Idée. Proclus

461039 b 5-6.
47 Cf. <Porphyre>, In Parmenidem, XI, 33 sv., p. 100, éd., Hadot; PROCLUS, In

Parmenidem, col. 811, 36 sv., éd. Cousin.
48 <Porphyre>, Ib. XII, 26-27 et 32-33, pp. 104-106, éd. Hadot.
49 Cf. Métaphysique, Z 14, 1039 b 14-16.
50 Sur laquelle voir E. R. Dodds, Proclus, The Elements ofTheology, 2e éd., Oxford,

Clarendon Press, 1963, pp. 210-211 ; et R. T. Wallis, Neoplatonism, London,
Duckworth, 1972, pp. 126-127.

51 Cf. Z 7, 1032 a 19.
52 Z 7, 1032 b 2; et Z 11, 1037 a 28.
53 1039 b 26.
54 Cf. Z 8, 1033 b 5-7.



42 CHRISTIAN GUÉRARD

relève bien ce point55. Peut-être Aristote prépare-t-il l'étude de ce que sont

pour lui les véritables substances immatérielles56. Quoi qu'il en soit, notons

que les analyses de Z 7-9 étaient indispensables pour démontrer que la science

peut tout à fait se passer des Idées. Il reste, cependant, à expliquer la possibilité
de l'épistémé: la permanence de la forme.

Le Stagirite, apparemment, se contente de sa transmissibilité; ce que nous
appellerions aujourd'hui la génétique. Il raisonne dans un monde déjà constitué,

et qui, de fait, perpétue les formes. Les Néoplatoniciens, eux aussi,

intégreront cette vision biologique en introduisant les raisons séminales,
héritées du stoïcisme, dans leur platonisme. Toutefois, la différence est grande
entre ces philosophes et Aristote. Celui-ci ne se demande jamais vraiment
pourquoi telle chose existe, pas plus qu'il ne se demande pourquoi telle chose

est ce qu'elle est. La question de l'origine, centrale dans le néoplatonisme, est

étrangère à sa pensée — ce qui ne manquera pas de susciter les critiques de

Plotin57, puis de Proclus58.

Une seconde remarque s'impose dès la lecture de la première ligne de Z 15,

où le mot logos désigne la forme, l'eidos ou la morphè du chapite 3, après avoir
été synonyme de ti en einai dans le chapitre 11. En fait, l'unité de la quiddité,
de la forme et de la définition a été progressivement établie jusqu'à Z 1159; il
n'y a donc pas lieu de s'étonner en voyant logos signifier eidos. Néanmoins, on
lit en cela davantage: l'intention, chez Aristote, d'opposer la forme défmi-
tionnelle, qui est un universel, un terme logique, à la forme platonicienne —

qu'il appelle maintenant idèa —, substantielle et séparée. En fin de compte, le

Stagirite s'estime vraisemblablement fidèle à la démarche qu'il juge
authentiquement socratique.

Naturellement, pour les Néoplatoniciens, il n'en est rien. Proclus précise

que Socrate s'intéressait certes aux définitions et aux formes immanentes,
mais qu'il a été amené à poser des Idées séparées et imparticipables de ces

formes60; non point des universaux hypostasiéspar raisonnement, mais des

causes paradigmatiques, finales et productrices61, conçues par élan divin62.

Aristote, qui n'a pas su dépasser le niveau du logos, termine-t-il, ne saurait
critiquer sérieusement la théorie des Idées63.

55 In Timaeum, II, 148, 15, éd. Diehl, Leipzig, 1904.
56 Voir V. Décarie, «Le livre Z et la substance immatérielle», Etudes sur la

«Métaphysique» d'Aristote, p. 181.

"VI 5 [13], 6 et 9.
58 In Parmenidem, col. 786, 5 sv. éd. Cousin.
59 Voir Métaphysique, Z 6, 1032 a 6-8; Z 8, 1033 b 5-7; Z 10, 1035 b 32 et 1036 a

18-19.
60 In Rempublicam, I 259, 1 - 260, 28, éd. Kroll, Leipzig, 1899.
61 In Parmenidem, col. 788, 27-28, éd. Cousin.
62 Ib., col. 784, 9 : dia thelan hormèn.
"Ib., col. 801,25.



L'ASPECT NÉOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDÉES 43

Nuançons quant à nous, la véridicité de cette conclusion car, dans le traité
des Idées de son In Parmenidem''4, le Diadoque d'Athènes fait malgré tout
sans cesse référence au Stagirite, et notamment au livre Z de la Métaphysique,
chapitre 865, dont Z 15 rappelle l'argumentation en guise d'introduction.

Après ce rappel, Z 15 se divise en trois parties : la première porte sur les

substances sensibles et individuelles, la deuxième sur les Idées, et la troisième
sur les astres. De prime abord, ce plan est curieux; on s'attendait à ce que les

astres, substances également sensibles, individuelles mais éternelles, soient
abordés avant les Idées, elles incorporelles. D'autre part, nous savons depuis Z
11 qu'il n'y a définition que de la forme et de l'universel; en outre, que la
substance composée, c'est-à-dire le kath 'hékaston ne s'identifie pas à sa quiddité.

Pourquoi, alors, est-il nécessaire de revenir sur cette question résolue?
C'est que l'Idée, quoique sans matière, est définie par les Platoniciens comme
un individu, numériquement une et séparée66.

Si l'on compare la première partie de notre chapitre avec le parallèle des

Analytiques postérieurs, I 8, on s'aperçoit qu'ici Aristote déborde le problème
de la contingence par celui de l'individualité, même incorruptible comme
celle des Idées et des astres67. Le propos est de montrer qu'il n'y a jamais de

définition possible d'un «individu» quel qu'il sott. En effet, les mots d'une
définition ne sont pas réservés à la chose définie, ainsi qu'un nom propre; ils
sont toujours communs à beaucoup d'autres. Il est donc urgent de savoir si

tous les mots d'une définition aussi longue qu'on le souhaite, ensemble,
peuvent exprimer le kath 'hékaston. C'est à cet instant que le Stagirite en vient aux
Idées pour démontrer qu'il n'y a pas davantage de définition de la forme-
individu, et que l'eidos n'est qu'un logos, un universel attributif68.

La démonstration est subtile, et a été, en particulier, analysée par L.
Robin69. Bornons-nous à noter qu'elle se situe sur le plan de la prédication70,
et qu'Aristote procède en deux temps, exactement symétriques:

— il reprend l'exemple de l'animal bipède, développé en Z 13 et Z 14. Si

l'Homme, dit-il, est défini de la sorte, selon la méthode de division qui
«constitue l'espèce à partir du genre et des différences», la définition peut

64 Livres III et IV.
65 Surtout à partir de col. 791, 28. A noter que dans la Xe Dissertation de son In

Rempublicam (I 258, 25 - 264, 20, éd. Kroll), Proclus a l'air de se référer à Z 15 dont il
reprend le plan.

66 Cf. Métaphysique, Z 15, 1040 a 8-9. Voir aussi M 9, 1086 b 11.
67 Voir S. Mansion, Lejugement d'existence chez Aristote, 2e éd. revue et augmentée,

Louvain, Ed. de l'Institut supérieur de Philosophie, 1976, p. 87 et n. 120.
68 Cf. Catégories, 5, 2 a 19-27.
69 La théorie platonicienne des Idées et des nombres d'après Aristote, Paris, 1908

Hildesheim, G. Olms, 1984), p. 37-39.
70 Cf. les synonymes hyparchein et katègoreisthat: voir H. Bonitz, Index aristote-

licus, 2e éd., Berlin, 1870 Hildsheim, G. Olms. 1955), p. 377 a 59.



44 CHRISTIAN GUERARD

aussi bien être valable pour «animal» que pour «bipède», qui sera lui-
même un genre. La même critique figure dans les Topiques11.

— Réciproquement, puisque toute Idée est participée et que, comme le rap¬

pellent encore les Topiques12, «participer, c'est recevoir la définition de ce

qui est participé», la définition du genre pourra se dire de l'espèce.

Au contraire, donc, de ce qu'a pensé Platon, il n'est nullement besoin de

poser des Idées pour que la science soit possible, car, si ces monades existaient,
elles seraient elles-mêmes indéfinissables, et la science ne porterait pas sur
elles. De nouveau, Aristote s'est souvenu du Parmenide13.

Or, il est frappant de voir un Proclus distinguer soigneusement les formes

immanentes, objets de la définition, des Idées séparées et simples74. Malgré un
apparent dédain vis-à-vis du Stagirite, le Néoplatonicien a tiré la leçon de sa

critique.
Celle-ci se prolonge, en Métaphysique, Z 15, par la considération des astres.

A cette occasion, Aristote produit deux «mauvaises définitions» du soleil —

dont la seconde est inversée dans les Topiques15 —, qui pourraient faire
allusion à un fragment perdu de Parmenide76. En tout cas, l'objectif ici est de

montrer que la définition d'un individu est ou liée à l'accidentel, ou à ce qui est

commun, de telle sorte qu'il ne puisse y en avoir une qui soit véritable et

satisfaisante. Ainsi, quelqu 'Ilsoit, «l'unique» échappe à la science dont l'objet
est l'universel.

Qu'en est-il alors de la définition lorsqu'il s'agit d'un être non seulement

numériquement mais formellement un, tel que Dieu77? Qu'en est-il pour les

moteurs des sphères qui, bien que sans matière, sont multiples? Faut-il les

considérer comme des individus? auquel cas l'individuation, dont la question
était posée à la fin de Z 8, ne serait pas due qu'à la seule matière.

Même si Aristote parle des Idées comme d'individus, il est permis d'avancer

à la lecture de Z 15 que, pour lui, l'individuation proprement dite réclame
effectivement une certaine matière ; d'où une composition de l'ousia qui, au

reste, ne s'accompagne pas nécessairement de contingence78. Cependant, s'il
faut penser le kath 'hékaston comme composé d'une matière individualisante
par rapport à une multiplicité de même forme — idée sur laquelle Plotin

71 VI 6, 143 b 13-31.
72IV 1, 121 a 11-12.
73 133 A- 134 C.
74 In Parmenidem, col. 939, 29-32, éd. Cousin.
75 VI 4, 142 b 1.
76 Cf. W. Jaeger, Rheinisches Museum, 100, 1957, pp. 42-48 Scripta Minora, II,

Roma, 1960, pp. 511-516.
77 Cf. Métaphysique, XII, 8, 1074 a 36-37.
78 Rectifier G. Rodier, Etudes dephilosophie grecque, p. 174, qui, à tort prétend qu'il

y a science de tout ce qui est nécessaire.



L'ASPECT NÉOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDÉES 45

reviendra79 —, il demeure que ce qui est simplement et numériquement un
échappe à toute science80 plus radicalement encore que l'individu au sens
strict81.

On constate par conséquent que, dans nos deux chapitres, Z 14-15, Aristote
présente, après la connexion entre la monadicité et l'imparticipalité, la relation

entre l'unicité et l'apophase que développeront tout aussi abondamment
les Néoplatoniciens82.

*

* *

L'examen des chapitres 14 et 15 du livre Z de la Métaphysique nous incite
donc, à la suite de P. Merlan83, à voir en Aristote l'un des grands philosophes
qui ont contribué à mener le platonisme au néoplatonisme.

Pour autant, il ne s'agirait pas d'en faire une sorte de précurseur des

Néoplatoniciens. L'importance qu'accorde le Stagirite au Parmenide s'oppose aux
révélations que ceux-ci découvrent dans les deux premières hypothèses du
dialogue84, et qu'ils lui reprocheront en l'accusant sur l'essentiel: d'avoir
confondu le Premier et l'Intellect85, de ne pas aboutir à la théologie négative
radicale86, de refuser la procession87. Quant aux eidè, selon Proclus, il les

aurait combattues par manque d'élévation d'esprit...
Toutefois, c'est précisément parce qu'il ne manquait pas de perspicacité à

l'encontre du platonisme, comme à l'intérieur de sa problématique propre,
qu'Aristote a été très fréquemment commenté et utilisé par les Néoplatoniciens:

une source indispensable88 pour l'épanouissement de leur pensée89.

79 VI 2 [43], 22, et V 1 [10], 9.
80 Voir Métaphysique. Z 17.
81 Sur l'individualité de la pure forme, voir O. Hamelin, Le système d'Aristote,

4e éd., Paris, J. Vrin, 1985, pp. 406-407; ainsi que J. Moreau, « L'être et l'essence chez
Aristote», Etudes aristotéliciennes, pp. 28-34.

82 Cf. P. Aubenque, Le problème de l'être chez Aristote, 2e éd., Paris, P.U.F., 1966,
p. 488 sv.

83 From Platonism to Neoplatonism, La Hague, M. Nijhoff, 1953.
84 Voir J. Trouillard, «Le Parmenide de Platon et son interprétation néoplatonicienne»,

Etudes néoplatoniciennes. Neuchâtel, A La Baconnière, 1973, pp. 22-23.
85 Cf. Plotin, Ennéades, V 3 [49], 11 ; V 6 [24]; V 1 [10], 9 et VI 7. [38], 37.
86 Sur ce point voir notre article, «La théologie négative dans l'apophatisme grec»,

Revue des Sciences philosophiques et théologiques, t. 68, 1984, pp. 183-199.
87 Cf. Plotin, Ennéades, VI 5 [23], 2-3.
88 Cf. Marinus, Vita Prodi, 13, p. 11, éd. Boissonade, Leipzig, 1814 Amsterdam,

A. M. Hakkert, 1966).
89 Le texte ci-dessus reproduit un exposé fait à la Sorbonne en mars 1983, dans le

cadre du Centre de recherches sur la Pensée antique dirigé par M. Pierre Aubenque.




	L'aspect néoplatonicien de la critique des idées par Aristote

