Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 1

Artikel: L'aspect néoplatonicien de la critique des idées par Aristote
Autor: Guérard, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 35-45

L’ASPECT NEOPLATONICIEN
DE LA CRITIQUE DES IDEES

PAR ARISTOTE
( Métaphysique, Z 14-15)

CHRISTIAN GUERARD

Lelivre Z de la Métaphysique a pour objet les sens du mot ousia®; c’est ainsi
un traité purement ontologique, fondamental et technique, que nous propose
Aristote. Sans revenir sur son articulation?, rappelons seulement que 'étude
du katholou, au chapitre 13, débouche sur une nouvelle critique de la théorie
platonicienne des Idées. Or, si la réfutation est effectivement plus poussée
qu’ailleurs, elle dégoit cependant le lecteur puisque, 1a encore, ’argumentation
parait reposer sur la simple identification des Idées a des genres abstraits, des
universels, que Platon aurait érigés en substances.

Cela peut surprendre: comment donc Aristote, qui a été environ dix-huit
ans le disciple, puis le collaborateur de Platon 4 I’ Académie, se méprendrait-il
a ce point sur la signification et la portée de la doctrine des Idées? Ou bien,
plutdt, n’éviterait-il pas toute critique interne et sérieuse?

L’analyse de la Métaphysique, Z. 14-15 semble permettre de répondre a ces
questions souvent posées? que, malgré les apparences, Aristote a bel et bien
mis I’accent sur la réelle faiblesse de I'ontologique platonicienne de la matu-
rité4; et que, ce faisant, il a en quelque sorte préparé la voie a un platonisme
plus achevé: celui des Néoplatoniciens.

%k

1. Méthode et visée de la critique aristotélicienne:

D’aprés Aristote, Socrate fut le premier a vouloir définir les vertus éthi-
ques universellement®, mais il se garda d’accorder une existence séparée au
katholou ou aux définitions. Cela fut fait par Platon, a partir des substances

I Cf. le titre Péri ousias donné au livre dans le chapitre 12, 1037b 10,et12, 1053b 17
(qui ajoute, 1. 18, kai péri tou ontos).

2 Renvoyons & V. DECARIE, L objet de la métaphysique selon Aristote, 2¢ éd., Mon-
tréal/Paris, J. Vrin, 1972, pp. 139-152.

3 Voir J. MOREAU, Aristote et son Ecole, Paris, P.U.F., 1962, pp. 28-30.

*Voir G. RODIER, Etudes de philosophie grecque, Paris, J. Vrin, 1926, p. 66.

> Métaphysique, A 6, 987 b 3 et M 4, 1078 b 18-19.



36 CHRISTIAN GUERARD

sensibles individuelles, sous I'influence de la pensée d’Héraclite transmise par
Cratyle.

Convaincu que les sensibles ne sont pas objets de science, Platon aurait
conclu que 'universel devait exister a part, lui donnant le nom d’Idée, et dont
les sensibles participent®. Cette participation, ajoute le Stagirite, reprenait la
notion pythagoricienne de mimeésis, sans véritablement d’ailleurs en préciser
lanature. Par conséquent, la théorie proprement platonicienne des Idées serait
née de la nécessité de fonder la science, science de 'universel qui existe kath’
auto, d’ou la participation, destinée a légitimer cette existence en soi.

Platon n’avait pas caché que le rapport de I’intelligible aux sensibles, de
I'universel aux particuliers, de I'un au multiple, était difficilement pensable.
Le Parménide 'avait amplement démontré. Dans ce dialogue, la solution
préconisée €tait la dialectique’, qui va devenir celle des Idées par la suite,
précisément a I’époque ou Aristote fréquente ’Académie. A I’évidence, comme
le note V. Brochard?, le Stagirite sait fort bien I'importance du probléme de la
participation des Idées entre elles; et c’est en effet dans cette perspective que se
présente la critique de la Métaphysique Z 14, ou la participation des sensibles
n’est abordée, brievement, qu’a la fin du développement, en renvoyant de
surcroit a ce qui a été dit précédemment. Dés lors, nous nous demanderons si
Aristote ne suivrait pas finalement le conseil du Parménide, en examinant, a
son tour, par le raisonnement, la méthode dialectique platonicienne élaborée
apres ce dialogue®.

Celle-ci est définie dans le Sophiste, 253 B-E, ceuvre que sans conteste le
Stagirite a toujours a I’esprit dans la Métaphysique Z'°. Toutefois, comme
dans la plupart des critiques logiques des Idées!!, c’est au Politique, 285 A-B,
qu’il se référe d’abord en Z 14, afin de montrer que la théorie ne tient plus si
I’on constitue «l’espéce a partir du genre et de la différence» — ce que fait
ncanmoins la méthode de division. Le propos d’Aristote n’est donc pas de
reduire d’emblée les Idées a des abstractions, mais de reconsidérer /ogique-
ment la dialectique platonicienne prétendument capable de rendre compte de
la participation. Par suite, les chapitres 14 et 15 de la Métaphysique Z s’insé-
reraient aisément dans le contexte d’'un «platonisme critique» interne.

Du reste, les exemples et arguments du Stagirite sont repris a Platon lui-
meéme: le cas de I’Animal par rapport a ’'Homme et au Cheval — déja évoqué

61b., A 6,987 b 9.

7135 C sv.

8 Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Nouvelle éd. Paris,
J. Vrin, 1966, p. 149.

9Cf. 130 A 2-3et 135 E 3-4, éd. Diés. Voir P.-M. ScHUHL, L 'Euvre de Platon, Paris,
J. Vrin, 4€ éd., 1967, pp. 136-139.

1 Voir E. DE STRYCKER, «Notes sur les relations entre la problématique du Sophiste
de Platon et celle de la Métaphysique d’Aristotew, Etudes sur la « Métaphysique»
d’Aristote, Paris, J. Vrin, 1979, p. 53.

W Cf. Topiques, V1 6, 143 b 19-20.



L’ASPECT NEOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDEES 37

en Z 13 — renvoie a la méthode de division utilisée dans le Politique; celui du
Bipéde — que I’on retrouve en Z 15 — aussi. Ce que veut prouver I’examen
logique d’Aristote, c’est que la dialectique platonicienne va a ['inverse de son
présupposé: I'existence des Idées. Entendons que, pour lui, les apories du
Parménide demeurent. Ce n’est certainement pas par hasard si, en grande
partie, la démonstration de Z 13-15 s’inspire de cet ouvrage:

— Z 13 aboutit a 'argument fameux du troisiéme homme !2;

— Z 14 revient a celul de I'i'mmanence de I'Idée, développé dans le Parmé-
nide'? juste avant la discussion de I’eidos comme unité synthétique, ame-
nant au troisiéme homme et a la multiplicité infinie de chacune des
Idées;

— Z 15 réexploite le théme de I'inconnaissabilité des eide ™.

Ainsi, en s’appuyant sur «l’arsenal» critique du Parménide'®, la réfutation
aristotélicienne des Idées, ici, vise en réalité cette ontologique de la maturité de
Platon, du Sophiste et du Politigue, mais également, trés précisément, les
propos de Socrate, dans le Philébe, qui prétendait résoudre par la dialectique le
probleme de ’existence des Idées congues comme hénades ', puis, en second
lieu, celui de savoir |

«comment ces monades, dont chacune existerait toujours identique a elle-méme
(...), gardent intégralement, de la fagon la plus stable, cette unicité qu’on leur attri-
bue; et, comme suite a cette question quand, inversement, on est dans le domaine de
la multiplicité (...), s’il faut admettre, ou bien que chacune de ces monades s’est
disséminée en elle et est devenue ainsi un plusieurs, ou bien qu’elle y subsiste dans
'intégrité de sa propre nature, mais hors d’elle-méme» !7.

II. Les Idées imparticipables:

Dans la critique des Idées de la Métaphysique, A 9 — répétée dans le livre
M 4-5 —, Aristote reproche a Platon d’avoir posé des réalités qui ne permet-
tent pas la science des choses sensibles, puisqu’elles ne sont pas immanentes a
celles-ci: «paradigmey, «participation», dit-il, sont des mots vides de sens 18,
Dailleurs, observe-t-il, le plus incohérent dans la doctrine des Idées est que
chacune est I'image d’autres Idées: par exemple, "'Homme-en-soi est 4 la fois
I'image de ’Animal et du Bipéde. Nous abordons la de front la dialectique des

12132 B 2-3.

131 A-E. Voir ARISTOTE, Réfutations sophistiques, 22, 179 a 4-10.

19133 A=134 C,

'S Voir L. ROBIN, Platon, Paris, P.U.F., Nelle éd., 1968, p. 92.

1615 A 6.

'715B 1-8; traduction L. ROBIN, Platon, (Euvres complétes, Paris, Bibliothéque de la
Pléiade, 1950, t. II, p. 555.

1399] a 8-22.



38 CHRISTIAN GUERARD

Idées, la méthode de division du Politique, minutieusement examinée dans la
Meétaphysique, Z 14.

Ce chapitre s’interroge sur les deux dimensions — verticale et horizontale
— de la méthexis, en se demandant quel est le rapport d’un genre a deux de ses
espéces, et ensuite de deux genres dans une espéce. L’intérét est donc de voir si
I'Idée est ou non numériquement une seule et méme chose, une hénade
d’apres I’ecthése platonicienne !,

Avant d’en venir a argumentation aristotélicienne proprement dite, il
convient d’exposer I’enjeu de la critique:

a) la notion d’unité numeérique, chez le Stagirite?°, définit généralement le
kath’ hékaston vis-a-vis de 'unité selon I’espéce, le genre, ou par analo-
gie2!, Elle est du reste appliquée a Dieu??, alors que la Métaphysique, Z
15-16, semble suggérer que les substances immatérielles ne sont pas des
individus au sens strict. Quoi qu’il en soit pour I'instant, Aristote refuse de
considérer ’eidos comme un individu, un fodé ti 23: ¢’est un universel qui,
en tant que tel, n’a pas d’existence séparée. Nous I’avons annoncé, I’argu-
ment reprendra celui du Parménide, 131 B 1-2.

b) Chez Aristote, la critique des Idées n’est aucunement un refus de la subs-
tance immatérielle séparée, mais assurément le refus de faire de celle-ci le
paradigme des sensibles 2. Il ne s’agit pas davantage de nier les formes/es-
péces comme principes d’intelligibilité des sensibles, mais leur existence a
part de ceux-ci?5, L’axiome, énoncé en Z 6, de I'identité de chaque étre avec
sa quiddité doit éviter la «confusion» platonicienne entre les substances
immatérielles et les formes; et, a juste raison, on peut estimer qu’il est le
nerf de toute la démonstration du Stagirite. Au demeurant, les Néoplato-
niciens admettront parfaitement ce principe 26, cependant en prenant soin
d’éviter ses implications aristotéliciennes qu’il faut maintenant analy-
Ser.

En Z 14 donc, la question posée par Aristote est celle de I'unité et du
multiple, qui englobe la relation du katholou aux individus: comment, par

19 Voir ALEXANDRE D’APHRODISE, In Metaphysica, C.A.G. I, Berlin, 1891, p. 124,
4 sv., éd. M. Hayduck.

0 Métaphysique, 1 1, 1042 a 32; cf. H 6, 1045 b 7-9.

201h. V6, 1016 b 31-32.

2 Jp., XII, 8, 1074, a 37.

B Cf. Réfutations sophistiques, 22, 179 a 4.

M Voir Métaphysique, Z 16. Cf. P. AUBENQUE, «Sur I'inauthenticité du livre K de la
Métaphysique», Etudes aristotéliciennes, Paris, J. Vrin, 1985, p. 299.

3 Renvoyons ici a A-M. DILLENS, A la naissance du discours ontologique, Bruxelles,
éd. OUSIA, 1982, p. 28.

2 PLOTIN, Ennéades, 1 1 [53], 2, 1-23; VI 8 [39], 14, 1-6; PROCLUS, In Parmenidem,
col. 1106, 33, éd. Cousin, Paris, 1864.



L’ASPECT NEOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDEES 2

exemple, «animal» dans «khomme» et dans «cheval» peut-il étre une seule et
méme chose? S’il en est ainsi, comment «animal» sera-t-il immanent a ses
espéces et numériquement un, c’est-a-dire todé ti, en soi? Ce n’est pas tant le
fait que «animal» soit participé par de multiples espéces qui importe, que le
fait qu’il soit participé tout court: a la fois en lui-méme et hors de lui-méme.
Pour Aristote, si I'ldée est bien numériquement une, monade, elle ne saurait
étre participée.

Le second exemple étudié par le Stagirite engage, réciproquement, le rap-
port, dans I’espéce, du genre a la différence, et vise plus particuliérement la
division dichotomique. Dans le cas de ’'Homme, écrit-il, «animal» participe
de «bipéde»; dans le cas du Cheval, «animal» participe de «multipéde». S’il
s’agit du méme Animal, force est d’admettre qu’il a simultanément des attri-
buts contraires; et, ajoute Aristote, si I’on parle de mélanges, de «mixtes», on
montrera encore plus clairement que «animal» n’est pas le méme en soi et
dans ses espéces. Manifestement, selon le Stagirite, /'Idée ne peut étre identique
a sa participation: la dialectique platonicienne de la maturité met cette con-
clusion en évidence, dément la méthexis et, du coup, la doctrine des Idées.

La véritable critique des eide s’achéve 1a?” puisque, d’aprés le Parménide?s,
les Idées doivent étre tenues pour des «unités omniprésentes et pourtant
identiques», ce qui a été démontré logiquement impossible. On pourra évi-
demment reprocher a Aristote d’étre trop bref, trop sir de sa démonstration
qui, a défaut, tient la participation pour presque matérielle, emploie un lan-
gage temporel, n’examine pas la méthexis comme a la fois méme et autre, etc.
Toutefois, 'important est ailleurs. Sa critique révéle qu’on ne peut justifier, au
niveau du raisonnement?’, la participation et la théorie des Idées par la
methode dialectique pronée par Platon et I’Académie; qu’il faut dépasser
P'ontologique platonicienne, et que, de la sorte, il ne reste plus qu’a penser les
Idées difféeremment: non pas comme des substances, mais comme des formes
intellectives au sens large, dans 'Ame ou dans I'intellect3°.

De ce point de vue, Aristote sera suivi par toute la tradition platonicienne:
les moyen-platoniciens, qui vont situer les Idées dans I'Intellect divin3!, puis
Plotin et les Néoplatoniciens, dans I’hypostase noétique 32,

Or, grand connaisseur d’Aristote, Plotin a judicieusement évité les criti-
ques dont nous avons parlé. Pour lui, les Idées sont substances en tant qu’elles

2 Métaphysique, Z 14, 1039 b 6.

#8131 b 5-6.

2 Cf. Métaphysique, H 6, 1045 b 7-9.

0 Cf. De anima, 1V, 429 a 27-28.

3! Voir A.-J. FESTUGIERE, La Révélation d’Hermes Trismégiste, Paris, J. Gabalda &
Cie, 1953, t. III, p. 56, n. 3.

32 Voir A. H. ARMSTRONG, « The Background of the Doctrine ‘That the Intelligibles
are not Qutside the Intellect’», Les sources de Plotin, Vandceceuvres-Geneéve, Fondation
Hardt, t. V, pp. 393 sv.



40 CHRISTIAN GUERARD

sont intellectives, et intellects en tant qu’Idées??. Aucune n’est séparée des
autres?, et toutes sont ensemble I’Animal-en-soi?s. On voit que le probléme
de la participation des Idées entre elles ne se pose plus. Quant aux ames, elles
contiennent des raisons séminales, images des eide, paradigmatiques et effi-
cientes qui informent la matiére sans se méler a elle¢. Une telle hiérarchie
«d’Idées», intellectives, psychiques et, enfin, physiques, va se substituer a la
hiérarchie primitive des formes intelligibles?; et il n’est pas impossible de
considérer Aristote au moins comme I’un des inspirateurs de cette nouveau-
te%s.

Néanmoins, Plotin avait laissé dans 'ombre un aspect crucial de la
méthexis: celui de I'Intellect a 'Un-Bien. Ne pas savoir comment I'Un-
Multiple participe a I'Un, analogiquement, revient a ne pas expliquer com-
ment «animal» dans 'Homme se trouve lié a «bipede», et donc aussi com-
ment «animal» peut étre en soi et dans ’Homme.

La recherche d’une solution a cette difficulté majeure est I'objet du cin-
quiéme fragment de I’/n Parmenidem attribué par P. Hadot a Porphyre3°. Il
prend pour point de départ de sa réflexion le lemme de la deuxiéme hypothése
parménidienne: «1’un participe a ’ousia» *°. Le commentateur fournit deux
interprétations complémentaires, dont la premiére est fortement teintée
d’aristotélisme et de stoicisme, tout en utilisant également la seconde partie du
Parménide*! et, probablement, la perspective des «mixtes» du Philebe,
comme la critique plotinienne de la difféerence substantielle 2,

Participer a ’ousia, nous dit-on, signifie — sur le modeéle du mélange total
stoicien — «former un tout avec I’ousia»*3. En effet, c’est comme lorsque I'on
énonce: «animal raisonnable»; «animal» participe de «raisonnable» sans
qu’il y ait simple juxtaposition (parathésis). L’attribution n’étant pas acciden-
telled, «animal» et «raisonnable» doivent constituer une unité nouvelle et
autre?s. De méme, 'un de 'un-étant sera un-étant et non I'Un premier.

BV 831], 8.

VI 4[22], 4.

3V 8 [31],9, et VI2[43], 21.

36V 9 [5], 3-6.

37 Voir, plus tard, la systématisation de PRocLUS, In Parmenidem, cols. 891, 19-
902.33.

38 Cf. D. J.O'MEARA, Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin, Leiden,
E. J. Brill, 1975, pp. 35-36 et n. 11.

3% Porphyre et Victorinus, Paris, Etudes augustiniennes, 1968, t. II, pp. 99-107.

40142 B 5-6.

4 Voir J. WAHL, Etude sur le Parménide de Platon, 4¢ éd., Paris, J. Vrin, 1951,
p. 91.

42 Voir C. RUTTEN, Les catégories du monde sensible dans les « Ennéades » de Plotin,
Paris, Les Belles Lettres, 1961, pp. 71-78.

3 P. HADOT, Porphyre et Victorinus, t. 1, p. 130.

4 Cf. PORPHYRE, Isagoge, 12, 24-25, éd. Busse, C.A.G. IV 1, Berlin, 1887.

71b., 8, 21.



L’ASPECT NEOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDEES 41

Incontestablement, le commentaire retrouve la thése évoquée par Aristote a la
fin de son second exemple ¢ et sa conclusion implicite: ce qui est participé est
autre que la participation du participant. En définitive, la méthexis est deve-
nue procession’,

C’est d’un point de vue «vertical» que Porphyre enchaine par une seconde
¢lucidation du lemme parménidien. Cette fois, il transpose les déclarations de
la République pour faire de I’'Un transcendant I’Etre antérieur a I’étant, I’Idée
de I’étant*®, montrant par conséquent que, grace a la notion de participation
par procession, a la distinction entre I’Idée et ce qui est participé, la méthexis
«horizontale» et «verticale», la théorie platonicienne est rationnellement,
logiquement pensable.,

Il faut avouer que cette réponse a Aristote doit beaucoup a ses critiques qui,
comme nous I’avons vu?®®, suggérent aisément en négatif la célébre triade
améthekton-météchomeénon-météchon du post-plotinisme3°,

. Les Idées inconnaissables:

Dans la Métaphysique, Z 15, Aristote s’intéresse exclusivement a la forme:
forme unie a la matiére — le sunolon —, et forme haplés. 11 s’agit 1a des deux
sens du mot owusia: la substance composée qui serait «principalement» en
question dans tout le livre Z5!, et la proté ousia®?, qui n’a évidemment rien a
voir avec des formes existant en soi.

Le passage des quatre significations initiales du mot ousia (hypokeimenon,
sunolon, katholou, ti én einai) — qui figurent encore dans le chapitre 13 — aux
deux seules ici mentionnées se comprend facilement dans I’économie du livre.
Le katholou ayant été éliminé, le renvoi explicite’? a Z8 qui traitait de I’Aay-
pokeimenon permet donc de ne plus considérer que ’ousia premiére et le
compose. Le résumé que fait le Stagirite de ce chapitre 8 est d’ailleurs fort
clair: la forme ou quiddité étant non engendrée et non corruptible’* — par
opposition au composé —, sur elle seule porte la science. Mais cette forme est
Immanente aux individus, non pas une forme platonicienne, une Idée. Proclus

651035 b 56,

47 Cf. <PORPHYRE», In Parmenidem, XI, 33 sv., p. 100, éd., Hadot; PROCLUS, In
Parmenidem, col. 811, 36 sv., éd. Cousin.

48 (PORPHYRE>», Ib. XII, 26-27 et 32-33, pp. 104-106, éd. Hadot.

9 Cf. Métaphysique, Z 14, 1039 b 14-16.

50 Sur laquelle voir E. R. DoppSs, Proclus, The Elements of Theology, 28 éd., Oxford,
Clarendon Press, 1963, pp. 210-211; et R. T. WALLIS, Neoplatonism, London, Duck-
worth, 1972, pp. 126-127.

TCf.Z7,1032a 19.

277,1032b2;et Z 11, 1037 a 28.

531039 b 26.

*Cf. Z 8, 1033 b 5-7.



42 CHRISTIAN GUERARD

reléve bien ce point®. Peut-étre Aristote prépare-t-il ’étude de ce que sont
pour lui les véritables substances immatérielles . Quoi qu’il en soit, notons
que les analyses de Z 7-9 étaient indispensables pour démontrer que la science
peut tout a fait se passer des Idées. Il reste, cependant, a expliquer la possibilité
de I’épistéme. la permanence de la forme.

Le Stagirite, apparemment, se contente de sa transmissibilité; ce que nous
appellerions aujourd’hui la génétique. Il raisonne dans un monde déja cons-
titué, et qui, de fait, perpétue les formes. Les Néoplatoniciens, eux aussi,
intégreront cette vision biologique en introduisant les raisons séminales,
héritées du stoicisme, dans leur platonisme. Toutefois, la différence est grande
entre ces philosophes et Aristote. Celui-ci ne se demande jamais vraiment
pourquoi telle chose existe, pas plus qu’il ne se demande pourquoi telle chose
est ce qu’elle est. La question de ’origine, centrale dans le néoplatonisme, est
étrangére a sa pensée — ce qui ne manquera pas de susciter les critiques de
Plotin37, puis de Proclus?32.

Une seconde remarque s’impose des la lecture de la premiére ligne de Z 15,
ou le mot /ogos désigne la forme, I’eidos ou la morphé du chapite 3, apreés avoir
été synonyme de ti én einai dans le chapitre 11. En fait, I'unité de la quiddite,
de la forme et de la définition a été progressivement établie jusqu’a Z 115 il
n’y a donc pas lieu de s’étonner en voyant /ogos signifier eidos. Néanmoins, on
lit en cela davantage: I'intention, chez Aristote, d’opposer la forme défini-
tionnelle, qui est un universel, un terme logique, a la forme platonicienne —
qu’il appelle maintenant idéa —, substantielle et séparée. En fin de compte, le
Stagirite s’estime vraisemblablement fidele a la démarche qu’il juge authen-
tiquement socratique.

Naturellement, pour les Néoplatoniciens, il n’en est rien. Proclus précise
que Socrate s’intéressait certes aux définitions et aux formes immanentes,
mais qu’il a été amené a poser des Idées séparées et imparticipables de ces
formes®®; non point des universaux hypostasiés par raisonnement, mais des
causes paradigmatiques, finales et productrices$!, congues par élan divin®.
Aristote, qui n’a pas su dépasser le niveau du /ogos, termine-t-il, ne saurait
critiquer sérieusement la théorie des Idées®3.

5 In Timaeum, 11, 148, 15, éd. Diehl, Leipzig, 1904.

%6 Voir V. DECARIE, «Le livre Z et la substance immatérielle», Etudes sur la « Mé-
taphysique» d’Aristote, p. 181,

TV 5[13], 6 et 9.

8 In Parmenidem, col. 786, 5 sv. éd. Cousin.

3% Voir Métaphysique, Z 6, 1032 a 6-8; Z 8, 1033 b 5-7; Z 10, 1035 b 32 et 1036 a
18-19.

0 In Rempublicam, 1 259, 1 — 260, 28, éd. Kroll, Leipzig, 1899.

61 In Parmenidem, col. 788, 27-28, éd. Cousin.

62 Ib., col. 784, 9: dia theian hormén.

63 Ih., col. 801, 25.



L’ASPECT NEOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDEES 43

.....

des Idées de son In Parmenidem®, le Diadoque d’Athenes fait malgré tout
sans cesse référence au Stagirite, et notamment au livre Z de la Métaphysique,
chapitre 8¢, dont Z 15 rappelle I’'argumentation en guise d’introduction.

Apres ce rappel, Z 15 se divise en trois parties: la premiére porte sur les
substances sensibles et individuelles, la deuxiéme sur les Idées, et la troisiéme
sur les astres. De prime abord, ce plan est curieux; on s’attendait a ce que les
astres, substances également sensibles, individuelles mais éternelles, soient
abordés avant les Idées, elles incorporelles. D’autre part, nous savons depuis Z
11 qu’il n’y a définition que de la forme et de 'universel; en outre, que la
substance composée, c’est-a-dire le kath hékaston ne s’identifie pas a sa quid-
dité. Pourquoi, alors, est-il nécessaire de revenir sur cette question résolue?
Cest que I’'Idée, quoique sans matiére, est définie par les Platoniciens comme
un individu, numériquement une et séparée s,

Si ’on compare la premiére partie de notre chapitre avec le paralléle des
Analytiques postérieurs, 1 8, on s’apergoit qu’ici Aristote déborde le probléme
de la contingence par celui de I'individualité, méme incorruptible comme
celle des Idées et des astres$’. Le propos est de montrer qu’il n’y a jamais de
définition possible d'un «individu» guel qu’il soit. En effet, les mots d’une
définition ne sont pas réservés a la chose définie, ainsi qu’un nom propre; ils
sont toujours communs a beaucoup d’autres. Il est donc urgent de savoir si
tous les mots d’une définition aussi longue qu’on le souhaite, ensemble, peu-
vent exprimer le kath’hékaston. C’est a cet instant que le Stagirite en vient aux
Idées pour démontrer qu’il n’y a pas davantage de définition de la forme-
individu, et que I’eidos n’est qu’un /ogos, un universel attributif®s,

La démonstration est subtile, et a été, en particulier, analysée par L.
Robin . Bornons-nous a noter qu’elle se situe sur le plan de la prédication°,
et qu’Aristote procéde en deux temps, exactement symeétriques:

— 1l reprend I’exemple de ’animal bipéde, développé en Z 13 et Z 14. Si
I'Homme, dit-il, est défini de la sorte, selon la méthode de division qui
«constitue ’espéce a partir du genre et des différences», la définition peut

84 Livres Il et IV.

65 Surtout a partir de col. 791, 28. A noter que dans la X®¢ Dissertation de son /n
Rempublicam (I 258, 25 - 264, 20, éd. Kroll), Proclus a I'air de se référer a Z 15 dont il
reprend le plan.

% Cf. Métaphysique, Z 15, 1040 a 8-9. Voir aussi M 9, 1086 b 11.

57 Voir S. MANSION, Le jugement d’existence chez Aristote, 2° éd. revue et augmentée,
Louvain, Ed. de I’Institut supérieur de Philosophie, 1976, p. 87 et n. 120.

88 Cf. Catégories, 5, 2 a 19-27.

 La théorie platonicienne des Idées et des nombres d’aprés Aristote, Paris, 1908
(= Hildesheim, G. Olms, 1984), p. 37-39.

0 Cf. les synonymes hyparchein et katégoreisthai: voir H. BONITZ, Index aristote-
licus, 2¢ éd., Berlin, 1870 (= Hildsheim, G. Olms. 1955), p. 377 a 59.



44 CHRISTIAN GUERARD

aussi bien étre valable pour «animal» que pour «bipéde», qui sera lui-
méme un genre. La méme critique figure dans les Topiques!.

— Réciproquement, puisque toute Idée est participée et que, comme le rap-
pellent encore les Topiques™, «participer, c’est recevoir la définition de ce
qui est participé», la définition du genre pourra se dire de I’espéce.

Au contraire, donc, de ce qu’a pensé Platon, il n’est nullement besoin de
poser des Idées pour que la science soit possible, car, si ces monades existaient,
elles seraient elles-mémes indéfinissables, et la science ne porterait pas sur
elles. De nouveau, Aristote s’est souvenu du Parménide™.

Or, il est frappant de voir un Proclus distinguer soigneusement les formes
immanentes, objets de la définition, des Idées séparées et simples’. Malgré un
apparent dédain vis-a-vis du Stagirite, le Néoplatonicien a tiré la lecon de sa
critique.

Celle-ci se prolonge, en Métaphysique, Z 15, par la considération des astres.
A cette occasion, Aristote produit deux «mauvaises définitions» du soleil —
dont la seconde est inversée dans les Topiques’™ —, qui pourraient faire
allusion a un fragment perdu de Parménide’¢. En tout cas, I'objectifici est de
montrer que la définition d’un individu est ou liée a ’accidentel, ou a ce qui est
commun, de telle sorte qu’il ne puisse y en avoir une qui soit véritable et
satisfaisante. Ainsi, quel qu’il soit, «’unique» échappe a la science dont I’objet
est 'universel.

Qu’en est-il alors de la définition lorsqu’il s’agit d’un étre non seulement
numeériquement mais formellement un, tel que Dieu?”? Qu’en est-il pour les
moteurs des spheéres qui, bien que sans matiére, sont multiples? Faut-il les
considérer comme des individus ? auquel cas I'individuation, dont la question
¢tait posée a la fin de Z 8, ne serait pas due qu’a la seule matiere.

Méme si Aristote parle des Idées comme d’individus, il est permis d’avan-
cer a la lecture de Z 15 que, pour lui, I'individuation proprement dite réclame
effectivement une certaine matiére; d’ot une composition de ’ousia qui, au
reste, ne s’accompagne pas nécessairement de contingence’8. Cependant, s’1l
faut penser le kath’hékaston comme composé d’une matiére individualisante
par rapport 4 une multiplicité de méme forme — idée sur laquelle Plotin

VI 6, 143 b 13-31.

21V 1, 121 a 11-12,

133 A-134C.

" In Parmenidem, col. 939, 29-32, éd. Cousin.

V14,1420 1.

76 Cf. W. JAEGER, Rheinisches Museum, 100, 1957, pp. 42-48 = Scripta Minora, 11,
Roma, 1960, pp. 511-516.

7 Cf. Métaphysique, XI1, 8, 1074 a 36-37.

8 Rectifier G. RODIER, Etudes de philosophie grecque, p. 174, qui, a tort prétend qu'’il
y a science de fout ce qui est nécessaire.



L'ASPECT NEOPLATONICIEN DE LA CRITIQUE DES IDEES 45

reviendra” —, il demeure que ce qui est simplement et numériquement un
¢chappe a toute science® plus radicalement encore que I'individu au sens
strict8!,

On constate par conséquent que, dans nos deux chapitres, Z 14-15, Aristote
présente, aprés la connexion entre la monadicité et 'imparticipalité, la rela-
tion entre I'unicité et 'apophase que développeront tout aussi abondamment
les Néoplatoniciens®2.

L’examen des chapitres 14 et 15 du livre Z de la Métaphysique nous incite
dong, a la suite de P. Merlan?®?, a voir en Aristote I’'un des grands philosophes
qui ont contribué a mener le platonisme au néoplatonisme.

Pour autant, il ne s’agirait pas d’en faire une sorte de précurseur des Néo-
platoniciens. L'importance qu’accorde le Stagirite au Parménide s’oppose aux
révélations que ceux-ci découvrent dans les deux premiéres hypothéses du
dialogue®4, et qu’ils lui reprocheront en I'accusant sur Iessentiel: d’avoir
confondu le Premier et I'Intellect®, de ne pas aboutir a la théologie négative
radicale®, de refuser la procession®’. Quant aux eide, selon Proclus, il les
aurait combattues par manque d’élévation d’esprit...

Toutefois, c’est précisément parce qu’il ne manquait pas de perspicacité a
’encontre du platonisme, comme a 'intérieur de sa problématique propre,
qu’Aristote a été trés fréquemment commenté et utilisé par les Néoplatoni-
ciens: une source indispensable® pour ’épanouissement de leur pensée®.

VI 2[43], 22, et V 1 [10], 9.

8 Voir Métaphysique, 7. 17.

8 Sur I'individualité de la pure forme, voir O. HAMELIN, Le systéme d’Aristote,
4° ¢d., Paris, J. Vrin, 1985, pp. 406-407; ainsi que J. MOREAU, « L’étre et ’essence chez
Aristote», Etudes aristotéliciennes, pp. 28-34.

82 Cf. P. AUBENQUE, Le probléme de ['étre chez Aristote, 2¢ éd., Paris, P.U.F., 1966,
p. 488 sv.

8 From Platonism to Neoplatonism, La Hague, M. Nijhoff, 1953.

8 Voir J. TROUILLARD, « Le Parménide de Platon et son interprétation néoplatoni-
ciennex», Etudes néoplatoniciennes, Neuchatel, A La Baconniére, 1973, pp. 22-23.

8 Cf. PLoTIN, Ennéades, V 3[49], 11; V 6 [24]; V 1 [10], 9 et VI 7, [38], 37.

% Sur ce point voir notre article, « La théologie négative dans I’'apophatisme grec»,
Revue des Sciences philosophiques et théologiques, t. 68, 1984, pp. 183-199.

8 Cf. PLoTIN, Ennéades, V1 5 [23], 2-3.

8 Cf. MaRINUS, Vita Procli, 13, p. 11, éd. Boissonade, Leipzig, 1814 (= Amsterdam,
A. M. Hakkert, 1966).

% Le texte ci-dessus reproduit un exposé fait 4 la Sorbonne en mars 1983, dans le
cadre du Centre de recherches sur la Pensée antique dirigé par M. Pierre Aubenque.






	L'aspect néoplatonicien de la critique des idées par Aristote

