Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1985)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985). P. 313-338

BIBLIOGRAPHIE

ANDRE LACOCQUE, Daniel et son temps (Collection « Le monde de la Bible»,
Genéve, Labor et Fides, 1983, 231 p.

Auteur d’'un commentaire du Livre de Daniel (Neuchatel 1976), 'exégéte belge
¢tabli a Chicago se livre a un examen rigourcux des problémes historiques, littéraires et
théologiques que pose un livre qui ne cesse d’intriguer les chercheurs et de stimuler leur
réflexion. M. Lacocque domine admirablement I'immense littérature critique consacrée
au livre de Daniel, mais toutefois il n’hésite pas a prendre position de maniére person-
nelle. Signalons, a titre d’exemple, sa tentative d’expliquer I'alternance des langues
(hébreu/araméen/hébreu) par le secours a une structure symétrique du livre (p. 47s): le
chapitre 7, en araméen, correspondrait au ch. 2, également en araméen, alors que le
chap. 1, en hébreu, correspond aux chap. 11ss, également en hébreu. L’auteur anonyme
aurait ¢té de langue araméenne, mais le choix de I'hébreu, langue sacrée, serait justifié
«par la majesté du sujet eschatologique». La méme structure symétrique expliquerait
d’ailleurs les irrégularités chronologiques dans I'agencement des chapitres. — On
applaudit en particulier a 'appréciation trés mesurée des «influences étrangéres qui
caractérisent le livre de Daniel»: de pareilles influences existent sans aucun doute, mais
il convient de souligner le fait que ces éléments ont été réinterprétés par 'auteur qui les a
incorporés a des traditions authentiquement israélites. Parmi ces derniéres, il faut
surtout mettre en évidence la découverte faite il y a prés d’un siécle par H. Gunkel
(«Schopfung und Chaos in Urzeit und Endzeit», 1893), selon laquelle les événements
eschatologiques correspondent aux événements cosmogoniques. Cette conviction dé-
termine en grande partie la conception apocalyptique de l'histoire: «L’apocalypse
rejoint, par-dessus la Heilsgeschichte classique, I'universel et le cosmique de I'histoire
des origines... Du coup, la Heilsgeschichte se trouve flanquée, en son commencement et
a son aboutissement, par une transcendance temporelle et spatiale qui la relativise. Le
particulier est transcendé par 'universel (p. 1 74s). On regrette que M. Lacocque n’ait pas
tiré, a partir de ces constatations fondamentales, toutes les conclusions qui s'impo-
saient: dans I'apocalyptique, le temps et I'histoire sont effectivement relativisés. La
simultanéité des quatre empires dans Daniel 2, pour ne citer que cet exemple, s’explique
en effet beaucoup plus facilement par cette relativisation que par de fumeuses allusions a
une prétendue «renaissance» de ces empires a I'époque des diadoques (p. 61s). Je me
demande d’ailleurs si la surévaluation des notions modernes du «temps» et de «’his-
toire» n'est pas depuis longtemps le principal obstacle qui s’oppose a notre compre-
hension non seulement de I'apocalyptique mais de tout I’Ancien Testament. — La
lecture du présent ouvrage est toutefois gachée par une foule de détails agagants qui
surprennent de la part d’un spécialiste, notamment en ce qui concerne la translittération
des mots hébreux qui sont rendus improprement: agadah, agadoth, saddoqite, hartu-
mim, hassidim (qui se veut expressément translittération du terme hébreu, p. 133;
méme page, n. 10, une erreur d’impression: Ettaioi, au lieu de Essaioi). Il y a des
imprécisions ailleurs: on n’a pas retrouvé a Qumran «sept manuscrits différents du
livre» de Daniel (p. 139), mais uniquement quelques fragments de ces manuscrits.

CARL-A. KELLER

Sciences
bibliques



314 BIBLIOGRAPHIE

ROBERT MICHAUD, La Littérature de Sagesse (Lire la Bible, 65), Paris, Cerf,
1984, 185 p.

Ce livre se compose de deux parties, la premiére concerne I'histoire et apporte au
lecteur une foule de renseignements sur la littérature sapientale pendant la période de la
domination perse (539-333); d’autres volumes suivront concernant respectivement la
période de la domination grecque (333-63) et celle de la domination romaine (63...).
Cette partie est claire, bien mise en page et facile a consulter.

La seconde partie concerne les deux écrits sapientiaux parus pendant la période citée
plus haut a savoir le livre des Proverbes et le livre de Job, une théologie trés indexée aux
données de la premiére partie, le nouvel éclairage promis n’est pas trés présent. Atten-
dons les volumes suivants.

MICHELE BOLLI

Y. BOINNARD, et Alii, Mort de Jésus, dossier pour ['animation bibligue (Essais
Bibliques n® 8), Geneve, Labor et Fides, 1984, 142 p.

Nouveau dossier présenté par une équipe de théologiens, chercheurs en méthodes
actives pour I'étude biblique de groupe. C’est donc un outil de travail précieux pour les
animateurs sensibilisés a ces méthodes. Cependant les notes exégétiques et théologiques
fournies pour chacun des textes choisis peuvent étre étudiées avec profit par des per-
sonnes isolées.

FRANGOISE GIRAUD

D. PazziNi, In principio era il Logos. Origene e il prologo del vangelo di
Giovanni, (Studi biblici 64), Brescia, Paideia, 1983.

Cet ouvrage veut étre une étude des deux premiers livres du commentaire d’Origéne
a ’Evangile de Jean. Plus précisément il veut étudier les pages qui concernent le pro-
logue du quatrieme Evangile. Mais une étude dans quelle direction ? Pazzini ne veut pas
analyser d’une fagon systématique la pensée d’Origéne dans sa cohérence et sa com-
plexité; il se propose de parcourir les motifs, les themes qu’Origene retrouve partout
dans ’Ecriture. L’auteur ne se limite pas a la présentation des différents motifs comme
les sens de I’Ecriture, la création et la chute, la royauté comme relation seigneur-ami et
non tyran-serviteur, le paradoxe de la croix comme croix du Christ vainqueur et du
diable vaincu, le probléme de 'ascése et de ’'apokatastasis. Pazzini montre aussi com-
ment ces thémes se lient les uns aux autres. — Pazzini connait bien la théologie et la
méthode exégétique d’Origéne. Il connait le texte d’Origéne et la littérature, méme la
plus récente et en différentes langues, sur I'ceuvre de ce grand théologien. Ce qui est
surtout remarquable est sa capacité a lire Origéne et a en saisir la pensée dans sa
profondeur. — Mais le livre de Pazzini a une limite bien précise, un handicap: la langue.
A la capacité de comprendre Origéne ne correspond pas du tout, chez Pazzini, la
capacité de se faire comprendre. En effet, la langue de Pazzini est trés difficile, parfois a
la limite de I'intelligibilité. Et ceci est vrai non seulement pour le lecteur « profane»,
mais aussi pour des lecteurs de la collection «Studi biblici» a laquelle ce livre appartient.
Et cette difficulté de style est un inconvénient vraiment regrettable. En effet, comme je
I'a1 dit, 'auteur connait bien la pensée d’Origéne, un théologien d’une importance
encore treés réelle pour les hommes d’aujourd’hui.

RENZO PETRAGLIO



BIBLIOGRAPHIE 315

R. Le DeAut, The Message of the New Testament and the Aramaic Bible
(Targwm) (Subsidia biblica, 5), Rome, Biblical Institute Press, 1982,
71 p.

Cet ouvrage est la traduction, par les soins de Stephen F. Miletic, d’une édition
revisée de «Liturgie juive et Nouveau Testament», datant de 1965. L'ouvrage est des
plus bienvenus puisqu’il insiste avec a propos sur la riche récolte d’apergus historiques
et théologiques touchant la religion juive et 'exégése du Nouveau Testament qu’il est
possible de réunir en scrutant attentivement les traductions araméennes de I’Ancien
Testament (Argum). Certes il est indispensable d’user de sens critique en utilisant ces
textes. Leur rédaction définitive date en effet de plusieurs siécles apres I'époque de
Jesus-Christ, si bien qu’on ne saurait les considérer naivement comme des documents
attestantla foi des contemporains de Jésus et des apotres. Toutefois, I'analyse rigoureuse
de ces traductions en langue vulgaire (dont I'origine se situe dans les nécessités du culte
synagogal) montre qu’elles conservent de nombreux éléments d’exégése juive tradition-
nelle de I’Ancien Testament, et ces éléments sont susceptibles d’éclairer la signification
de maints passages du Nouveau Testament. En procédant avec prudence et méthode,
l'auteur réussit a prouver sa thése en interprétant de maniére convaincante plusieurs
passages des Evangiles et des Epitres.

CARL-A. KELLER

Les Sciences Bibliques en Pologne apres la Guerre (1945-1970). Travail col-
lectif sous la rédaction de I’'abbé Marian Wolniewicz, Varsovie, Académie
de Theologie catholique, 1974, 300 p.

Rédigé d’abord en polonais, traduit ensuite en francais par 1. Szalay et M. Szta-
frowski, cet ouvrage est lui-méme un compte rendu. Il est divisé en neuf chapitres dont
le premier (par M. Wolniewicz) est consacré aux centres d'études bibliques catholiques-
romains en Pologne, notamment a ceux de Lublin, de Cracovie et de Varsovie. Le
chapitre 2 (du méme auteur) traite de la traduction de la Bible en polonais pendant la
période de 1945-1970. Jusqu'en 1937, la version autorisée et approuvée par le Saint-
Siége était celle de J. Wujek S. J. datant de 1599 et fondée entierement sur le texte de la
Vulgate. Depuis 1937 ont paru, entre autres, certains livres de 'A.T. traduits directe-
ment de I’hébreu, la traduction du N.T. de E. Dabrowski (1947) fondée sur la Vulgate,
plusieurs livres du N.T. traduits du grec et finalement (1965) la « Bible du Millénaire»
qui comprenait 'A.T. et le N.T. traduits a partir des textes originaux. L’auteur de
I"article réclame une traduction cecuménique de la Bible en polonais. Le chapite 3 (B.
Wodecki) s’occupe des travaux accomplis dans le domaine vétéro-testamentaire. Ceux-
clont été caractérisés par une sensibilité accrue aux genres littéraires, a la philologie et a
la problématique historique. Le Pentateuque a fait 'objet du plus grand nombre de
commentaires. Par contre, a 'exception du livre de Jérémie on a négligé les Prophétes
majeurs. Les chapitres 4 (J. Pyttel) et 5 (M. Czajkowski) s’occupent du N. T. 1l conviqnt
de noter ici un trés grand nombre d’ouvrages sur la personne de Jésus et le Commentaire
en 12 volumes sur tout le N. T, dirigé par le centre de Lublin, et encore inacheve en 1970.
Le chapitre 6 (J. Rosion) traite des «sciences bibliques auxiliaires», a savoir de l'ar-
chéologie biblique, de I'histoire d'Israél et de la philologie biblique. C’est surtout c;lans ce
dernier domaine que les contributions polonaises s’avérent remarquables. Leur impor-
tance pour la recherche sur les textes et sur la doctrine de Qumran est discutée _dans lc?
chapitre 7 (L. Stefaniak) ou est aussi présentée la bibliographie la plus complf':-te.Jusquta
nos jours des travaux de J. T. Milik (1922-1970), célebre specialiste de I'épigraphie



Science des
religions

316 BIBLIOGRAPHIE

semitique. Les deux derniers chapitres (E. Szymanek et J. Stepien) traitent respective-
ment du role de I'Ecriture dans la théologie pastorale polonaise et des projets pour
'avenir des sciences bibliques. Ces derniers sont assez optimistes: le nombre d’exegétes
en Pologne a augmenté depuis les années 1930, mais il faut encore développer les
domaines de la philologie et de la théologie bibliques. L’ouvrage se concentre sur les
travaux accomplis par les Catholiques-romains. Les auteurs appartenant aux autres
confessions et les auteurs laics ne sont mentionnés que ponctuellement. Le frangais est
loin d’étre impeccable et les fautes d’impression sont nombreuses. Notons aussi que,
depuis 1974, les savants polonais (notamment M. Starowieyski) ont accompli d’impor-
tantes recherches dans le domaine des Apocryphes du N.T. Compte tenu de ces (légers)
défauts. le présent volume offre, griace 4 ses analyses et a ses bibliographies détaillées, un
excellent survol de I'état des sciences bibliques catholiques-romaines en Pologne.

IRENA BACKUS

S. N. KRAMER, Le mariage sacré a Sumer et a Babylone. Traduit de I’anglais et
adapt¢ par Jean Bottero, Paris, Berg International, 1983, 228 p.

Un volume somptueusement ¢dité comportant de nombreuses illustrations. Le
grand «patron» américain des études sumériennes, S. N. Kramer, offre d’abord une
introduction générale a la civilisation sumérienne. Il attire ensuite I’attention sur I'im-
portance capitale des rites assurant la fertilité du sol. Parmi ces rites, une place privi-
légiée est réservée au hleros gamos, au mariage sacré entre Inanna, déesse de la fécon-
dité, et Dumuzi. Ce dernier était certainement un roi d'Uruk, historique et divinisé par
la suite comme époux et «frére» d'Inanna. Il est possible que le rite ait été inventé et
célébré pour la premiére fois autour du milieu du 3¢ millénaire avant Jésus-Christ. Les
sources poétiques permettant de reconstituer ce rite, hélas souvent « partielles, lacunai-
res, vagues, et méme, ¢a et la, contradictoires» (p. 93), sont ici traduites et commentées.
11 s’agit de poésies érotiques, chaleureuses et sensuelles, accompagnant I'union sacrée du
roi, dans le role de Dumuzi, et — probablement — d’une prétresse représentant la
déesse. M. Kramer reléve des parallélismes évidents entre ces textes et le « Cantique des
cantiques» biblique, mais non sans souligner le fait que «face a la tonalité plutot plate, et
comme figée, des ceuvres mésopotamiennes, les poétes d’Israél ont insufflé aux leurs une
liberté, une vie et une force admirables» (p. 131). Une nouvelle analyse du mythe de la
descente d’Inanna aux enfers, de la mort et de la résurrection de Dumuzi, et des chants
funebres qui s’y rapportent, termine la partie sumérienne de 'ouvrage. — Dans un
important « Appendice», Jean Bottéro présente les textes accadiens qui traitent du
méme sujet: Gilgamesh refusant les avances d’Ishtar (Gilgamesh VI), «la descente
d’Ishtar aux enfers», ainsi que des rituels. Contrairement a ce qui s’est pass¢ en Sumer,
les Mésopotamiens, d’une époque plus tardive, ne faisant pas exécuter le rite par des
représentants humains, célébraient les noces des couples divins (non seulement d’Ishtar
et de Tammuz, mais aussi celles d’autres dieux) en unissant symboliquement leurs
statues. Nous sommes alors en présence de rites célébrés de maniere analogue dans
d’autres parties du globe, notamment en Inde et a Sri Lanka. — Ce livre est une
contribution bienvenue a la connaissance de la religion mésopotamienne et de ses
rapports avec I’Ancien Testament.

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 317

ANNE-CATHERINE AVRIL et PIERRE LENHARDT, La lecture juive de I'Ecriture.
Lyon, Faculté de théologie, s. d. (1982?), 41 p.

Dans une premiére partie, les auteurs introduisent le lecteur a I'utilisation liturgique
de I'’Ancien Testament dans le judaisme ancien. Ce faisant, ils traduisent et présentent
leurs sources, notamment des textes talmudiques et néotestamentaires. Une seconde
partie, plus importante, est consacrée a I’étude de la lecture midrashique de I’Ancien
Testament, lecture qualifiée de «lecture-recherche». Quelques exemples judicieuse-
ment choisis permettent de comprendre comment le Midrash «manifeste 'unité et la
divinité de la Tora totale», écrite et orale, comment «il accomplit 'Ecriture», et com-
ment il «ouvre le sens de 'Ecriture ». On souhaiterait que ce petit cahier trouve sa place
dans la bibliothéque de tout é¢tudiant, tant il rend attentif a un aspect trés important de
Iinterpretation de 'Ecriture. Les auteurs ont pleinement réussi leurs propos: «nous
offrir la chance de découvrir la richesse des racines juives de notre foi» (couver-
ture).

CARL-A. KELLER

GERSHOM SCHOLEM, Le Nom et les symboles de Dieu dans la mystique juive.
Traduction de Maurice R. Hayoun et Georges Vadja (Patrimoines-judais-
me), Paris, Cerf, 1983, 203 p.

Une véritable aubaine! La bréve introduction de Maurice R. Hayoun comporte une
lettre autobiographique du grand connaisseur de la mystique juive, lettre qui révele les
motivations qui ont amené ce chercheur exceptionnel & se pencher sur des textes que la
tradition juive elle-méme était tentée de renier. Le volume contient cing ¢tudes. La
premiére — «La lutte entre le Dieu de Plotin et le Dieu de la Bible dans la kabbale
ancienne» — développe la conception dynamique de la divinité défendue par la kab-
bale: a la fois impersonnelle et infinie (En Sof), la divinité est absolument vivante parce
que sa «vie occulte est congue comme un mouvement de I'infini hors de lui-méme et
vers lui-méme» (p. 53). La démonstration, axée sur les notions de pensée et de volonté,
est basée sur I'analyse d’auteurs tels que Azriel de Gérone (philosophe néoplatonicien et
théologien de I'En Sof), Ibn Gabirol, Isaac I’Aveugle, le livre Bahir, et le Zohar. — «Le
Nom de Dieu ou la théorie du langage dans la kabbale: Mystique du langage», la
deuxiéme étude, établit le fait que selon la kabbale le NOM divin est I'origine de tout
langage et que le monde n’est que la représentation de Dieu par Dieu lui-méme, 'essence
de l'univers ¢tant précisément le langage qui découle du NOM de Dieu. Dans ce
contexte, I'auteur évoque bien entendu les rapports entre la magie et la mystique du
langage. Il va sans dire que le grand théoricien dans ce domaine, Abraham Aboulafia, st
ici au centre des réflexions de G. Scholem. — «La signification de la Loi dans la
mystique juive», la troisiéme étude, explique non seulement la théorie of'ﬁcicilf_: des
quatre niveaux de signification de la Thora mais aussi le fait que la mystique juive a
relativisé 'importance de la pratique de la Loi en lui attribuant un nombre infini de
significations. — L’étude suivante: « La symbolique des couleurs dans la traditioq etla
mystique juive» est une introduction a un sujet un peu négligé par les spécialistes;
Pauteur constate au départ que «l’absence d’image n’exclut pas le monde des images»
(p. 152). — Enfin, le dernier texte, le discours que G. Scholem a prononcé a Wiirzburg
lors de la remise du prix Reuchlin, retrace I'histoire des études relatives a la kat?bale. En
commengant par le travail de Reuchlin, Scholem aboutit finalement a lui-méme: ila
fondé ses recherches sur I'idée que le judaisme, y compris la kabbale, forme un tout
vivant dont il convient de mettre en évidence tous les éléments. — Un livre indispen-



318 BIBLIOGRAPHIE

sable. On se réjouit d’autant plus d’apprendre qu’un autre recueil, peut-étre encore plus
important que celui-ci (« Von der mystischen Gestalt der Gottheit») va prochainement
voir le jour en traduction francaise (p. 14s.).

CARL-A. KELLER

HuUGO RAHNER, Griechische Mythen in christlicher Deutung (Mit 11 Abbil-
dungen und einem Geleit- und Schliisselwort von Alfons Rosenberg),
Basel, Herder, 1984, XXI et 396 p.

Un trés beau livre. Beau par le contenu, beau par le style, beau par la présentation
extérieure. Paru pour la premiére fois en 1945 (la présente édition est une réimpression
de la troisieme datant de 1966), il retrace I’histoire de I'utilisation par les Peres de I'Eglise
et puis par maints penseurs chrétiens, de certains symboles religieux et de mythes grecs.
Une premiére étude porte sur la notion de «mystére», dans les religions a mystéres et
dans le christianisme. Le rapport entre les deux est, a 'instar des deux natures du Christ,
celui de deux entités «non mélangées et non distinctes». — Voici brievement quelques
idées développées dans les autres études: la croix est a la fois symbole cosmique,
symbole de I’ascension céleste, et arbre de vie; — le «mystére du soleil» s’accomplit
dans la célébration du dimanche chrétien et dans le «soleil épiphanique de Noél», alors
gue le «mystére de la lune» se fond dans celui de I’Eglise représenté par Marie, et par
conséquent dans le mystére de la naissance virginale et de PAques; — le moly est I’herbe
qui symbolise la guérison de I'Ame (plante a la racine noire et a la fleur blanche, cadeau
de Hermés qui protégera Ulysse des séductions de Circé); il est réinterprété comme
symbole de guérison psychique par Simon le Magicien, Clément d’Alexandrie et de
nombreux penseurs a leur suite; — la mandragore, elle aussi, est porteuse d’un trés riche
symbolisme chrétien; — un vers de I'Odyssée (X. 510) a donné 'occasion de développer
la signification chrétienne de 'union de la vie et de la mort, alors que I'épisode d’Ulysse
attaché au mat de son navire afin de résister au chant des sirénes est compris comme
exprimant la carriére victorieuse du chrétien attaché fermement a la croix de Jésus. —
Le lecteur de ce livre découvre un monde de symboles chrétiens d’origine paienne, et il
est encouragé a utiliser a son tour des mythes de provenance diverse afin de mieux
proclamer — et de mieux vivre — le « mystére chrétien». Tel est en tout cas le souhait de
I"auteur: 1l faut redécouvrir le mystére des mythes et des symboles, non en les livrant au
scalpel du structuraliste mais en les rattachant a la réalité du salut en Jésus-Christ. Le
lecteur reconnaissant notera que la réinterprétation des mythes grecs a permis aux Péres
de I’Eglise de mieux parler de 'ascension de I'dme — c’était la leur principal souci. —
Une «clef de lecture» datée de mars 1984 et rédigée par Alfons Rosenberg introduit de
maniere heureuse a 'étude du volume.

CARL-A. KELLER

Louis MASSIGNON, Parole donnée (Précédé d’entretiens avec Vincent-
Mansour Monteil), Paris, Seuil, 1983. 439 p. (+ 8 planches).

Cet ouvrage est la réédition intégrale du volume de 1963. Il réunit 31 études de
Massignon, regroupées en cing parties, et introduites par Vincent-Mansour Monteil. La
personnalité fuyante et le style passablement ampoulé et sentimental du célebre cham-
pion de la « badaliyya » ou «souffrance substitutive » (des chrétiens pour les musulmans)



BIBLIOGRAPHIE 319

ne seront peut-€tre pas du gout de tous les lecteurs. Le recueil contient néanmoins
quelques textes utiles. Citons par exemple celui, trés important, sur la fuzuwwa ou
«pacte d’honneur artisanal» — une notion qui a influencé la pratique mystique au sein
de I'islam (p. 349-374) —, ou I'esquisse assez inattendue évoquant « Mystique et con-
tinence en islam» (p. 273-280). Mais I'intérét du volume réside essentiellement dans la
lumiere qu’il jette sur la vie et la personnalité de Massignon.

CARL-A. KELLER

SAMI AwWAD ALDEEB ABU-SAHLIEH, Non-musulmans en pays d'islam — Le
cas de l'Egypte. Préface du professeur A. von Overbeck de I'Université de
Fribourg, Fribourg, Editions universitaires, 1979, 405 p.

SiT'annonce de ce livre se fait avec beaucoup de retard, ¢’est uniquement parce que le
soussigné n’en a eu que trés tardivement connaissance. Mais I'ouvrage de M. Aldeeb
Abu-Sahlieh, collaborateur scientifique a I'Institut suisse de droit comparé, originaire
de Cis-Jordanie, mérite amplement qu’on s’y arréte et qu’on en parle. En juriste averti,
"auteur analyse I'ordre juridique égyptien et examine tout particuliérement les probleé-
mes relatifs au statut des minorités non-islamiques, dans un pays dont la Constitution
déclare I'islam religion d’Etat: « L’islam est la religion d’Etat... Les principes du droit
islamique sont une source principale de législation» (p. 126). Il est possible qu’a certains
¢gards I'Egypte donne I'impression d’étre un pays en route vers un régime laic (cf H. B.
Barclay, dans 'ouvrage collectif édité par C. Caldarola: « Religion and Societies — Asia
and the Middle East», 1982, p. 140); toutefois, I’é¢tude approfondie des lois régissant le
statut personnel, le mariage et la répudiation, et surtout le changement de religion,
démontre le caractére discriminatoire des dispositions égyptiennes dominées par la
tradition islamique. Rappelons par exemple le fait que la conversion a I'islam est
encouragée et facilitée par tous les moyens, alors que des voix autorisées continuent a
réclamer la mise a mort de celui qui abandonne I'islam (dans d’autres pays islamiques, la
Malaisie par exemple, I'«apostasie» est formellement interdite par un article constitu-
tionnel). La percée actuelle de I'intégrisme dans la plupart des Etats islamiques ne va
certainement pas atténuer le caractére discriminatoire de la législation.

CARL-A. KELLER

JEAN VARENNE, Cosmogonies védiques (Collection «Le monde indien» et
Bibliothéque de I'Unicorne), Paris, « Les Belles Lettres», et Milano, Arche,

1982. 322 pp.

Ce magnum opus de I'indianiste de Lyon, spécialiste non seulement de la religion de
'ancien Iran mais surtout de la littérature tantrique et upanishadique, présente une
analyse exhaustive du théme cosmogonique dans la littérature veédique, depuis les
hymnes du Rg-Veda et jusqu’aux Upanishad, avec un excursus vers la Manu-Smrti.
Une quarantaine de textes sont cités en sanscrit translittéré, traduits et minutieusement
commentés dans la deuxiéme partie du livre (pp. 165-301). Dans la premiére partie,
I'auteur offre d’abord une trés intéressante histoire des études veédiques qui conduit le
lecteur aux travaux de G. Dumézil. L'analyse des textes védiques rejoindra en effet la
thése «dumézilienne» des trois fonctions: sacerdotale, guerriére et productrice. Il est



320 BIBLIOGRAPHIE

possible de discerner des cosmogonies mettant en évidence le théme guerrier du combat
contre les forces du chaos (2¢ fonction), d’autres qui se construisent autour du théme
sacerdotal du sacrifice et de 'ordre (17 fonction), alors qu’il ne reste que des traces d’une
cosmogonie faisant appel au théme de la «fabrication» (3¢ fonction). — Aprés une
introduction succincte mais compléte au Veda lui-méme 'auteur procéde a I’analyse de
la structure du mythe cosmogonique. Il le fait en mettant en ceuvre une méthode
originale et fort instructive: ’analyse de la structure grammaticale des textes cosmo-
goniques et I'analyse sémantique des verbes évoquant les processus cosmogoniques. Il
en ressort qu'a coté de verbes mentionnant des actes de violence et des mouvements
agités, on en trouve d’autres qui font allusion a un effort systématique de construction et
de «charpente». On décéle donc deux grandes variantes du mythe: la premiére, guer-
riére et se rapportant en quelque sorte a la deuxiéme fonction, qui parle d’un combat,
libérateur des Eaux retenues prisonniéres par les forces adverses, et une deuxiéme,
caractéristique de la premiére fonction, présentant une vision plutot sereine et apaisée
des choses. Le héros de la version guerriére est Indra, celui de la version paisible
Prajapati. Les deux versions se distinguent uniquement par les particularités de la
péripétie décisive (p. 76) puisque les deux ont pout but de décrire le passage du NON-
ETRE (dsat) a 'ETRE (sdt). Par « Non-Etre», il faut se garder d’entendre un « Néant»
qui serait la condition d’une creatio ex nihilo. 1l convient plutdt d’assimiler le « Non-
Etre» aux enfers, domaine des Asura, puissances du Mal. — Quelques vestiges d’un
mythe de la «troisiéme fonction», artisanale, mettent en évidence un «Artisan de
I'Univers»: Visvakarman. — Tout en se déclarant reconnaissant pour I'inépuisable
richesse de ce volume, on se surprend de temps en temps a s’interroger sur certains
points, ainsi, a la page 34 ou I'on aimerait connaitre les preuves de la diffusion de la
civilisation des drya en Inde du Sud au VII®s. av. J.-C; ou a la p. 69 qui contient
I’affirmation que le texte biblique de la création n’a besoin que d’un seul verbe; ou
encore a propos des Asura qu’on peut difficilement qualifier de « puissances du Mal».
Mais ce ne sont la que vétilles: le livre est superbe!

CARL-A. KELLER

Masumi SHIMIZU, Das «Selbst» im Mahayana-Buddhismus in japanischer
Sicht und die « Person» im Christentum im Licht des Neuen Testaments
(Beihefte der Zeitschrift fur Religions- und Geistesgeschichte, XXII), Lei-
den, E. J. Brill, 1981, 233 p.

Depuis que le soussigné a commencé a se familiariser avec le bouddhisme mahaya-
na, et en particulier avec sa doctrine de la «vacuité» (sinyvata), il a eu la certitude que
cette maniére de concevoir (et de vivre) la relation entre I’étre phénoménal et sa
dimension ultime congue comme une sorte d’« Absolu», est susceptible d’étre utilis¢e
pour I’¢laboration d'une doctrine chrétienne concernant la relation entre Dieu et les
phénoménes. Certes, M. Shimizu ne s’intéresse pas en premier lieu a la constitution d’un
nouveau discours théologique; le souci fondamental qui I’a mené a rédiger cet ouvrage
porte plutot sur la possibilité et la fécondité d’un dialogue entre le bouddhisme et le
christianisme. Mais tout en apportant a ce dialogue une contribution que nul ne saurait
négliger, il soumet néanmoins a 'appréciation des théologiens chrétiens des idées
extraordinairement suggestives qu’il vaut la peine d’examiner de prés. — La premiére
partie du livre est consacrée a I'étude de ce que I'auteur appelle la «logique du soku-hi»,
de «I'identité par la négation». Il s’agit effectivement du concept fondamental du
mahayana qui s’y est développé dés I'immense littérature de prajnaparamita ou «per-



BIBLIOGRAPHIE 321

ception parfaite de la vraie nature des choses»: «A n’est pas A, c’est pourquoi A est
appel¢ A». La formule — que les textes varient a I'infini — signifie qu’il n’est pas
possible de définir A autrement que par 'absence de A, étant donné le fait que la nature
veritable de A est la « vacuité», cest-a-dire I'absence de nature propre. L’auteur analyse
ce concept avec compétence et lillustre en particulier par I'étude de deux auteurs
Japonais apparemment aux antipodes 'un de I'autre: Dogen, le grand maitre du zen
s0t0, ¢t Shinran, le fondateur de I'amidisme jodo shin. L’auteur montre que ces deux
auteurs se rencontrent sur la base de la doctrine du soku-Ai. — Passant a I'analyse du
christianisme, en partant de 1’étude des christologies johannique et paulinienne, M.
Shimizu développe une conception originale (mais non sans référence a I'histoire de la
philosophie européenne) de la notion de « personne»: est appelé « personne» I'étre qui,
¢tant «chez 'autre», est par la méme «chez lui». Comme Jésus est «Fils» en étant
«pour le Pére», ainsi I’homme est «lui-méme» par et dans son «étre-pour-autrui»,
c’est-a-dire dans le renoncement a son ego. On pourrait dire que '’homme est «per-
sonne» parce que fondamentalement il renonce a étre «personne» — et ainsi on se
rapproche de la doctrine mahayaniste du soku-hi. Une comparaison détaillée des deux
religions termine I'enquéte. — Il ne fait pas de doute que, tout en s’en défendant, I'auteur
nous offre ici une solide piéce de théologie chrétienne. On souhaite que sa contribution
trouve un écho reconnaissant dans nos milieux.

CARL-A. KELLER

REINHART HUMMEL, Gurus in Ost und West — Hintergriinde, Erfahrungen,
Kriterien (Studienbicher im Gespriach mit der Zeit), Stuttgart, Quell Ver-
lag, 1984, 173 p.

Ce livre trés important offre une analyse pénétrante de I'activité des gourous en
Occident. L’auteur, directeur de la Evangelische Zentralstelle fiir Weltanschauungsfra-
gen a Stuttgart et spécialiste des questions relatives aux nouveaux mouvements reli-
gicux, s’est d¢ja signalé a Pattention des historiens des religions par une étude religio-
logique et sociologique trés documentée sur Iapparition des religions indiennes en
Occident («Indische Mission und Frommigkeit im Westen», 1980). Le présent ouvrage
se veut livre de référence et de travail; il contient en effet des informations succinctes
mais suffisantes concernant les diverses manifestations «gourouistes» en Occident,
avec textes et témoignages significatifs a 'appui. En plus, I'analyse est sous-tendue par
une réflexion fondamentale sur les problémes psychologiques, sociologiques et théolo-
giques que pose I'inculturation des traditions indiennes dans un contexte curopéen.
L’auteur souligne a juste titre que 'activité et enseignement de la grande majorité des
gourous qui se manifestent en Occident s’enracinent dans la tradition religieuse de
I'Inde, cest-a-dire dans ce qu’il appelle (trés malencontreusement!) I'«hindouisme
populaire du moyen age». Cet enracinement contredit non seulement la prétenti(_)n
fallacicuse des gourous d’apporter quelque chose de tout a fait inédit, une vérité qu’ils
seraient les premiers a avoir découverte, mais surtout I'image bancale axce sur la
philosophie shankarienne que 'Occident s'est fabriquée de I'hindouisme au cours du
siecle dernier. Deux lexiques, 'un résumant la description de mouvements et l'autre
définissant les termes sanscrits, complétent un manuel tres utile. — 11 seml?le au sous-
signé que l'auteur soit lui-méme encore trop prisonnier de I'image erronce de I’hin-
douisme qu'il s’efforce par ailleurs de corriger. Cela se manifeste par exlemple dans la
classification des gourous en gourous «non orthodoxes», «n¢o-hindouistes» et «tan-
triques». Pareille classification suppose qu'on accepte la théorie occidentale selon



(o
]
]

BIBLIOGRAPHIE

laquelle il existerait une «orthodoxie» hindouiste, identique bien entendu a la ligne
shankarienne. Or, on ne voit pas pour quelle raison on refuserait le certificat d’«ortho-
doxie» a la bhakti krishnaite (que I'auteur range dans la catégorie « non orthodoxe») ou
au ritualisme yoguique des agama et des tantra (que lauteur tient a dissocier de la
catégorie «n¢o-hindouiste » qui apparemment représenterait I'orthodoxie). La vérité est
qu’il n’existe aucune «orthodoxie hindouiste» et que le phénoméne qu’on appelle
couramment «hindouisme» est en réalité un ensemble extraordinairement complexe
de traditions «confessionnelles» et de pratiques souvent contradictoires. — Ailleurs,
'auteur souligne a juste titre que ’hindouisme véritable défend en premier lieu les
valeurs de dharma, artha et kama 1a prise en charge de 'ordre social», «la prospérité
matérielle» et la «jouissance», et que la «délivrance» ou «sortie du monde» ne figure
qu’en derniére position (p. 15ss). Pourtant, il glisse trés nettement vers une critique de
I’hindouisme en général ou celui-ci est de nouveau accusé d’étre fonciérement hostile au
monde. C’est précisément cette accentuation hypertrophiée de I'idée de «délivrance»
que la connaissance plus adéquate des traditions indiennes (a laquelle aspire I'auteur) est
appelée a corriger. — Enfin, on se demande si en opposant le recours & un gourou, a la
spiritualité chrétienne qui s’organiserait autour d’une communauté non hiérarchisée,
I'auteur ne sous-estime pas le role que le maitre spirituel a toujours joué et joue encore
dans la tradition chrétienne. — Mais le livre est trés bienvenu et mériterait une tra-
duction.

CARL-A. KELLER

JostpH G. HEALEY, A Fifth Gospel — The Experience of Black Christian
Values, Maryknoll, New-York, Orbis Books, 1981, 203 p.

Un missionnaire américain fait le récit trés instructif de son expérience africaine.
Aprés un premier séjour en Afrique, J. H. Healey est allé approfondir sa vie spirituelle en
Palestime et en Inde. La, il comprend qu’en Occident «connaitre Dieu», c’est «savoir
des choses sur Dicuy, alors qu’en Orient, ¢’est «faire ’expérience de Dieu», par une
approche intuitive, par le sentiment, par le cceur. Fort de cette expérience, il va travailler
pendant deux ans au Nord-Ouest de la Tanzanie, pres de la frontiére du Burundi, dans
un petit village pilote dont la vie économique s’inspire des principes tanzaniens de
développement: Ujamaa (= «vie de famille»). Cherchant a batir la vie communautaire
sur Iidéal des « Petits fréres et Sceurs de Jésus» (dont quelques membres I'assistent dans
son travail), il anime des « petites communautés chrétiennes», noue des contacts de plus
en plus nombreux avec les Africains et apprend a apprécier et a utiliser les valeurs
spirituelles africaines. Pour I’Africain, constate-t-il, «la religion n’est pas un manteau
qu’on porte afin de s’en débarrasser au plus vite: elle est comme la peau qu’on porte
toujours avec soi» (p. 141). De retour aux USA, il essaie de vivre les valeurs africaines
dans une communauté de couleur a Détroit. — Ce beau livre est enrichi de photogra-
phies illustrant la vie quotidienne des Africains et le travail du missionnaire parmi
eux.

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 323

JEAN-PAUL ROULEAU ET JACQUES ZYLBERBERG (¢d), Les mouvements reli-
gieux awjourd’hui — Théories et pratiques (Les cahiers de recherches en
sciences de la religion, vol. 5), Montréal, Les éditions Bellarmin, 1984,
382 pp.

Cet ouvrage collectif patronné par I'Université Laval a Québec traite d’'un théme
d’une actualité certaine: les mécanismes de la «déviance» religieuse, et la formation,
I’évolution et la réabsorption de mouvements religicux contestataires. Il souffre mal-
heureusement d’un style souvent ésotérique, volontairement déconcertant, et qui affec-
tionne les néologismes abstraits. Les processus religieux en question sont formaliseés,
notamment par 'un des éditeurs, J. Zylberberg, responsable de plusieurs groupes de
recherche a 'Université Laval, qui signe deux articles théoriques. — Parmi les autres
contributions, signalons en particulier une étude sur la communauté juive (Abraham
Moles), une autre sur la communauté hassidique de Lubavitch, a Montréal (Julien
Bauer). Une étude traitant du mouvement des femmes dans le christianisme récent,
porte le sous-titre inquiétant « D’une Eglise éclatée a une foi en éclatement» (Elisabeth J.
Lacelle); toutefois, 'auteur est persuadée que ce mouvement constitue une nouvelle
étape « vers la liberté dans le christianisme», et par conséquent « vers ’'avénement d’une
humanité libre et responsable» (p. 229s). On parle en outre des ordres religieux
aujourd’hui (Jean-Paul Rouleau) et du mouvement charismatique québécois dont on
fait la «thanatologie» (Jacques Zylberberg et Jean-Paul Montminy). — Un volume
stimulant dont la lecture serait facilitée par un style un peu plus lisible.

CARL-A. KELLER

J. Davis, Religious Organization and Religious Experience (Association of
Social Anthropologists, Monograph 21), London, New York etc, Acade-
mic Press, 1982, 215 p.

Dans quelle mesure organisation religieuse et la vie communautaire déterminent-
elles 'expérience et la pratique religicuse individuelles? Et dans quelle mesure ['orga-
nisation est-elle a son tour influencée par la pratique individuelle? Voila les questions
auxquelles sont consacrées les douze études réunies dans ce volume. Elles traitent de la
signification spécifique de la « foi» dans le christianisme (M. J. Ruel); de I'interprétation
et de I'application non religieuses des traditions juives dans un Kibboutz israclien (A.
M. Bowes): de I'expérience religieuse de Martin Luther qui a transformé la tradition
chrétienne (H. F. G. Swanston); du rapport entre la vie sociale d’une capitale provin-
ciale kurde en Turquie orientale et la carriére d’un leader religieux (S. Mardin); des
ambiguités accompagnant la conversion au christianisme d’une tribu du Soudan meri-
dional (R. G. Lienhardt); de la technique des larmes rituelles en Espagne, fidéle mise en
pratique de I'enseignement d’Ignace de Loyola (W. A. Christian, Jnr): de lattristante
aliénation des enfants mexicains par les « péres» missionnaires, dans le but de les utiliser
pour la conversion des familles (R. C. Trexler); du bouddhisme villageois a Sri Lanka,
bouddhisme qui — contrairement a I'avis des élites urbaines influencées par la boudd-
hologie universitaire occidentale — représenterait la vraie tradition bouddhique (M.
Southwold): de la tentative — avortée — des autorités religieuses en Inde du Sud de
former les 'prétrcs des temples en se conformant rigoureusement aux instructions des
Agama (C. J. Fuller); du contrdle des activités des prophétes et des posscdes dans une
communauté Zulu-Zioniste, controle effectuée en partie par les intéressés eux-meémes,



Théologie
contemporaine

324 BIBLIOGRAPHIE

mais aussi par les ministres accrédités (J. P. Kiernan); de la hiérarchie des esprits se
manifestant dans les rites de possession chez certaines tribus du Zimbabwe, hiérarchie
symbolisant des rapports de force réels (M. F. C. Bourdillon), et enfin de I'étude de la
musique occidentale en se référant a I'analyse anthropologique des symboles. On le
voit: un volume trés riche, qui a travers des exemples choisis dans quatre continents,
¢claire de maniere a la fois divertissante et instructive la problématique de départ.

CARL-A. KELLER

ALDO N. TERRIN, UGO BIANCHI, MARIASUSAT DHAVAMONY, CARLO PRANDI,
Le scienze delle religioni oggi (Pubblicazioni dell’Istituto di Scienze Reli-
giose in Trento, 4). Bologna. centro editoriale dehoniano, 1983, 273 p.

Cet ouvrage rassemble les actes d’un collogue sur le probléme de la méthodologie en
science des religions, colloque qui s’est tenu en mai 1981 a Trente. Quatre exposés
substantiels ainsi que les discussions qui les ont suivis sont présentés. — Dans une tres
longue étude richement documentée, Aldo N. Terrin, a la recherche d’une science
intégrale des religions, analyse les arcanes de I’histoire des religions et de la phénomé-
nologie religieuse et offre de surcroit une esquisse des approches anthropologique,
philosophique et théosophique. Il insiste tout particuliérement sur deux points: tout
d’abord sur la spécificité de ’expérience religicuse et "autonomie de la religion ou des
religions, autonomie qui détermine celle de la science des religions. Puis, 1l souligne le
role capital de la précompréhension du phénomeéne religieux, c’est-a-dire de 'attitude
fondamentale face a la religion, qui influe sur ’ensemble de I’'analyse dont elle est I'objet.
La précompréhension conditionne en effet I'approche du champ de recherches ainsi que
les hypothéses que I'auteur ¢labore. — L'intrépide historien des religions, Ugo Bianchi
de Rome, défend une fois de plus avec vigueur et esprit, I'approche rigoureusement
historique et comparatiste; alors que le théologien indien Mariasusai Dhavamony,
maintenant la différence entre sciences normatives de la religion (théologie et philoso-
phie de la religion) et sciences humaines, présente la phénoménologie de la religion
comme 'effort de pénétrer jusqu’a I'essence de la religion. — Enfin, Carlo Prandi passe
en revue I'histoire des approches sociologique et anthropologique de la religion en
analysant avec soin les points de vue de ses principaux représentants; il termine par
I’évocation des rapports entre la religion, I'idéologie, la civilisation et le temps. C’est
tout particuliérement ce dernier élément qui comporte de trés utiles mises au point. —
La table ronde finale est consacrée entre autres a I’épineux probléme de la perméabilité
des diverses disciplines. On y retiendra 'affirmation de Terrin selon laquelle chaque
discipline, en vertu de la précompréhension qui lui est propre, aspire en principe a une
interprétation globale du phénomeéne religicux. — Dans son ensemble, une documen-
tation impressionnante et une rencontre des plus stimulantes de quatre spécialistes de la
question.

CARL-A. KFLLER

Francis Frost, (Ecuménisme, Paris, Letouzey & Aine, 1984, 99 p.

Il s’agit d’une reproduction sous forme de petit livre de I'article « (Ecuménisme»
paru dans I'encyclopédie Catholicisme (méme maison). Divisé en deux parties, I'ou-
vrage traite de 'cecuménisme des «fréres désunis» (COE) d’abord, de I'ecuménisme



BIBLIOGRAPHIE 325

avec les freres ensuite, pour aboutir enfin a une réflexion théologique et ecclésiologique
sur le sujet. Trés orienté du c6té catholique, le livre contient néanmoins tous les ren-
seignements utiles (jusqu’en 1982) touchant «au fait chrétien le plus important au XX¢
siecle» (W. Temple).

KLAUSPETER BLASER

EMILIO CASTRO, Freedom in mission: the perspective of the kingdom of God.
An ecumenical inquiry, Geneva, World Council of Churches, 1985, 348 p.
Sent free. Mission and unity in the perspective of the Kingdom (The Risk
book series), Geneva, World Council of Churches, 1985, 102 p.

La mission, comprise dans la perspective du royaume de Dieu, permet — et méme
exige — une liberté totale pour servir ce royaume, pour participer a sa proclamation et a
sa manifestation. C’est I'affirmation centrale de cette thése de doctorat soutenue en 1984
par I’A. qui fait preuve tout au long de I’ouvrage d’un grand équilibre conciliant enra-
cinement dans ’Ecriture et attention aux signes des temps. Cette étude se compose de
deux parties distinctes. La premiére offre une discussion théologique sur le royaume de
Dieu et ses implications au plan de la mission en commengant par évoquer diverses
situations ou les Eglises se trouvent confrontées a des choix difficiles (Amérique latine,
Corée du Sud, Taiwan, Inde, Sri Lanka,...). Elle se poursuit par un résumé du débat
théologique international des années 1972-1984, avant de revenir sur le théme central
du royaume autour duquel s’articule la conception missionaire de I'A. A ses yeux, «il
serait difficile de trouver un théme biblique plus inspirant en cette heure ou nous
sommes confrontés aux défis du monde contemporain» (38). C’est ainsi qu’il revient
d’abord sur les perspectives bibliques de ce théme avant de I'étudier de fagon théolo-
gique et systématique. Enfin, le dernier chapitre de cette premiére partie développe
I'affirmation principale de la thése: «la liberté dans la mission du royaume». Il apparait
donc que pour I’A., toute activite de I'Eglise devrait €tre comprise dans la perspective de
sa vocation de proclamation du royaume qui est la manifestation historique de son
amour trinitaire. Quant a la seconde partie de I'ouvrage, elle se compose d’un choix
d’articles, publiés ou inédits, s’inscrivant dans une grande continuité par rapport a
I'introduction. Ils sont regroupés sous les titres suivants: 1. La mission dans la pers-
pective du royaume; 2. Le Kairos latino-américain; 3. L’Eglise et ses taches dans la
mission du royaume; 4. La mission, hier, aujourd’hui et demain. Au terme de cette
lecture, quelques questions méritent d’étre soulevées. Ainsi, celles de se demander si les
termes mission et évangélisation sont synonymes, de savoir quels sont les critéres d’une
nouvelle lecture des textes bibliques qui semble s’amorcer. Il faut également s’interroger
sur le rapport qui existe entre I'édification du corps historique de I'Eglise et ’édification
du Royaume, entre histoire et eschatologie. Par ailleurs, de quelle fagon ce debat sur la
liberté va-t-il modifier le dialogue engagé avec les pouvoirs en place ? En conclusion, cet
ouvrage, écrit par un témoin exceptionnel des mutations de I'Eglise, invite donc a
repenser la mission dans une perspective trés stimulante, insistant sur le concret des
situations rencontrées dans I'Eglise et poussant a une pastorale de la spiritualité. —
Quant au second livre mentionné, il n’est qu’un tiré-a-part de la premiére partie de la
thése ou les notes ont été considérablement allégées pour en rendre la lecture plus
aisée.

SERGE MOLLA



326 BIBLIOGRAPHIE

JACQUES MATTHEY, Et pourtant la mission. Perspectives actuelles selon les
Actes des Apotres, Aubonne, Editions du Moulin, 1985, 100 p.

«Notre situation est semblable a celle de Luc» déclare 'auteur de ce petit livre sur la
mission (p. 90) venant s’ajouter a celui de H. R. Weber sur Matthieu (L'invitation au
festin, 1972). Dés lors, son projet consiste a relire le livre des Actes (deuxiéme tome de
I'ceuvre lucanienne dans le NT), selon ses perspectives missionnaires. Que de décou-
vertes passionnantes dans le parcours qui ne se perd ni dans des détails exégético-
historiques, ni dans des interprétations «intéressées». Tout est précis, correct, et se
défend bien. Trés accessible, ce petit ouvrage montre I'originalité de la mission selon
Luc dans le concert des conceptions et pratiques missionnaires du premier siécle de
christianisme. Deux textes font I'objet d’une analyse approfondie: celui de la prédica-
tion de Paul a Athénes (Ac. 17, 16-34) que 'auteur qualifie d’'unique en son genre parce
qu’un des seuls modéles d’approche des paiens que le NT nous ait légués, et le discours
de Paul a Milet (20, 17-30) donnant des pistes pour la mission dans une époque post-
apostolique. C’est précisément ici que J. Matthey fait découvrir d’étonnants paralléles
avec les problématiques actuelles: «Le temps des grandes campagnes missionnaires
intervilles est terminé. Le temps de la mission régionale des Eglises locales a commencé
au premier siécle, selon Luc» (p. 89). A cet égard, 'auteur utilise un vocabulaire
moderne «de I'Intercity au Régional» (15, 94). Autre problématique actuelle, celle des
riches et des pauvres: « Or c’est la réponse des chrétiens riches a ’appel de Jésus tel que
Luc I’a transmis que dépend la crédibilité de la mission en temps post-apostolique».
(88). Matthey n’ignore pas la distance, mais il veut montrer la ressemblance des situa-
tions, ce qui est légitime. Un bel exemple de vulgarisation biblique encore qu’il ne
prétende pas couvrir ’ensemble de la problématique des Actes et celle de la mission
actuelle. Voici comment I'auteur résume la responsabilité missionnaire au temps de
Luc: «Chaque chrétien est missionnaire dans sa marche a la suite de Jésus... Chaque
communauté est missionnaire par le rayonnement tranquille de sa louange, du partage
des biens en son sein, de son enseignement».

KLAUSPETER BLASER

ROSEMARY R. RUETHER, Sexism and God-Talk. Toward a Feminist Theology,
Beacon Press, 1983.

Sexisme et parole de Dieu s’ouvre par la création littéraire d’un midrash féminin
intitulé «la Kénose du Pére», en trois volets; ce seul fait signe une maniére différente de
produire un écrit théologique de femme. Pourtant ce livre n’est pas un essai de plus surle
langage sexiste de la théologie mais plutot la premiére formulation systématique des
lieux du débat entre théologie chrétienne et théologie féministe. L’ampleur des themes
abordés de méme que la formulation du principe critique de la théologie féministe, a
savoir «la promotion de la pleine humanité de la femme» permettent de faire voir le
biais patriarcal a travers lequel, selon I'auteur, nous ont été transmises la plupart des
données de la Révélation. Elle en signale ’apparition dés lors que « Dieu et diable sont
couplés avec homme et femme» ce qui induit une lecture de 'ensemble de la réalité
selon deux perspectives, d’une part «femme-nature-diable», d’autre part «homme-
esprit-Dieu». Elle analyse les réfutations modernes de cette hiérarchisation et remarque
que beaucoup d’entre elles sont insuffisantes et idéalistes car elles tiennent pour rien
I’aspect «diable» de la premiére ligne, ce qui lui laisse la bride sur le cou. Pour elle, le
biais patriarchal doit étre considéré comme « péché» contre ’humanité telle qu’elle fut



BIBLIOGRAPHIE 327

donnée au commencement, fortement liée 4 une Promesse d’accomplissement. — R.
Ruether va alors reprendre différents points de la Révélation afin d’en proposer une
relecture non-patriarcale. C’est ici que malgré un langage trés clair et synthétisant
plusieurs types d’expression (au risque de perdre une part trop importante de la com-
plexité de la réalit¢ concernée), le propos ne convainc pas toujours. Le rapport a I’his-
toire qu’elle met en ceuvre n’est pas ¢lucidé jusqu’au bout. Ceci devient trés apparent
dans sa manieére de traiter ’humanité sexuée de Jésus dans son rapport a la divinité du
Christ; de méme que dans sa maniére de refuser de s’occuper de la perspective escha-
tologique alors, qu’a mon sens, ces deux lieux ont certes été utilisés comme ancrage pour
I'asservissement des femmes mais doivent maintenant étre re-lus et re-travaillés en
profondeur par elles et non simplement effleurés. Ruether invoque aussi la divine
Sagesse ce qui a le mérite de redonner une place a ce Nom du divin; elle le fait souvent
avec pertinence puisque la Sagesse a été a plusieurs reprises sous des traits féminins,
montrée comme une interpellatrice face aux représentations par trop exclusivement
masculines de Dieu; mais I'auteur ne tombe-t-elle pas dans I’exces inverse: celui de
réduire la Sagesse de Dieu a ce seul aspect de sa manifestation? En résumé, ce livre
constitue un jalon important par la sorte d’inventaire des points d’achoppement de la
perspective féministe dans le champ de la théologie. Bien qu’il n’évite pas toujours une
simplification abusive du propos, il est une sorte de document de base indiquant les
perspectives de travail pour les hommes et les femmes qui chercheraient 4 vivre dans
une communauté guérie du biais sexiste.

MICHELE BOLLI

CORNEL WEST, Prophesy delivrance! An Afro-American Revolutionary Chris-
tianity, Philadelphia, Westminster Press, 1982, 185 p.

Aprés avoir publié plusieurs articles remarqués, dont «Black Theology and Marxist
Thought», West publie cet important essai, sorte de premiére tentative d’écrire une
véritable philosophie afro-américaine ou il traite des rapports entre théologie et philo-
sophie, religion et marxisme, race et classe. Il tente d’y poser les fondations de ce qu'’il
nomme un «christianisme prophétique ». Liant le théme de la libération (développé par
la théologie noire-ameéricaine) au regard marxiste sur I'économie et la lutte des classes,
West offre tout d’abord une réflexion sur les sources et les tiches d’'une pensee critique
authentiquement afro-américaine dont le programme s'énoncerait comme suit: 1. réin-
terpréter I'histoire, 2. enquéter sur les origines de I'idée de white supremacy, 3. relever les
diverses réponses noires face a une telle idée, 4. instaurer (ou poursuivre) un dialogue
entre pensée marxiste et afro-américaine, 5. offrir un reméde a la situation américaine
présente. Il développe chacune de ces cing taches dans un chapitre distinctif avant
d’exposer sa thése qu’une «alliance d’un christianisme prophétique (i.e. celui de la Black
Church radicale) avec un marxisme progressiste serait le dernier espoir de I’humanité»
(p. 95). Pour l'auteur, les deux courants de pensée peuvent, et doivent, s’enrichir
mutuellement, car tous deux procédent d’une dialectique, liant la notion de libération a
certaines conditions socio-économiques, et se livrent a une critique sévere du capita-
lisme libéral américain. Dés lors, si le marxisme sert de correctif a la théologie noire au
sens ou il I'oblige a étre attentive a la relation existant souvent entre oppression et ordre
socio-économique, la théologie noire pourrait permettre au marxisme de reconsidérer
sa compréhension de la religion et de la culture. En résumé le livre de West offre un
programme de réflexion ot chaque chapitre mériterait un large développement. Sans
vouloir nier 'importance de cet ouvrage, trois questions semblent devoir étre soulevées.



328 BIBLIOGRAPHIE

Premiérement, il n’est pas certain que christianisme et marxisme puissent s'allier si
facilement, et s’il faut, a juste titre, relever les graves erreurs, les manquements du
christianisme, qu’en est-il de celles, de ceux du marxisme? De plus, ces erreurs et
manquements du christianisme ou/et du marxisme, ne sont-ils que des «accidents de
parcours» ou font-ils partie du systéme? Deuxiémement, la libération annoncée par
I’Evangile n’est-elle que libération d’une oppression politique et socio-économique ? En
dernier lieu, les penseurs noirs américains sont-ils préts a lier marxisme et religion
chrétienne dans leurs perspectives théologiques? Jusqu’aujourd’hui, cela parait d’au-
tant moins probable qu’ils ne semblent pas partager le point de vue de West selon lequel
la classe a laquelle un individu appartient, plutot que sa race, détermine le pouvoir qui
lui est accordé. Mais il est possible que I'on assiste actuellement 4 une mutation de
pensée, ce dont ce livre témoignerait.

SERGE MoOLLA

JaMEs H. CoNE, For my people. Black Theology and the Black Church (The
Bishop Henry McNeal Turner studies in North American Black Religion,
Vol. 1), Maryknoll, New York, Orbis, 1984, 271 p.

Adressé tout d’abord a I’Eglise noire et a la communauté afro-américaine, ce livre
marque une étape dans la pensée de Cone. Apres environ une quinzaine d’années de
réflexion théologique, liée a I'émergence de la théologie noire, Cone tente de préciser la
relation Eglise noire-théologie noire. Pour cela, il relit I’histoire récente du Mouvement
pour les Droits civiques, rappelle le livre contesté de Joseph Washington Black Religion,
et souligne I"importance du mouvement exigeant un Pouvoir noir. Cette relecture lui
parait décisive pour bien expliquer la naissance de la théologie noire que d’aucuns
avaient faussement accusée d’étre en rupture avec la tradition noire. Puis, reprenant les
diverses étapes de ce nouveau courant théologique, il en révéle les forces et les faiblesses
avant de traiter sérieusement des relations Eglise-théologie noires, au sein desquelles se
posent les questions du role des femmes, des rapports avec le Tiers-Monde et les autres
minorités des Etats-Unis, et du marxisme. En clair, Cone estime que I’Eglise et la
théologie noires ont besoin d’une «nouvelle vision», d’'une nouvelle perspective riches
de la tradition de lutte au sein de I'aide radicale de I’Eglise noire. Et si de nombreux
héros, hommes ou femmes, sont rappelés, Cone insiste sur Malcolm X et Martin Luther
King, Jr., dont il faut faire mémoire, non de fagon romantique, mais avec discernement,
car chacun d’eux indiquait la direction a suivre. A sa manicre, ce livre souligne le
probléme des rapports que toute théologie entretient avec «son» église. Il est également
certain que toute église est amenée aujourd’hui a repenser sa compréhension du role des
femmes en son sein. Quant a la question des rapports a entretenir avec les plus démunis
et le Tiers-Monde, il serait effectivement temps qu'elles soient considérées comme
pertinentes théologiquement. Cone n’offre donc pas un ouvrage d’ecclésiologie contex-
tuelle, mais réfléchit en théologien a sa situation d’église : son exemple mériterait d’étre
Suivi.

SERGE MOLLA



BIBLIOGRAPHIE 329

BrRUNO CHENU, Le Christ noir américain (Jésus et Jésus-Christ, n® 21), Paris,
Desclee, 1984, 246 p.

Destiné a un large public, ce livre qui compléte le Dieu est noir de 'auteur (cf. RThPh
1981/1, p. 90) cherche a donner une interprétation théologique a la confession du Christ
au sein du peuple noir américain. Retragant 'odyssée de ce peuple, I'auteur révéle
nombre de textes, chants, sermons, etc., proposant une sorte de christologie populaire
avant la naissance de la théologie noire. De la méditation de Jésus, frére de I'esclave, au
Christ noir réalité ou symbole pour Albert Cleage ou James Cone, le lecteur parcourt
toute I'histoire de ce peuple pour qui 'Eglise — et par conséquent la confession de
Jésus-Christ — a été/est si déterminante. Il serait facile de mésestimer 'importance et la
valeur de tous ces témoignages religieux et culturels, mais ce serait du méme coup
oublier qu’ils étaient le seul moyen d’exprimer une foi et une réflexion vivantes. En ce
sens, la théologie noire, qui a vu le jour en 1966, ne s’inscrit pas en rupture, mais bien
dans une tradition a laquelle appartiennent Nat Turner, David Walker, Henry Highland
Garnet, Frederik Douglass et Martin Luther King, Jr., pour n’en citer que quelques
héros. Cette théologie élargit aujourd’hui son regard en réfléchissant a ses relations avec
le Tiers-Monde et le marxisme, alors qu’elle voit en son sein 'émergence d’un courant
feministe. La confession du Christ, selon Chenu, a pris dés lors des formes plus aca-
démiques, méme si le cri de la foi (shout) reste le méme : «give me Jesus» («donnez-moi
Jésus»)! — Il faut avant tout relever et insister sur la mise en contexte et la valeur de
documents rassemblés dans cet ouvrage, méme si le nom trés important de Howard
Thurman (Pauteur de Jesus and the disinherited) est mystérieusement absent et que ’on
aurait souhaité un commentaire beaucoup plus dense, mieux pensé théologiquement.
Ainsi le chapitre consacré a2 Martin Luther King, Jr., ne souligne pas assez clairement
I"importance de la christologie dans la pensée du leader noir, alors que I'influence de
Gandhi a son endroit parait étre surestimée. De plus, on notera I'absence de toute
référence au Mouvement pour les Droits Civiques qui ne se réduit pas a 'image du
pasteur d’Atlanta. Quant a la troisiéme partie (chap. 7a 9) consacrée a la théologie noire,
elle est par trop centrée sur les figures de James H. Cone et Albert Cleage au détriment
d’autres penscurs, et 1l est a regretter qu’aucun texte plus littéraire ne se soit ajouté a ces
chapitres (comme ¢’est le cas pour les précédents). En conclusion, le livre de Chenu oftre
une importante collection de documents dont la lecture christologique ne parait pas
suffisamment approfondie, ce qui aurait pour risque de réduire la documentation pro-
posée a un folklore sans pertinence théologique pour le lecteur européen.

SERGE MOLLA

MARGUERITE YOURCENAR, Blues et gospels. Images réunies par Jerry Wilson,
Paris, NRF-Gallimard, 1984, 175 p.

Lorsque I'art de I'écriture s’allic a celui de la photographie avec tant de talent, il se
pourrait bien que le lecteur sinitie réellement a un aspect de la culture noire-américaine.
Avec quelques traductions de chants laics ou religieux, quelques contes et témoignages,
le tout souligné d’images extrémement expressives (surtout les visages), 1l apparait
clairement combien le profane et le sacré sont indissolublement liés dans la vie noire-
américaine. James H. Cone, théologien noir-américain, n'écrivait-il pas: «Je suis un
hlues et ma vie est un spiritual»? Un livre magnifique.

SERGE MoOLLA



330 BIBLIOGRAPHIE

HANS-RUEDI WEBER, Immanuel. The coming of Jesus in Art and the Bible,
Grand Rapids/Geneva, W.M.B. Eerdmans/World Council of Churches,
1984, 122 p.

Apres avoir réfléchi sur la croix dans 'art et la priére avec son ouvrage intitulé
Depuis ce vendredi-la, paru en 1979, Weber étudie de quelle fagon chaque évangéliste
annonce la venue de la Parole qui s’incarne, et qui a pour nom Jésus, le Christ, S’il invite
le lecteur a relire trés attentivement les textes de Marc, Luc, Matthieu et Jean, il lui offre
ensuite de méditer sur ces textes fondamentaux a partir de représentations artistiques,
anciennes ou contemporaines, provenant du monde entier. Ce qui est fascinant dans ce
choix d’ceuvres proposé par Weber, c’est qu’elles mettent toutes en valeur ’un ou 'autre
aspect du texte relevé par I’'exégése; ce critére a donc amené I'auteur a laisser de coté
nombre de dessins ou tableaux plus célébres. Par ailleurs, plusieurs textes liturgiques,
extraits des trésors de I’Eglise, viennent compléter ces profondes méditations sur Nogl.
Sans aucun doute un livre magnifique.

SERGE MOLLA

A late friendship. The letters of Karl Barth and Carl Zuckmayer. Preface by
Hinrich Stoevesand. Translated by Geoffrey W. Bromiley, Grands Rapids,
Michigan, W. B. Eerdmans, 1982, 72 p.

Les derniers mois de la vie de Barth furent éclairés par son amitié avec le poéte Carl
Zuckmayer. Leur correspondance commenga le 16 mai 1967 pour ne s’achever qu’avec
la mort du théologien. Leurs lettres dévoilent un Barth plus intime, et relevent son
attention a la culture tout en apportant quelque rai de lumiére sur ses positions théo-
logiques. A ce titre, ce volume de correspondance est peut-étre 'un des plus intéressants,
avec celul sur Bultmann (cf. RThPh 1983/111, p. 309), d’autant plus qu’il comporte en
outre un essai du poéte Zuckmayer sur Barth. Publié en 1970 dans un journal zurichois
et intitulé « Histoire d’une amitié tardive», ce court texte, a la fagon d’un petit tableau
impressionniste, compléte bien cet attachant recueil.

SERGE MOLLA

WILFRED MoNOD, Viens et vois! Paris, Librairie Fischbacher, (17 édition
1928) reprint 1984, 337 p.

Le pasteur Michel Jas de Perpignan a pris I'initiative de rééditer un des ouvrages
particuliérement saisissants et utiles de Wildred Monod, de ce «prédicateur du réveil,
engage dans les luttes sociales, conférencier, un des grand responsables du dialogue avee
la libre pensée, professeur de théologie, fondateur d’une union de priére, un des peres du
mouvement ecuménique, acteur puis président de 'union des églises réformées de
France». Faut-il rééditer du Monod? Le lecteur d’aujourd’hui saura savourer certains
chapitres ou formules qui sont en effet d’une force spirituelle extraordinaire ; d’autres lui
paraitront vieillis. Il appréciera cet « ouvrage de base, sorte de systématique chrétienne a
la portée du non-initié». Qu’est-ce que cela signifierait pour la theo]oglc et la catéchese

de ce siecle si le lecteur venait a conclure avec M. Jas: «je n’ai rien trouvé de meil-
leur»?

KI.AUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 331

SILVESTRO MARcuccCl, Gli «inizi» della matematica greca. Le congetture
Kantiano-Popperiane di Arpad Szabé (Collection «La ruota», vol. 8),
Lucca, Maria Pacini Fazzi ed., 1984, 59 p.

Eloge enthousiaste — jusqu’a I'exces — des Anfinge der griechischen Mathematik
d’Arpad Szabo (Miinchen-Wien-Budapest, 1969), cette brochure publiée dans une col-
lection vouée principalement a la présentation d’historiens des sciences et de la philo-
sophie a pour objet de définir la démarche intellectuelle du savant hongrois en tant
qu'épistémologie. Szabd a fait ceuvre de pionnier audacieux, parfois téméraire, en
attribuant a Zénon d’Elée 'origine des théories connexes de la démonstration mathé-
matique et de I'irrationalité que la tradition antique unanime assure avoir été décou-
vertes par Théodore de Cyrene, Théétete d’Athénes et Eudoxe de Cnide a I'époque de
Platon. Mais il opére au moyen d’un systeme de conjectures qui pose au lecteur averti la
question de la relation entre I'invention conjecturale définie par Popper et 'objectivité
des principes admise par Kant. C’est a cette question que veut répondre Marcucci, etily
parvient en montrant comment Szabo, non sans quelque paradoxe, assied implicite-
ment, et presque inconsciemment, ce qu’il sait étre des hypothéses et des conséquences
d’hypotheéses, dans sa recherche, sur une certitude de type kantien quant a I'objectivite
des résultats auxquels il parvient.

FRANGOIS LASSERRE

JACQUES DE MONLEON, Marx et Aristote. Perspectives sur [’homme, Paris,
FAC éditions, 1984, 167 p.

A la différence de I'ouvrage de Patrick de Laubier, Une alternative sociologique
Artistote Marx (Fribourg 1978), le texte de Monléon se veut philosophique; ce sont les
fondements philosophiques qui sont en jeu, les conceptions culturelles, politiques,
economiques, étant reléguées au second plan. En dépit du style oral — avec redites et
simplifications outranciéres inhérentes au parler quotidien — l'ouvrage suscite la
réflexion sur la place de 'homme comme personne dans la cité. Comme I'indique le
sous-titre, il s’agit de perspectives entre lesquelles il faut choisir; pour I'auteur, I'alter-
native est simple: Marx ou Aristote, c’est-a-dire la collectivité ou'individu. D’entrée de
jeu, I'auteur affirme que la pensée d’Aristote constitue « une contrepartie extraordinai-
re» (p. 16) aux théories de Marx. L’alternative est classique, mais son traitement assez
original : ne se limitant pas aux traditionnelles divergences — maintes fois repérées et
répétées — Monléon est soucieux de la vérité, non de la théorie. Sa préférence marqueée
pour le projet d’Aristote est justifiée par quatre points: a) aux théemes de la puissance de
la science dont s’enorgueillit la modernité, Pauteur préfére les thémes — plus modestes
mais plus humains — de la connaissance et de 'amour; b) a 'opposition dialectique du
prolétaire et du capitaliste est préférée la base de toute réflexion: 'homme comme étre
conscient, responsable, unique: ¢) la praxis marxienne, subordonnant le savoir et 'agir
au faire et réduisant la pensée au réle subalterne de serviteur de I'action, ne satisfait pas
Monléon qui opte pour la praxis aristotélicienne, insistant sur le role du savoir pour
I'agir d’abord et le faire ensuite; d) la distinction entre valeur d’usage et valeur d’échan-
ge, dont Marx s’est fait le prophéte, ne répond pas a la réalité, car, sil'on suit Aristotella
valeur d’échange n’a pas d’importance décisive ou premiére, mais uniquement un role
secondaire en vue de la fin recherchée. — Appartenant a la collection « Réfléchir», cet
ouvrage — simplifiant les positions abordées et optant parfois trop légérement pour
Aristote contre Marx — offre un sujet de réflexion a tous ceux qui cherchent a mieux
comprendre ’homme.

JACQUES SCHOUWEY

Histoire de
la philosophie



332 BIBLIOGRAPHIE

CHARLES SANDERS PEIRCE, Textes anticartésiens. Présentation de Joseph
Chenu, Paris, Aubier Montaigne, 1984, 318 p.

Ce volume a le mérite de mettre a la disposition des lecteurs francais des textes d’un
philosophe américain dont I'importance apparait, au fur et a8 mesure que ses ceuvres sont
éditées, de plus en plus grande. Il contient cing articles, écrits pendant la premiére partie
de la vie de I'auteur: les trois premiers sont de 1867-8 et les deux derniers — publiés a
'origine en frangais — de 1878-9, mais dont les idées ne seront jamais reniées par Peirce.
Comme ils sont d’une lecture assez difficile, ’éditeur les a fait précéder d’une longue
introduction (170 p.), ou il les éclaire a "aide d’autres passages et les intégre dans
’ensemble de la philosophie peircienne; cette introduction atteint pleinement son but.
Ce volume comprend encore une notice biographique, qui mentionne aussi les travaux
scientifiques de Peire en physique, en astronomie et en logique, ainsi qu’une bibliogra-
phie. — L’éditeur note, dans son introduction, que Peirce a voulu élaborer une philo-
sophie qui soit adaptée a la science de son temps; cela I’a amené a soutenir la thése que
toute pensée est discursive et qu’elle se raméne en définitive a une opération fonda-
mentale: 'inférence, laquelle est de trois types: I'induction (qu’on ne saurait justifier par
une prétendue régularité de la nature), I’abduction ou hypothése, et la déduction; d’ou
notamment le rejet cartésien du primat de 'intuition et la conception de la sensation
comme hypothése. La pensée étant discursive, langage donc, la notion de signe — et la
sémiotique — va acquérir un statut central: penser, c’est nécessairement penser par
signes, et Peirce présentera méme le pragmatisme — dont il est le fondateur — comme
une conséquence de sa sémiotique. Cela ameénera aussi I'auteur a formuler une nouvelle
table des catégories, dans laquelle on reconnait une possible influence de la pensée de
Maine de Biran, et a adopter une position métaphysique proche de celle de Duns Scot
(Peirce connaissait bien les auteurs médiévaux). — Si I’éditeur a intitulé ce volume
Textes anticartésiens, ¢’est sans doute parce que la philosophie de Peirce s’oppose
radicalement a celle de Descartes; en effet, presque tous les articles contiennent des
théses qui visent diretement des points de doctrine importants de ce philosophe. Dans le
premier, 'auteur conteste que ’homme ait une faculté d’intuition: il n’y a pas de
connaissance qui ne soit déterminée par une connaissance antérieure (il n’y a donc pas
de connaissance originelle, pas de cogito); c’est pourquoi il n’y a pas non plus de
connaissance intuitive de soi: nous ne nous connaissons que par inférence a partir de
faits externes, ce qui implique aussi le rejet de l'introspection. Dans le second, la
fonction cartésienne du doute est rejetée: « Nous devons commencer avec tous les
préjugés qui sont réellement les notres quand nous abordons ’étude de la philosophie»
(195), ainsi que la méthode d’argumentation du philosophe frangais. Dans le quatriéme,
Peirce revient sur le doute cartésien pour relever qu’il est artificiel et impraticable, mais
pour une autre raison que précédemment: seul un doute vécu comme réel peut faire
débuter une recherche, et non un doute méthodologique et total (un doute total n’est
jamais réel, mais toujours feint). Dans le cinquiéme enfin, c’est le critére des idées claires
et distinctes qui est attaqué, comme représentant une phase dépassée de la démarche
scientifique. — Cela indique la profondeur des divergences entre Peirce et le cartésia-
nisme, et explique en partie la difficulté que I'on éprouve parfois a comprendre celui-la:
la philosophie occidentale est restée en bonne partie cartésienne — le cartésianisme est
devenu, sur bien des points, le sens commun philosophique — et tout départ radical de
ce point de vue désoriente de prime abord. Une telle désorientation est pourtant salu-
taire, car elle permet de remettre en question, de maniere réelle et non seulement fictive
ou dilettante, certains lieux communs, d’autant que les arguments de Peirce sont de
poids. — L’argumentation de Peirce ne se borne toutefois pas a s’opposer a Descartes: de
nombreux autres thé¢mes sont abordés, notamment une étude du syllogisme et une
réfutation remarquable des critiques les plus importantes qui ont été adressées a ce



BIBLIOGRAPHIE 335

mode de raisonnement (Hegel est particuliérement visé, a propos de qui 'auteur
remarque, non sans humour: «Je me demande pourquoi cet éminent logicien n’ajoute
pas a sa liste d’exemple de syllogismes corrects le syllogisme suivant: Il pleut ou il ne
pleut pas; or il ne pleut pas: donc il pleut» (244), et une étude de la croyance — car la
production de la croyance est la seule fonction de la pensée — ou Peirce étudie quatre
maniéres de fixer sa croyance. — Nous terminerons en donnant un dernier échantillon,
significatif, de la philosophie de Peirce qui concerne la notion de réalité et les degrés de
clarté d’'une idée. Au niveau du sens commun (premier degré), I'idée de réalité est claire
parce que familiere: on s’en sert avec confiance et on n’imagine nullement qu’on ne la
comprend pas; a un second degré, celui des définitions abstraites, on est plus embar-
rass¢, mais on aboutit a caractériser le réel comme «ce dont les caractéres ne dépendent
pas de I'idée qu’on peut en avoir» (303). C’est la que la philosophie classique est arrivée,
mais cela reste insuffisant. Appliquant alors sa propre méthode (troisiéme degré),
reposant sur le principe que «la réalité, comme toute autre qualité, consiste dans les
effets perceptibles particuliers produits par les choses qui la possedent» (303), Peirce
débouche sur une conception de la réalité qu’il juge seule compatible avec la science:
«L’opinion prédestinée a réunir finalement tous les chercheurs est ce que nous appelons
le vrai, et I'objet de cette opinion est le réel» (306). Il n’y a donc pas — nouvelle
opposition au cartésianisme — de réalité inconnaissable. — Cet échantillon semble
infirmer I'opinion répandue que les philosophes logiciens, anglo-saxons surtout, répu-
gnent a s’adonner a la métaphysique : Peirce examine la notion de réalité, il fait de la
métaphysique. Il en convient, mais c’est pour ajouter tout de suite, avec une pointe
d’humour, une phrase qui termine le dernier article: « Toutefois, la métaphysique étant
chose plus curieuse qu’utile, et dont la connaissance, comme celle d’un récif submergé,
sert surtout a nous mettre en état de I'éviter, je n’imposerai plus d’ontologie au lecteur»
(308). Phrase déconcertante, car les écrits de Peirce fourmillent de métaphysique, mais
comme le sont de nombreuses theses de 'auteur, dont le moindre mérite, nous 'avons
dit, n’est pas de nous obliger a repenser ce qui ne nous déconcertait pas assez, parce que
nous avions sans doute trop bien fixé certaines de nos croyances.

BERNARD BAERTSCHI

PAUL ROSTENNE, Infini et Indéfini. Les deux poles de la pensée, Génes, Studio
Editoriale di Cultura, 1984, 63 p.

Ce petit essai est, dans sa brieveté, d’une extraordinaire densité et profondeur de vue.
On s’attend a un discours spéculatif sur les notions d’infin1 et d’indéfini, on découvre
trés vite qu’il ne s’agit pas ici de jouer avec des concepts, sinon pour dire 'enjeu grave —
philosophique et religicux, épistétmologique et ontologique — qu’ils impliquent et qui
est au caeur de la pensée occidentale moderne. Car, des différentes significations de ces
notions ne dépend rien de moins que le destin de cette pensée jusqu’a nos jours, le sens
qu’elle se donne a elle-méme et a I'étre qu’elle vise, le sens qu’elle attribue au monde et a
I’lhomme. — Au long de ces soixante pages d'une écriture serrée (qu’on souhaiterait
parfois plus aisée), on assiste a un ¢tonnant travail de synthése ou se trouvent repensées,
dans I'éclairage d’une problématique ontologique fondamentale et dans le sillage des
onto-phénoménologies passées (de Hegel a Heidegger), les tendances récentes de la
philosophie contemporaine. Une philosophie tentée par de nouveaux logos, logos logi-
cien (sur le modéle mathématique) ou «langagier» (sur le modeéle linguistique), mais qui
ne cesse d’étre déterminée par une ontologie implicite, en 'occurrence par un certain
sens — ou non sens — de l'infini, sa contamination par l'indéfini et finalement sa



Philosophie
contemporaine

334 BIBLIOGRAPHIE

confusion avec ce dernier, ce que I’A. appelle «'infinisation» de I'indéfini. — Si I'in-
deéfini signifie strictement I'indéfiniment déterminable et dessine par conséquent le
champ spatio-temporel du fini, qui est I'horizon de la connaissance, le rabattement dans
cet horizon, de I'infini, qui au contraire signifie I’'absolu dans sa transcendance, I'Etre,
c’est-a-dire, comme I'affirmait Descartes, Dieu et « Dieu seul », entraine la rupture de la
pensée avec cet absolu, qui cependant la hante, «objet impossible» qui I'anime et la
meut du dedans comme son origine secréte. — Les traits caractéristiques de la pensée
contemporaine, sa tendance a "autonomisation (qui commence avec I'impérialisme
philosophique hégélien et s’achéve avec la fascination de la science), son enfermement
dans le monde, I'occultation de ses racines transrationnelles, dérivent de cette confusion
de I'infini et de I'indéfini, qui implique a la fois la rupture du lien qui I'unit a I'infini et
I'effacement de la différence radicale qui I'en distingue. — La confusion-séparation des
sphéres de I'infini et du fini entraine une autre confusion: celle des différentes spheres du
savoir, elle entraine la perte du sens spécifique de la pensée philosophique, du savoir
scientifique et de la connaissance mythique et religieuse, ainsi que des rapports rigou-
reux qui unissent philosophie, science et foi. Ce que I’A. démontre, c’est que la pensée
philosophique, en quéte du sens de I’étre, loin d’étre exclusive d’une foi d’une part, de la
science d’autre part (ou au contraire sommeée de se perdre en elles), peut entrer avec [’une
ou l'autre dans un rapport fécond de complémentarité, a condition cependant de
reconnaitre d’un coté le rapport de «connexion-différence» avec son origine transcen-
dante et de I'autre sa spécificité par rapport a la « pensée opératoire» qui est celle du
savant. — Nous ne ferons qu’une seule objection a I’A.: peut-on faire abstraction, dans
les rapports du fini et de I'infini et dans la relation de la philosophie et de la foi, de la
liberté, dont il n’est presque jamais question dans cet essai? A cet égard, il n’est fait
qu’'une breve allusion a la raison pratique de Kant (p. 11), qui aurait mérité ici plus
qu’une ligne. De méme, I’A. aurait pu se référer a I’ontologie phénoménologique de M.
Henry et a sa philosophie de 'immanence qui nous parait trés proche de ses concep-
tions.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

MANFRED FRANCK, Der kommende Gott. Vorlesungen iiber die Neue Mytho-
logie, 1. Teil (Neue Folge Band 142), Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag,
1982, 360 p.

Les aspects philosophiques et littéraires du «mythe» suscitent un intérét nouveau
auquel le livre de Manfred Frank répond. L’essentiel du texte a été élaboré par 'auteur,
actuellement professeur de philosophie a I'Université de Geneéve, lors des cours qu’il a
donnés a Diisseldorf. Une introduction au probléme du mythe, qui se référe a Ernst
Bloch et a Walter Benjamin, montre aussi bien ’enrichissement que peut représenter
une discussion contemporaine sur la mythologie que les risques possibles d’une telle
reprise du «mythe» (9-44). L’auteur prouve I’actualité du probléme du mythe — quiest
«une des questions préoccupantes de notre époque» (73) — en renvoyant a trois
ouvrages récents: Der Gotteskomplex de Horst Eberhard Richter, Arbeit am Mythos de
Hans Blumenberg et Die Gegenwdrtigkeit des Mythos de Leszek Kolakowski (45-72).
L’examen de ces ouvrages — comme |'auteur se 1’était propos¢ — démontre qu’un
méme projet apparie sous I’égide du mythe I'actuelle «critique de la rationalité et des
sciences» a la critique romantique des lumieres (50). Telle est la premiére des deux
théses principales de 'ouvrage de Frank. Il tient 4 montrer que «le romantisme alle-
mand a été la premiére époque des temps modernes qui ait décrit le probléme de
I'aliénation de I’Etat et de la société comme le probléme de la perte d’une possibilité de
légitimation, et qui I’ait abordé dans une terminologie religieuse» (10). La mythologie



BIBLIOGRAPHIE 335

de Herder et des romantiques congoit la tradition des mythes comme «une sorte
d’action sociale» qui a pour but «de légitimer (beglaubigen) 'existence et la constitution
d’une société a partir d’une valeur suprémex» (11). En conséquence, une deuxiéme thése
s'impose a 'auteur, a savoir que le mythe a — en termes habermassiens — une «fonc-
tion communicative» (11), une «fonction sociale aussi bien que pragmatique et éthi-
que» (111) située dans le domaine normatif de la «légitimation de tous les aspects de la
vie sociale (Lebenszusammenhdnge) dans le cadre des institutions sociales» (11). Cette
fonction consiste a fonder ou a pouvoir fonder les relations sociales (gesellschaftliche
Lebenszusammenhdnge) sur une valeur intersubjectivement incontestée (81). Le carac-
tére particulier du mythe lui permet de «légitimer un fait naturel ou historique en le
réduisant a un passé divin» (107). Grace a sa «nature synthétique », le mythe établit «un
consensus entre les opinions d’un groupe ou d’un peuple quant aux valeurs (Wertan-
sichten)» (112). Le mythe crée une «solidarité de la vie» (Cassirer) (111). D’apres Frank,
la «nouvelle mythologie» de Herder et des romantiques (Hoélderlin, Schelling, Schlegel,
Novalis) est une opposition contre la «crise de la conception analytique de I'intellec-
tualité» (114). L'1dée de Herder d’une «utilisation heuristique de la mythologie» (131),
utilisation qui envisagerait une «mythologie politique» (132), réapparait dans I"«.4/teste
Systemprogramm des deutschen Idealismus » de Holderlin, Schelling et Hegel. Ce frag-
ment, minutieusement interprété par Frank, exige « une nouvelle mythologie au service
des idées», «une mythologie de la raison» (154). Dans ia mesure ou cette exigence va de
pair avec une forte critique de I'Etat (I’'Etat «doit cesser d’exister»), la «nouvelle
mythologie» contient une dimension socio-politique ainsi qu'une dimension poétique.
Dans I'idée de la beauté, «idée qui unifie toutes les idées», « vérité et bonté sont sceurs
(verschwistert)» (183). L’idée de la poésie devient une utopie sociale. Ainsi un probléme
originairement politique, la crise de la conception mécaniste de I’Etat, est abordé a I'aide
d’une réflexion poétique: la poésie pourrait «suppléer a I'absence d’une possibilité de
légitimation par la raison analytique» (194), en s’orientant vers un «état social dans
lequel I’art représenterait I'universel, se présenterait pour un genre humain sans classes,
une humanité non déchirée, comme I'intermédiaire de la réflexion, en tant que sym-
bolique universelle» (208). Les mythes convergents de Dionysos et du Christ s’avérent
susceptibles d’étre caractérisés comme le sujet d’'une «symbolique universelle» (Schel-
ling), d’'une poésie qui rend «universellement communicable» (Schlegel) les idées
cachées dans la nature mystique (248, 279) et qui annonce la renaissance d’une divinité
et d’une religion (249). La divinité de la «nouvelle mythologie» (Dionysos ou Christ) est
I’'objet d’une religion populaire (251), d’une poésie populaire (228) créée par «le peuple
lui-méme» (Richard Wagner) (218), poésie par laquelle un peuple se représente sym-
boliquement comme «totalité morale» (217). Conformément a cela, Holderlin qualifie
Dionysos de « Dieu de I’essence communautaire (Gemeinschafilichkeit) » : « mieux vaut
dormir que de vivre sans compagnons» (Holderlin) 287). Une interprétation brillante
de la grande élégie de Holderlin Brot und Wein qui démontre que Dionysos représente le
«dieu attendu» (den kommenden Gott), constitue le dernier tiers du livre de Frank. —
Une question s’impose: une détermination de la fonction communicative du mythe
dans le sens ou ce dernier doit pouvoir assurer la concorde des membres d’une société,
fournit-elle un critére satisfaisant pour distinguer le mythe de I'idéologie ? Habermas, a
qui Frank doit évidemment beaucoup concernant cette détermination du mythe, met
plutét 'accent sur la simple possibilité du succes de la communication, ¢’est-a-dire de la
compréhension, qui pourrait étre concrétisée sur le modéle d’une idée d’une commu-
nauté idéale de communication. De toute fagon, Frank ne suggére point d’instituer un
nouveau mythe de la « post-modernité», mais de reconnaitre que la fonction commu-
nicative est la substance rationnelle du mythe, fonction que visait particuliérement la
mythologie des romantiques et qui, a la limite, est, comme le disait Habermas, le «telos

inhé ».
inhérent au langage GEORG MOHR



336 BIBLIOGRAPHIE

Actualité d’Eric Weil, Actes du Colloque international, Chantilly 21-22 mai
1982, édités par le Centre Eric Weil, Lille, Beauchesne, Paris, 1984,
432 p.

Cing ans, déja, que s’est éteint a Nice ce «grand penseur exigeant». Plus encore que
par ses livres, il a agi directement sur ses étudiants, a Lille, dans le Midi plus tard, et ceux
qui 'ont approché, ses collégues ou les doyens des Facultés ou il a enseigné y compris,
conservent de lui plus que des souvenirs, une présence qui ne s’efface pas. Le Pere
Tilliette en a fait un portrait, dans les Archives de Philosophie (cité ici, p. 20) qui en
restitue 'impact : «il ne cherchait pas les disciples, mais qui se mettait sous sa direction
perdait le repos, devait s’astreindre a I’effort harassant du concept». Parus avec quelque
retard, les actes du Colloque réunissant quelques-uns de ces disciples enchainent quatre
«tables rondes» groupant de sept a douze contributions autour des divers thémes
propres a Weil. La premiére concerne sa Logique de la Philosophie, ce grand écrit
systématique (le plus imposant depuis Hamelin, dit D. Julia) dont les pans et les
problémes, dont la composition et la structure, dont la signification post-hégélienne
interpellent le lecteur et le confrontent avec la problématique d’une philosophie syste-
matique a I’heure des déconstructeurs de la raison. La deuxi¢me table ronde reprend des
problémes plus déterminés, Dieu, la science, les figures du poete. La troisiéme s’accro-
che aux relations entre morale et politique. La quatrieme tourne autour de la «lecture
des philosophes». Hors colloque, P. Ricceur conclut par une réflexion fondamentale sur
la possibilité méme d’une philosophie aprés Hegel, en commentant les « catégories» qui
suivent, chez Weil, celle de I’Absolu a laquelle toutes les précédentes aboutissaient
comme a leur fin implicite, et qui pourtant, expressément liée a Hegel, n’achéve pas la
«logique de la philosophie». Par la, I'actualité de Weil prend tout son sens: il ne s’agit
pas seulement de la présence continuée d’une des ceuvres majeures de notre époque,
mais de sa pertinence pour la compréhension de notre situation a la fin du XX¢ sié-
cle.

PHILIPPE MULLER

BEAT SITTER, Plddoyer fiir das Naturrechtsdenken. Zur Anerkennung von
Eigenrechten der Natur, Basel, Helbling & Lichtenhahn Verlag, 1984,
58 p.

Si un plaidoyer peut étre un simple discours prononcé lors d’une audience pour
défendre le droit d’une partie, 1l peut aussi étre la défense passionnée d’une personne ou
d’une idée dans une affaire publique. Que peut alors étre un plaidoyer pour la philo-
sophie du droit naturel ? Et plus encore: celle-ci a-t-elle besoin d’étre défendue ? Le droit
naturel comme droit de la nature exige une défense, surtout dans un monde ou la
mainmise, ’exploitation, la destruction de la nature, semblent étre le critére de la
civilisation. Les Verts ont, sur le plan politique, déja lancé un appel a la conscience;
personne aujourd’hui ne peut ignorer les dangers pour la civilisation — et par la pour
toute ’humanité — d’une exploitation désordonnée des forces et ressources de la nature.
L’auteur du plaidoyer aborde le probléme d’un point de vue philosophique: il veut
montrer que la philosophie du droit naturel doit comprendre la reconnaissance de droits
propres a la nature. La situation actuelle engendre un renouveau de la pensée du droit
naturel: (a) le monde moderne est devenu un tout complexe qui a besoin d’ordre; (b) le
pluralisme des sociétés contemporaines pose la question de la meilleure société; (c) les
problémes de 'environnement, que 'on a jusqu’ici laissés de coté dans la pensée du



BIBLIOGRAPHIE 337

droit naturel, reviennent a I'ordre du jour: pollution de I’eau, de I’air, mort des foréts ne
sont pas que des prétextes politiques — ou politicards — mais des faits réels que doit
prendre en compte une philosophie du droit naturel crédible; (d) si Pactivité humaine
est livrée a des contraintes qu’elle a elle-méme élaborées et qui sont irréversibles, il est
temps que la reflexion soit reprise sur les droits de la nature. Aujourd’hui donc, la
philosophie du droit naturel doit reprendre la parole pour investir ces faits; elle doit
méme ¢largir 'horizon de la pensée traditionnelle, ne plus se limiter aux considérations
anthropologiques (justice, égalité, liberté), mais inclure une réflexion écologique, une
prise de position sur la nature comprise comme systéme englobant, et traduire les
normes de comportement humain en exigences du droit naturel. — La tiche est décrite
aux philosophes du droit naturel de maintenant la réaliser.

JACQUES SCHOUWEY

EuDpuUALDO FORMENT GIRALT, Persona y modo substancial, Barcelona, Pro-
mociones Publicaciones Universitarias, 1983, 421 p. Introduccion a la
metafisica, Edicions de la Universitat de Barcelona, 1984, 202 p.: Feno-
menologia Descriptiva del Lenguaje, Barcelona, Promociones Publicacio-
nes Universitarias, 1984, 352 p.

Parmi les noms les plus cités de la jeune philosophie espagnole dont la réputation a
déja franchi les Pyrénées, on chercherait en vain celui de notre auteur dont la production
n’est pourtant pas négligeable. C’est que E. Forment G. fait partie de I’école néo-
thomiste qui contréle depuis le milieu du XIX€ siécle la chaire de métaphysique de
I’Université de Barcelone et qui est considérée, aujourd’hui, comme appartenant a une
«autre» Espagne. — Docteur en philosophie de I'Université de Barcelone, E. Forment
G. enseigne, depuis 1971, I'ontologie et la théologie naturelle a la Faculté de Philosophie
et des Sciences de ’Education de la méme Université. Les trois ouvrages, dont nous
rendons compte, représentent assez bien les différentes orientations de ses recherches.
— Dans son Introduction a la métaphysique, E. Forment G. définit la métaphysique
comme la science unique — qui exclut donc toutes métaphysiques sociales — c’est-
a-dire expression du savoir intellectuel humain dans son sens le plus profond et le plus
sublime. Constituée par Aristote, continuée par Saint-Thomas, elle est illustrée et
défendue aujourd’hui par les néothomistes contre la métaphysique dite «d’orientation
rationaliste » d’un certain Kant. — Dans I’histoire du thomisme et du néothomisme, un
[talien retient particuliérement I’attention de E. Forment G.: Thomas de Vio (1469-
1534) dit le « Cayetano» dont la doctrine sur la personne influencera les commentaires
de la Summa Theologiae dés la Renaissance. Apres avoir montré que I'interprétation du
«Cayetano» ne résout pas les difficultés de la doctrine de la personne telles qu’elles ont
été déja formulées par Boéce (470-525), E. Forment G. montre en détails comment cette
interprétation sera discutée des théologiens du XVI® [comme Banez (1525-1604) ou F.
Suarez (1548-1617)] jusqu’aux contemporains comme E. Hugon (1927), J. Gredt (1863-
1940) et Jacques Maritain (1882-1973). Notons que notre auteur ignore «nos» thomis-
tes romands; tant pis pour lui. Son ouvrage intitulé Personne et mode substantiel se
termine sur une pirouette. En effet, aprés avoir souligné combien I'interprétation de
«Cayetano» ne semble guére soutenable puisqu’elle méconnait le caractere transcen-
dant qu'a la personne dans la conception métaphysique de Saint-Thomas, en particulier
dans son premier commentaire, E. Forment G. note qu’en fait, le « Cayetano» dans ses
derniers écrits aurait défendu des théses qui ne sont plus conformes a ses premiers



338 BIBLIOGRAPHIE

commentaires de la Summae Theologiae; que Dieu en soit loué!. — Le troisieme
ouvrage est résolument orienté vers la pensée contemporaine puisqu’il s’agit non seu-
lement d’une esquisse d’une théorie phénoménologique du langage, mais surtout d’une
interprétation des Recherches logiques de E. Husserl. L’auteur pretend y montrer le
caractére indispensable d’un fondement ontologique selon la méthode phénoménolo-
gique, de la linguistique structuraliste telle qu’elle a été élaborée par I'Ecole de Geneve
[F. de Saussure], les Cercles de Prague et de Copenhague, sans oublier les Nordameéri-
cains. — Des travaux solides, tout a fait dans la tradition académique d’une pensée qui,
peut-étre un jour, découvrira le XX€ siecle.

PIERRE FURTER

RORBRERTS AVENS, Imaginal Body: Para-Jungian Reflections on Soul, Imagi-
nation and Death, Washington, University Press of America, 1982,
252 p.

Voila un philosophe qui tente ce que peu de ses confréres oseraient faire: réhabiliter
I’ame! Bienvenue tentative! En empruntant les éléments de sa démarche a Carl Gustav
Jung et a James Hillman, mais aussi a Henry Corbin, I'auteur propose une démarche qui
se situe a mi-chemin entre le spiritualisme pur et le matérialisme. Selon lui, ’'Ame est un
corps subtil ou astral, appelé aussi «corps imaginal», qui forme I'intermédiaire entre
’esprit et la matiere. Elle est une sorte de seuil entre ces deux grandeurs opposées : entre
le soi et le non-soi. L’ame est « ontologiquement antérieure » a I’esprit et au corps (p. 53),
une présence non localisable qui traverse tout homme» (p. 47), mais qu’il faut se garder
de substantialiser (p. 47). Sa fonction premiere est de percevoir le monde imaginal,
notion que 'auteur a bien entendu trouvée chez Henry Corbin. Tout en valorisant I’ame
comme entité premicre, M. Avens fait état de son scepticisme a ’égard de la parapsy-
chologie, car celle-ci «ne reconnait pas la psyché comme région intermédiaire entre
I’esprit et la matiére» (p. 167). Un grand chapitre traite « Du corps subtil dans la pensée
traditionnelle »; mais on constate avec stupéfaction que ’apport extrémement impor-
tant de I'Inde y est totalement ignoré. C’est la une réserve mineure; c’est en effet un livre
courageux, empreint d’'une profonde sagesse, auquel on souhaite des lecteurs généreux et
recueillis. A signaler encore les incidences de I’existence de I'ame sur la création artis-
tique, théme développé — parmi d’autres sujets — dans la bréve « Conclusion».

CARL-A. KELLER



	Bibliographie

