Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1985)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 231-259

BIBLIOGRAPHIE

JEAN-NOFEL ALETTI, JACQUES TRUBLET, Approche poétique et théologique des
Psaumes. Analyses et méthodes (Initiations), Paris, Cerf, 1983, 297 p.

Comme l'indique le titre de la collection, ce livre présente une initiation a la lecture
des Psaumes. Il s’adresse donc a un large public et a le souci d’étre simple. Les termes
techniques sont généralement bien expliqués. La visée est a la fois d’introduire a la
lecture des Psaumes et de donner une méthode qui permette au lecteur de poursuivre
seul cette lecture. Pour cela, les auteurs utilisent principalement les résultats de 'analyse
structurelle qu’ils enrichissent de ceux de I'étude des genres littéraires, les deux métho-
des étant vues comme complémentaires (pp. 8 s.). Chaque psaume devrait pouvoir ainsi
étre saisi a la fois dans sa particularité et dans ses rapports aux autres. Les auteurs
proposent un parcours en trois étapes. La premiere offre une analyse structurelle des
psaumes, mettant en évidence, a I'aide des répétitions et des parallélismes les structures
concentriques ou alternées de la grande majorité des psaumes. La deuxiéme analyse les
structures relationnelles dans les psaumes de louange et de supplication, a partir des
acteurs et de 'organisation des fonctions du langage. La derniere étudie les champs
sémantiques mis en ceuvre par quelques psaumes et leurs articulations. Tout au long de
ce parcours, le souci théologique est constant. La portée exégétique ou théologique des
résultats techniques est toujours donnée ou au moins esquissée. Par 1a, ce livre offre
aussi, pour la théologie de la priére, des éléments souvent stimulants mais parfois un peu
spiritualisants. Ainsi par exemple, ala page 171, « Rechercher Dieu et lui seul, telleest la
finalité de la demande en sa forme la plus pure». Sa finalité est, @ mon avis, beaucoup
plus concréte et centrée sur '’homme dans sa relation a Dieu. La gloire et la crédibilité de
Dieu sont bien les enjeux de la demande (cf. pp. 170 et 192), mais ils le sont comme
moyens de pression sur Dieu. La lecture de ce livre fait découvrir beaucoup de richesses
des psaumes et donne envie de continuer a mettre en ceuvre les méthodes proposées. Il
est donc une bonne initiation aux Psaumes, a leur théologie et a leur étude et aussi une
référence utile pour I'exégése. Tous les psaumes, saufle 127, sont cités au moins une fois
et plusieurs sont étudiés assez en détail. Un bon index biblique permet une consultation
aisée et profitable. L’absence d’un index des matiéres est regrettable.

GUY LASSERRE

GIUSEPPE SEGALLA, La preghiera di Gesu al Padre (Giov. 17). Un addio mis-
sionario (Studi biblici 63), Brescia, ed. Paideia, 1983, 235 p.

En six brefs chapitres S. étudie la structure, les sources, la forme littéraire, le contexte
culturel et social de Jean 17, ainsi que sa fonction dans le quatriéme évangile. Le
septieéme (p. 97-191) est «’analyse exégético-linguistique de la priere». L’auteur prend
énergiquement ses distances par rapport aux interprétes — notamment Kdsemann —
qui voient dans I'évangile de Jean le document d’un christianisme sectaire, sans ouver-
ture sur le monde, cultivant une piété mystico-individualiste. Résumant (ch. 8) ce que
Pexégése de la priére sacerdotale lui a fait percevoir, il dit: « Tenant compte de cette ligne
continue qui va du Pére, qui a envoyé, au Fils Envoyé, et du Fils au Pére au travers de la
communauté des disciples que Jésus a constituée, on pourrait voir /‘unité herméneuti-
que de cette priére dans la mission. » Certes elle ne s’adresse pas au «monde»; mais
comme I’évangile entier elle s’adresse 4 la communauté pour lui dire que 1a « mission de
I"Eglise est 1a mission méme de Jésus continuée» (p. 206). Un beau chap. final montre
comment lire la «priére», parole «d’une actualité brilante pour le temps de crise que

Sciences
bibliques



Histoire de
la théologie

232 BIBLIOGRAPHIE

traversent aujourd’hui I'Eglise et le monde». La bibliographie comporte prés de cent-
vingt titres.

CHRISTOPHE SENFT

RuDpoLF PESCH, Die Entdeckung des dltesten Paulus-Briefes. Paulus — neu
gesehen. Die Briefe an die Gemeinde der Thessalonicher, Herderbiicherei
1167. Freiburg 1.B., Verlag Herder, 1984.

Le titre de ce petit livre est sans doute un peu trop triomphant: ce qu’il présente n’est
pas a proprement parler une découverte, ni surtout une vision nouvelle de ce que fut
I’apotre Paul. Pesch n’est pas le premier a conclure que la premiére lettre aux Thessa-
loniciens est en fait la compilation de deux écrits. Cela dit, il est juste de reconnaitre qu’il
est le premier a faire du texte et de ses problémes une analyse méthodique, détaillée et
exhaustive. La démonstration est conduite d’une maniére exemplaire, le résultat est
convaincant. Le voici. D’Athénes (1 Th 3, 1) ou, venant de Macédoine, il s’est arréte,
Paul envoie son collaborateur Timothée a Thessalonique, pour s’enquérir de I’état de la
communauté chrétienne qu’il avait d quitter en catastrophe. Il lui confie une lettre, la
premiére, dans laquelle il donne expression a son inquié¢tude. P. en retrouve la substance
dans 1 Th 2, 1-3, 5; 4, 1-8. Quelques semaines plus tard Timothée, porteur de bonnes
nouvelles, rejoint 'apotre a Corinthe (cf. Ac 18, 5) et c’est de la que part une seconde
lettre, dans laquelle celui-ci dit sa reconnaissance et répond a quelques questions que les
chrétiens de Thessalonique lui ont posées. P. la retrouve dans | Th 1, 1-10; 3, 6-10; 4,
9-5, 28. — Ainsi s’éclaire d’'une nouvelle lumiére une étape du chemin de Paul, mais
aussi le travail rédactionnel, observé déja dans les lettres aux Corinthiens et aux Phi-
lippiens, des premiers éditeurs de ses lettres. Ce n’est pas le moindre intérét de cette
étude.

CHRISTOPHE SENFT

CHARLES KANNENGIESSER, Athanase d'Alexandrie, évéque et écrivain. Une
lecture des Traités contre les Ariens. (Théologie Historique, 70), Paris
Beauchesne, 1983, 416 p.

Dans la collection Théologie Historique des Editions Beauchesne, CK nous intro-
duit non seulement & une lecture renouvelée des Traités contre les Ariens d’ Athanase
d’Alexandrie, mais a4 une connaissance plus vivante et véritablement saisissante de leur
auteur dans son activité d’écrivain polémiste certes, mais surtout de pasteur, soucieux
de mettre a la portée de ses fidéles le message essentiel du salut chrétien altéré et menacé
par les interprétations erronées d’Arius et de ses épigones. — Aprés avois donné, dans
un premier chapitre, le plan détaillé des trois traités contre les Ariens (p. 19-113), puis
montré, tout au long du deuxiéme chapitre (p. 113 a 246), comment se profilent les
personnages et la doctrine d’Arius et des Ariens dans les trois écrits, 'auteur s’attache a
un exposé preécis de la catéchese athanasienne telle qu’elle s’exprime dans les CA4 L et II
(Chap. III, p. 255 a 310) pour mieux faire ressortir ensuite (p. 310 a 368) tout ce qui la
sépare, sur le plan doctrinal, du CA I1I. Le chapitre IV permet 4 I'auteur de montrer alors
ce qui lui semble constituer 'ouvrage originel d’Athanase contre les Ariens et d’en
deélimiter la date d’élaboration (p. 369 a 404), tandis que la conclusion (p. 409 a 416) pose
le probléme de la paternité du troisiéme traité et suggére d’examiner plus a fond ses liens
possibles avec un Apollinaire de Laodicée «d’avant I’Apollinarisme» (p. 416). Laissant



BIBLIOGRAPHIE 233

aux spécialistes le soin de se prononcer sur une distinction qui nous semble évidente au
terme de cette ¢tude ou rien n’est laissé a I'aventure, nous soulignerons tout spéciale-
ment le relief que prend, au fil de la recherche, la figure de I'évéque d’Alexandrie. Le titre
de 'ouvrage Athanase, évéque et écrivain, se trouve pleinement justifié par la découverte
qu’il nous permet de faire d’'un Athanase rendu a la fois plus humain par le souci pastoral
qu’il démontre d’expliciter fermement le dogme essentiel de la foi orthodoxe, avec ses
implications concretes pour le salut de chacun, et également fascinant par sa maitrise
d’une théologie puisée, a n’en pas douter, aux sources les plus éminentes de la tradition
alexandrine. (’est toute cette théologie que le pasteur Athanase sait rendre accessible
aux croyants dont il a la charge et au nombre desquels nous avons I'impression de
pouvoir étre comptés aujourd’hui encore, tant 'auteur du présent ouvrage a su com-
muniquer de cette flamme a ses actuels lecteurs. On attend donc avec intérét le volume
que nous laisse espérer le dernier chapitre et qui devra confirmer, par une égale analyse
de CA III, 'importante mise au point fournie par ce travail qui jette un jour nouveau,
non seulement sur la tradition de I'ccuvre athanasienne, mais sur le grand évéque
d’Alexandrie lui-méme et le milieu dans lequel il a écrit, lutté et surtout exercé son
ministére de pasteur et de théologien.

FRANGOISE MORARD

JACQUES LACARRIERE, Les hommes ivres de Dieu, Paris, Fayard, 1983.

En Egypte, au IV€ siécle, des hommes par centaines — et un siecle plus tard par
milliers — quittent leur société pour aller vivre en anachorétes dans les déserts de Nitrie
et de la Thébaide. Ce mouvement, dont les précurseurs s’appellent saint Antoine et saint
Pakéme, s’¢tend ensuite a la Palestine, la Syrie, la Perse, I’Arménie et plus tard encore a
tous les pays d’Occident. — Pour vivre leur solitude, des hommes s’enferment dans des
trous, des grottes ou des cages; les stvlites s’installent au sommet d’une colonne; les
dendrites, au sommet d’un arbre: les brouteurs vivent a quatre pattes, se nourrissant
d’herbes et de racines: les stationnaires s'immobilisent pendant des heures, les bras en
croix ou tournés vers le ciel. — Ces ascétes ont décidé de mourir au monde et a la société,
pour connaitre I’hésychia, 1a ol aucun sentiment, aucune pensée, aucun savoir ne
viennent plus les assaillir; dans une parfaite inconscience d’eux-mémes, une totale
disponibilité de leur Ame. — L’auteur nous raconte I'aventure exceptionnelle de ces
hommes, en s’inspirant de témoins grecs, latins, coptes et syriens, contemporains de leur
expérience, mais aussi d’auteurs paiens et chrétiens, antérieurs et postérieurs a I'époque
¢tudiée. Souvent séduit par I'ivresse de ces personnages, il sait toutefois, quand il le faut,
demeurer critique a leur égard, tout comme a I’égard de la littérature abondante du
désert.

MICHELINE RAVENEL

ALLAN LAZAROFF, The Theology of Abraham Bibago (Judaic studies 9), Ala-
bama, The University of Alabama Press, 1981, 139 p.

Cette étude est consacrée a un philosophe et théologien juif espagnol du XV¢ siecle,
inspiré, 4 la fois, par Averroés et par Maimonide. Sa principale cuvre s’intitule Derekh
Emunah (Le Chemin de la Foi). Bibago a exercé une influence non néglig(_aable_ sur lg
pensée juive des XV€ et XVI¢ siécles. Cependant, une seule monographie lui a ¢te
consacrée jusqu'ici, il y a prés de cent ans. Le livre d’A. Lazaroff comble donc une
lacune.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN



234 BIBLIOGRAPHIE

WALTER E. WYMAN JR., The Concept of Glaubenslehre. Ernst Troeltsch and
the Theological Heritage of Schleiermacher (American Academy of Reli-
gion, Academic series 44), Chico, California, Scholars Press 1983,
233 p.

Les études sur Troeltsch sont rares. En voici une qui se distingue aussi bien par
I"analyse d’un texte peu connu (la Glaubenslehre, publiée d’aprés les notes de Gertrude
von Le Fort) que par un plaidoyer engagé pour une reconsidération de la théologie
philosophique de Troeltsch (méprisé comme celui qui a dissout la dogmatique). L’au-
teur américain situe cette pensée dans la tradition inaugurée par Schleiermacher.
Troeltsch combinerait le niveau historique avec le niveau métaphysique sans, malheu-
reusement, s’expliquer clairement a propos de ses postulats méthodologiques. Mais la
Glaubenslehre de Troeltsch demeure une alternative prometteuse dans une situation de
relativisme historique et de pluralisme religieux, estime I'auteur.

KLAUSPETER BLASER

SALVATORE Nicorosi, Utopia e apocalisse. Cristianesimo e temporalita,
Roma, Cadmo Editore, 1982, 278 p.

Recueil de sept essais, dont certains déja édités entre 1970 et 1980, le livre de M.
Nicolosi se veut une réflexion sur le rapport entre ce qu'il appelle «la liberta dello
spirituale » et les structures temporelles, politiques, juridiques et idéologiques. Partisan
d’une théologie capable de concilier d’'une fagon harmonieuse I’'esprit utopique et I’es-
prit apocalyptique, autrement dit partisan d’un engagement dans I'histoire qui soit
pourtant nourri d’attentes eschatologiques, I'auteur se propose de retrouver les traces de
ces dimensions et de leurs déviations dans I’histoire et I’actualité chrétiennes. Sans avoir
la prétention de réécrire I'histoire de I'église a la lumiére de cette double composante, il
nous livre des echantillons qui lui permettent de retracer la succession et souvent la
concomittance de ces deux attitudes, depuis toujours présentes dans le christianisme.
L’église primitive («Cristianesimo tra utopia € apocalisse», p. 11-64), la chrétienté
médiévale (« Medievalismo e attualita dell’utopia di Dante», p. 67-141), la rencontre de
la théologie avec les idéologies bourgeoises et les marxismes (« Tra capitalismo borghese
e rivoluzione proletaria», p. 207-245), de récents épisodes de 'histoire ecclésiastique
survenus notamment en [talie («Strutture temporali e liberta religiosa», p. 145-168 et
«Mondo disumanizzato e umanesimo di speranza», p. 247-273) font ainsi ’objet d’une
analyse qui mélange sans cesse description historique et formulation dogmatique. Le
recours a certains chapitres de ’histoire de ’église ne doit en fait pas tromper le lecteur
sur le but et la méthode d’un livre ou s’entassent, entre autres, répétitions et souvent
généralisations. L’approche historique n’est qu’un prétexte pour proposer sans cesse ou
confirmer la thése de départ et mettre en garde les catholiques contre les risques opposeés,
mais également dangereux, d’une indifférence a I’égard des réalités terrestres et d’une
identification du christianisme avec le monde.

MARIA CRISTINA PITASSI

PIERRE GIBERT, MAURICE JOURJON, HENRI BOURGEOI1S, Le monothéisme (es-
sais et recherches), Lyon, Faculté de théologie, s.d., 102 p.

Une petite brochure née d’un cours inter-disciplinaire a la Faculté de Théologie de
Lyon. C’est un ensemble de notes, dans un style rapide et précis, qui touchent au monde



BIBLIOGRAPHIE 235

biblique (Pierre Gibert, p. 5-32), a la patristique (par quelques paragraphes d’introduc-
tion et le choix de treize textes courts de Péres de I’Eglise : Maurice Jourjon, p. 33-48), le
tout étant repris en systématique par Henri Bourgeois, auquel jemprunte les quelques
remarques qui vont suivre: (Chap. I: constitution génétique du monothéisme biblique):
«laffirmation monothéiste n’est pas une «définition» rhéorique de Dieu. Elle résulte
d’une expérience concréte et particuliére : Dieu, ¢’est «mon» Dieu et, en 'occurrence, le
Dieu de Jésus Christ» (p. 61). Cette relation particularisée avec Dieu (cf. 'expérience
d’Israél) implique «la non compatibilité entre ce Dieu et d’autres conceptions religieu-
ses, la dénonciation des idoles, 'universalisation d’une particularité quis’avére en fin de
compte commune et accessible a quiconque» (idem). On passe alors par la constitution
thématique du monothéisme pour arriver au chapitre I1I, la critique contemporaine du
monothéisme. Celle-ci s’origine dans Nietzsche pour qui le divin dont nous manquons
devrait étre «vari¢, contrasté, exubérant. Tout I'inverse de la rigueur froide du mono-
théisme!» (p. 76). Ainsi le monothéisme sécréterait ’ennui (p. 76), aurait partie liée &
une idéologie de I’histoire (p. 78), serait prétentieux et intolérant (p. 79) et aurait un role
politique redoutable (p. 81). Bourgeois reprend en partie ces critiques, reconnaissant
'ambivalence du monothéisme dont la visée est effectivement accompagnée d’un ris-
que (p. 89). Dans ses conclusions («position et fonction du monothéisme biblique»),
Bourgeois revient surtout a cette idée du monothéisme «réducteur de la religion spon-
tanée», qui, «inscri(vant) la différence au cceur de I'expérience humaine», «dédivinise
ou désacralise le monde» et dont I’affirmation est dés lors «moins unitaire qu'on ne le
dit parfois» (p. 94). Soulignant que la question centrale du christianisme est celle de la
meédiation unique de Jésus-Christ (p. 97-98), Bourgeois expédie en cing lignes I'affir-
mation trinitaire du christianisme qui n’annule ni n’oublie le monothéisme, mais «le
déploie», la Trinité étant ainsi un monothéisme développé et non un polythéisme
camouflé (p. 96). A noter encore le refus (intéressant) d'une vision évolutionniste:
«entre polythéisme et monothéisme, il y a plus contemporanéité que succession»
(p. 93). Le style de cette brochure, nous 'avons dit, est rapide et bref. On aurait pu
souhaiter de plus amples développements. Qui s’intéresse a la nouvelle vogue pari-
sienne du polythéisme n’en trouvera pas moins ici quelques remarques stimulantes
pour sa réflexion.

JEAN-ERIC BERTHOLET

EDMUND SCHLINK, Oekumenische Dogmatik, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht 1983, 828 p.

Derniére grande ceuvre de ce célébre théologien luthérien autrefois professeur a
Heidelberg, la dogmatique est parue juste quelques mois avant la mort de Schlink, en
juin 1984. Quel bel héritage il nous a fait 14, résultat d’un long et intense labeur dans la
recherche, la comparaison et la réconciliation d’affirmations doctrinales anglicanes,
orthodoxes, catholiques et protestantes convergentes ou divergentes. Ces 800 pages sont
un événement cecuménique. Par rapport a Ulnitiation a la pratique de la théologie
(recensée dans RTP 1983, p. 407s. et 1985, pp. 170-172), cet ouvrage magistral a le grand
avantage de la cohérence dans le style et dans la pensée. Renongant al’appareil des notes
et des références bibliographiques, 'auteur aborde toutes les grandes questions de la
dogmatique dans un texte a la fois dense et parfaitement décanté. La Dogmatique
@cuménique, par rapport a celles parues en allemand ces denriéres années, se distingue
par sa solidité, son information biblique ou historique, son jugement équilibré et ses
perspectives systématiques. Elle ne connait pas les extravagances, les approches audrai
cieuses ou les tendances a la mode. Pour le lecteur francophone, nous reléverons ici
quelques points caractéristiques d’un ouvrage encore a découvrir dans un usage plus

Theé«
cont



236 BIBLIOGRAPHIE

approfondi. — 1. La méthode. Schlink distingue plusieurs genres d’énoncés dans les-
quels naissent les différentes affirmations doctrinales. Ainsi les assertions doctrinales
perdent de leur exclusivité lorsqu’on se rend compte des structures particuliéres qui
régissent ces genres, d’autant plus qu’il faut également examiner le Sitz im Leben et les
fronts polémiques de toute doctrine. Les formes élémentaires des énoncés dogmatiques
sont la priére, la doxologie, le témoignage, I'enseignement, la confession de foi — toute
réponse a I’évangile qu’il s’agit de dire dans son ensemble, mais sous des formes com-
plémentaires. Des lors, les accords fondamentaux des Eglises vont beaucoup plus loin
que sil’on compare simplement les énoncés doctrinaux peut-étre contradictoires. Parler
de I'’homme pécheur reléve en définitive de la confession et non de la doctrine, alors que
la doctrine de Dieu est de 'ordre de I'adoration et de la louange. Ce qui suscite les
problemes dogmatiques, ies malentendus et les séparations, ¢’est le transfert d’énoncés
d’un genre particulier dans un autre. Voici donc le grand apport de Schlink (déja esquissé
en 1957 dans un article de Kerygma und Dogma) appliqué ici a ’ensemble de la
dogmatique. Ensuite, "auteur aborde alors chaque question dans ses composantes
bibliques, a la lumiére de différentes traditions ecclésiastiques traitées dans leur inten-
tion fondamentale commune et dans la perspective d’une reprise actuelle. En ce qui
concerne par exemple la genese de 'homme, Schlink trouve inutile de répéter les
représentations bibliques comme si elles ¢taient intemporelles; au contraire, la doctrine
de I'église doit plutdt étre la continuation de 'acte biblique du témoignage a la création
de Dieu, face aux connaissances du monde moderne. Sans devoir nécessairement con-
tester les résultats de la recherche empirique et scientifique, elle énonce ce qu'aucun
examen empirique ne peut énoncer: activité du créateur dans une évolution complexe
conduisant a ’homme, ainsi que la parole adressée a I'hnomme qui par la-méme devient
un Tu, une image de Dieu. C’est en définitive une théologie de la résurrection qui
remplit le récipient dogmatique de sa vigueur, de sa splendeur et de son espérance. —
2. Le qualificatif @wcuménique. Nous en avons déja un aspect. Mais que signifie exac-
tement «dogmatique cecuménique» ? Sans pouvoir rapporter toutes ses observations,
Schlink, me semble-t-il, affirme trois choses. D’abord, une dogmatique cecuménique ne
saurait se baser sur un plus petit dénominateur commun, mais uniquement sur un
maximum d’'intensité de la foi que la théologie réfléchit. Ensuite, méme si toutes les
Eglises et traditions apportent leur contribution propre, il ne s’agit pas de chercher un
consensus a partir des oppositions confessionnelles et traditionnelles; au contraire, a
partir d'un consensus fondamental tel qu’il s’exprime dans différents énoncés de la foi
chrétienne commune, on trouvera plutot une nouvelle compréhension, relativisante,
des oppositions (on résoudra p. ex. les problémes christologiques controversés a partir
de la résurrection du Christ). Enfin, de méme que la richesse des énoncés bibliques
permet d’aboutir a des affirmations doctrinales non encore attestées dans I’histoire des
dogmes, la catholicité de I’Eglise, elle aussi, ne s’exprime pleinement dans aucune des
églises existantes; cela appelle une pneumatologie comme motif d’une véritable cecu-
ménicité, et I'intégration, dans une terminologie occidentale, d’impulsions venant
d’autres traditions (orientale p. ex.). — Irénisme ? Je ne le crois pas, la méthode étantala
fois rigoureuse, exigeante et suggestive. Traditionalisme? Je crois que cette dogmatique
deviendra importante tant dans le dialogue cecuménique que pour lui parce qu’elle nous
fait progresser dans un cadre donné. Peut-étre est-ce trop peu, mais c’est déja beau-
coup.

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 237

ALDO MODA: La dottrina dell’elezione divina dalla dogmatica ecclesiastica di
Karl Barth a cura di Aldo Moda. Unione tipografica editrice torinese (Col-
lezione Classici delle religioni, sezione quinta, diretta da Luigi Firpo.),
1983.

Ce n’est pas seulement la traduction en une langue élégante et sobre d’une partie
essentielle de la dogmatique de Karl Barth qu’Aldo Moda présente au public italien
mais une véritable encyclopédie barthienne. L’introduction, les notes biographiques et
historiques éclairent magnifiquement le texte de Barth. On sait quel écho la dogmatique
a eu dans certains milieux catholiques. Citons comme seul exemple 'admiration
enthousiaste d’Urs von Balthasar et d’Henri Bouillard. Mais dans le protestantisme
italien aussi, le retentissement de la pensée de Barth a été plus profond qu’on ne pouvait
s’y attendre: selon Aldo Moda, la réaction protestante italienne a été plus vive que celle
du protestantisme frangais. En tout cas, le nombre de traductions en italien d’ouvrages
traitant de problemes théologiques est impressionnant. Aldo Moda, par ses recherches
préliminaires, est tout désigné, pour exposer le probléme de I’élection. — Déja, dans la
premiere version du Rémerbrief I'idée de 1’¢lection apparait pour se préciser dans la
Dogmatique et y jouer un role essentiel. L’élection est I'acte d’amour de Dieu a I'égard
du Christ préexistant et du monde encore a naitre. Le Christ est €lu en Dieu et 'hu-
manité est élue dans le Christ. De cette humanité élue, naitra le peuple de I'alliance
(Ancien Testament) puis une fois le Christ incarné, il suscitera les apdtres et UEglise. La
force de la conviction théologique de Barth lui a permis de résister au totalitarisme nazi
et d'inspirer et de soutenir d’autres résistants. Une seule Parole, la Parole de Dieu,
meérite toute obéissance. Non que Barth soit fondamentaliste ou littéraliste. La Parole de
Dieu nous parvient le plus souvent a travers la Bible, mais peut passer par d’autres
voies; elle est essentiellement volonté active de Dieu. Tout étre humain est ¢lu en Christ
par 'amour de Dieu mais il peut accepter ou rejeter cette ¢lection. Ici intervient le
probléme de la prédestination qui a si lourdement pesé sur I'histoire du christianisme et
du protestantisme en particulier. Barth ne sépare pas les ¢lus des réprouves, ils doivent
vivre ensemble et le réprouvé reste un ¢lu en puissance. Il lui arrive méme de jouer un
role dans I’histoire du salut (Judas par exemple). Longuement, Barth examina la doc-
trine de la prédestination. Chez saint Paul elle est avant tout assurance du salut, mais a
partir de saint Augustin, elle dévie vers une théologic de séparation entre les élus et la
massa perditionis, selon un partage arbitraire et inexplicable. L’¢lection biblique, I'¢lec-
tion en Christ n’a été que trop rarement comprise et affirmee dans I'Eglise, il faut la
remettre en lumiére. — Mais si vigoureuse que soit la théologie barthienne, elle ne suffit
plus a répondre aux problémes qui se posent au chrétien d’aujourd’hui. Les découvertes,
poussées toujours plus loin, des sciences, de I'histoire du cosmos, de I'évolution de la
race humaine, de I'histoire des religions et du contact aujourd’hui in¢luctable avec les
mouvements religieux du bouddhisme ou de I'Islam, nous obligent a un effort de pensée
plus large. Moda en est conscient. Mais ce qui est remarquable, c’est que, dans ce climat
trés différent, la théologie de Barth offre encore des éléments dynamiques pour la pensée
de demain, la certitude, au-dela de I’histoire et du cosmos, de 'amour inébranlable de
Dieu. — Le plus bel éloge que I'on puisse faire au livre d’Aldo Moda, c’est qu’il sera, a
'avenir, difficile de s’en passer & qui voudra étudier la théologie de Barth.

LyYDIA VON AUW



238 BIBLIOGRAPHIE

RoBerTO ViGNOLO, H. U. von Balthasar: Estetica e Singolarita, Milano,
Istituto Propaganda Libraria, 1982, 499 p.

H. U. von Balthasar lui-méme, dans la préface de ce livre, rappelle cet adage du
Moyen-Age comme quoi Dieu est une sphére dont le centre est partout et la périphérie
nulle part. A premiére vue, peut-étre en va-t-il analogiquement de méme pour I'ceuvre
de Hans Urs von Balthasar. aussi ne peut-on étre gu’extrémement reconnaissant a
Roberto Vignolo d’avoir tenté de décrire le centre de la théologie de Balthasar. Son
travail, parmi les theses consacrées a ce dernier est assez original par son projet systé-
matique et méme «spéculatif» (p. XXVIII) et non pas d’abord «historico-génétique»
ou simplement descriptif comme tant d’autres. Si H. U. von Balthasar est un auteur qui
se soustrait a toute interprétation unidimentionnelle (p. XIX), il s’agira cependant ici de
fournir une clef de lecture de son esthétique théologique, La Gloire et la Croix. Or
celle-ci se trouve justement dans la catégorie de la singularité. Dieu se révéle en Jésus-
Christ — on reconnait la I'ascendant barthien de la théologie de Balthasar — et cette
auto-révélation de la Gloire de Dieu, auto-exégese de Dieu lui-méme, est le point de
départ de la théologie. Dans une premiére partie Roberto Vignolo, au moyen d’une
lecture quasiment «neutre», phénoménologique, de I'ceuvre de Balthasar montre com-
ment ce théeme se développe dans La Gloire et la Croix. Ce n’est que dans la deuxiéme
partie qu'il traitera de fagon plus systématique le théme de la singularité dans le rapport
balthasarien de la philosophie & la théologie. C’est 1a 'originalité de Balthasar par
rapport a Barth, puisque, pour lui, la philosophie est non seulement possible, mais
encore nécessaire, toute la question étant de savoir «comment le /ogos humain qui
interroge et interprete ’horizon ultime de I'étre et de I'histoire se situe par rapport au
Logos divin qui produit dans une figure singuliére de cet espace la propre auto-inter-
pretation et auto-communication de la vie divine, trinitaire» (p. 138), ou 'on remarque
(cf. p. 131) qu’il ne s’agit pas, avec la métaphysique, de limiter de fagon préjudiciable la
liberté de Dieu, mais bien de partir de cette libre auto-révélation de Dieu, la « méta-
physique» représentant avant tout I’horizon de sens dans lequel la figure de la révélation
apparait, «’espace de la révélation» étant ainsi qualifié par Balthasar d’ «espace de la
métaphysique». Les deux parties suivantes (« herméneutique» et «intégration») veri-
fieront cette clef de lecture a travers 'ceuvre de Balthasar, montrant comment la sin-
gularité chrétienne absolue est a la fois exclusive et inclusive (!). Les derniéres trente-
cing pages, « remarques conclusives», reprennent les résultats essentiels de cette étude.
Je crois le travail de Vignolo précieux par sa lecture trés précise de Balthasar, puis par la
reconstruction systématique de cette lecture alors que I'ceuvre elle-méme n’est juste-
ment ni «systématique» ni «spécialisée» au sens €troit (ou universitaire) du terme. Les
deux pages de remerciements que Balthasar adresse a Vignolo en ouverture de ce livre
(«votre belle ceuvre»), montrent aussi qu’il s’agit 1a d’une réussite et d’une entrée
intelligente et autorisée dans I'ceuvre du grand théologien balois.

JEAN-ERIC BERTHOLET

W. A. Visser’t HOOFT, La paternité de Dieu dans un monde émancipé (Pu-
blications de la Faculté de théologie de I'Université de Genéve, 8), Geneve,
Labor et Fides, 1984, 215 p.

Cet ouvrage est promis a une audience considérable. Pour plusicurs raisons. D’abord
parce que son auteur fut cheville ouvriére de 'cecuménisme et par la méme peut évoquer
de nombreux contacts; cet aspect autobiographique n’est en effet pas sans charme, non
plus que le choix des citations, toujours appropriées. Mais surtout ce livre est unique
parce qu’il réunit dans une méme réflexion des phénoménes souvent considérés isolé-



BIBLIOGRAPHIE 239

ment, alors qu’ils ont un trait commun: ils s’opposent a une tradition patriarcale et
promeuvent une émancipation: celle des esclaves et des serfs face aux maitres, des
peuples colonisés face a leur métropole, des femmes face au sexisme masculin, de la
jeunesse face aux péres, des laics face au paternalisme ecclésiastique, enfin celle qui
récuse la paternit¢ de Dieu. On le voit, multiples sont les mouvements qui, dans
I’histoire ancienne ou récente, se sont nourris d’une espérance émancipatrice. Il est
possible d’ailleurs de se réclamer de 1'un sans souscrire aux autres: I'auteur ne cache pas
ses sympathies; toutefois il garde envers eux une grande objectivité tant qu’il s’agit de
décrire ou d’analyser. Mais il n’¢lude nullement les choix nécessaires. En définitive,
faut-il étre pour la tradition, ses structures contraignantes et ses interdits moraux? Ou
bien célébrer la nouveauté comme étant en soi la vérité libératrice? Il existe une troi-
sieme voie, répond Visser't Hooft, «celle qu’a découverte le Fils prodigue lorsqu’il
revint chez son Pére — au foyer ou, a cause de I"'amour qui y régnait, 'ordre n’était ni
domination, ni anarchique liberté.» (8); de méme, «la personne humaine, parvenue a
maturité, est quelqu'un qui a passé par I’émancipation pour s’engager personnellement,
pour faire un choix conscient de la vérité ou de la cause qui vaut la peine d’étre servie.»
(213) La difficulté est que cet engagement sans esclavage s’inscrit, dans la réalité de nos
existences, sur un mode tantdt conservateur, tantdt novateur; aussi la question décisive
est-clle: en vue de quoi conserver ou s’émanciper? ’émancipation ne peut étre le but
final, mais une étape nécessaire vers une maturité; Dieu n’en est jamais jaloux; au
contraire, il nous y appelle.

Louils RUMPF

H. MEYER, L. VISCHER éd. Growth in Agreement, Reports and Agreed State-
ments of Ecumenical Conversations on a World Level, Genéve, Conseil
(Ecuménique des Eglises, 1984, 514 p.

Un ouvrage bien épais, somme de rous les dialogues doctrinaux interconfessionnels
menés au niveau mondial (c’est-a-dire que les dialogues nationaux ou régionaux ne sont
qu'indirectement compris dans ce livre, quand, 4 une occasion ou a une autre tel ou tel
document les cite). Toutes les grandes Eglises sont impliquées: anglicans, luthériens,
orthodoxes, réformés, baptistes, pentecotistes, vieux catholiques, et, bien siir, catholi-
ques. Vatican II a en effet joué un role extrémement dynamisant lors de ces dialogues
bilatéraux qui ont trouvé un souffle nouveau dans les années 60 et porté leurs fruits dans
la derniére décennie. L'Eglise catholique se trouve en effet en dialogue avec toutes les
autres Eglises, 4 quoi on peut ajouter le dialogue anglicans-luthériens, anglicans-vieux
catholiques (depuis plus d’un siécle déja), anglicans-orthodoxes, vieux catholiques-
orthodoxes, baptistes-réformés..., plus le document luthéro-réformé-catholique sur l?s
mariages mixtes (1971-1976). Rien de statique a tous ces rapports, tous accompagnes
d’un historique du dialogue entre les deux confessions, et suivis (par exemple pour le
dialogue anglicans-catholiques) d’élucidations, réponses de la commission aux remar-
ques et critiques faites a leurs rapports, ce travail ayant porté, dans certains cas, sur une
bonne quinzaine d’années. Les thémes centraux sont bien entendu I’eucharistie, le
ministére, I'unité de I'Eglise, le baptéme (le livre s’achéve sur le document de Lima ge
Foi et Constitution), 'autorité dans I'Eglise, Ecriture, Tradition, Confessions de foi...
mais les problémes éthiques ne sont pas absents (par exemple dans le docurr_lenz
méthodiste) alors que /e monde joue un grand role dans le dialogue luthém-cathqhque
(PEglise, comme le Christ, vit dans et pour le monde). Les points de frictiops existent
aussi (par exemple a cause du ministére féminin dans certaines Eglises anglicanes), et,
s'il s’agissait d’établir quels sont les points d’accord entre deux traditions, ce qui, dans
leurs différences, a été gardé de la tradition commune (la tache est plus facile dans un



240 BIBLIOGRAPHIE

dialogue bilatéral que dans des discussions multilatérales), on dit aussi trés clairement
les divergences et désaccords, comme on mentionne les questions non résolues au cours
dudialogue et qu’on établit les plans de ce qu’il reste a faire. Le tout donne quelque chose
de trés impressionnant et trés passionnant a découvrir. C’est ainsi qu’on arrive a des
accords «substantiels» sur ['eucharistie (anglicans-catholiques, p. 71) et qu’on se
demande si les différences qui demeurent doivent continuer a diviser I’Eglise (luthé-
riens-catholiques, p. 170). Lima parlait d’un «degré remarquable d’accord », méme si le
consensus n'est pas complet. Que reste-t-1l donc encore a faire?... beaucoup! a com-
mencer tout d’abord par prendre connaissance de tous ces résultats (d’ou ce livre),
ensuite, méme s'1l s’agit de dialogues officiels entre les Eglises, il s’agira de leur donner
autorité dans la pratique des Eglises et dans leurs reconnaissances mutuelles. Enfin (cf.
I'introduction de H. Meyer et L. Vischer), il faudra étre plus au clair sur la sorte d’unité
que nous cherchons: «unité spirituelle », «communauté d’action», « unité basée sur une
concordance au niveau théologique et prenant forme dans des structures spécifiques»?
La variété des traditions sera-t-elle préservée ou bien celles-ci seront-elles fondues dans
une union organique ? Faudra-t-il mettre ’accent sur ’'unité en chaque licu ou plutot sur
la réalisation de I'unité de I’Eglise au niveau universel?... Pour ceux qui ne liraient pas
I'anglais, signalons la version allemande de ce livre: H. Meyer, H. J. Urban, L. Vischer,
éd. Dokumente wachsender Ubereinstimmung, 1931-1982 Frankfurt, 1983.

JEAN-ERIC BERTHOLET

ANS J. vAN DER BENT, éd. 4 Guide to Essential Ecumenical Reading, Genéve,
Conseil (Ecuménique des Eglises, 1984, 44 p.

Un outil de travail utile, cette bibliographie sélective de la littérature cecuménique,
destinée aussi bien aux étudiants qu’aux pasteurs ou aux laics. Elle présente, avec un
accent privilégié sur la littérature de ces quinze derniéres années, U'essentiel de la litté-
rature cecuménique de ce siécle, en donnant, pour chaque livre choisi, une bréve des-
cription de quelques lignes. Pour ce qui concerne la christologie, I'ecclésiologie, la
pneumatologie, I’eschatologie etc., on renvoie a d’autres bibliographies d’ailleurs men-
tionnées dans notre brochure. Les autres thémes sont rangés suivant les trois sections du
COE: foi et témoignage, justice et service, éducation et renouveau: unité de ’Eglise,
Eglise et société, mission et évangélisation, dialogues avec les hommes d’autres reli-
gions, affaires internationales, réfugiés, développement, santé, racisme, éducation, fem-
mes dans I’Eglise et la société, laics, jeunesse et renouveau, pour finir par la mention de
quelques pamphlets anticecuméniques et par une série de biographies d’importantes
personnalités cecuméniques; la biographie du patriarche Athénagoras ou les autobio-
graphies de Marc Beegner ou Visser’t Hooft, pour citer celles qui sont en frangais, ne
sont-elles pas une excellente introduction au mouvement cecuménique? L’accent de
cette bibliographie est ¢évidemment porté sur la littérature de langue anglaise, mais de
nombreuses traductions sont signalées, notamment en allemand ou en frangais, de
méme qu'un certain nombre de titres existent dans ces langues sans étre traduits en
anglais.

JEAN-ERIC BERTHOLET

ANDRE BIRMELE, éd. Local Ecumenism, how church unity is seen and practised
by congregations, Genéve, Conseil (Ecuménique des Eglises, 1984, 37 p.

Une petite brochure du centre de recherches cecuméniques de Strasbourg, produit
d’une trés vaste enquéte qui tente, et je crois qu’elle le fait bien, de nous présenter un



BIBLIOGRAPHIE 241

miroir de la réalit¢ de I'cecuménisme «a la base», dans tous les continents. Cing cha-
pitres: [. La motivation en faveur de 'cecuménisme au niveau local, II. Le role des
pasteurs et des prétres dans ’cecuménisme local, III. Les conceptions de 'unité de
I’Eglise au niveau local — celles-ci reposent surtout sur I'idée d’une célébration com-
mune, alors qu’au niveau interecclésiastique on est plus soucieux d’accord sur les
questions de foi, de doctrine et d’ordre ecclésiastique — IV. L’importance des questions
doctrinales au niveau local, et, V. L’influence des facteurs non doctrinaux. L’image,
nous I'avons dit, est fidéle. Elle est sans surprise. Mais, en 'objectivant, elle peut nous
aider a prendre plus clairement conscience de notre réalité, a nous méfier de succes
superficiels pour leur préférer un travail plus fondamental d’information et de «tra-
duction» des résultats obtenus dans les dialogues interconfessionnels, peut-étre aussi a
ne pas tomber dans le piége d’activités cecuméniques «alibis» qui perdent de vue le but
de I'unité de I’Eglise, ou du groupe cecuménique, un groupe parmi tant d’autres dans la
paroisse... Mais le projet de cette brochure n’est pas clos. L’introduction s’achéve par un
remerciement aux « futurs collaborateurs» qui réagiront a cette étude, la perfectionnant
et permettant aussi que la réalité locale soit mieux prise en considération dans les
discussions au sommet... un petit livre a lire donc en commun pour se (re)mettre en
route ou poursuivre plus lucidement son chemin.

JEAN-ERIC BERTHOLET

JEAN-LUC BLONDEL, Les transferts d'armements: une question morale? (Le
Champ éthique n® 10) Genéve, Labor et Fides, 1983, 248 p.

Constatant autant 'absurdité que les risques de la course aux armements, ’A. nous
entraine dans une vaste réflexion éthique sur les problémes de la guerre et de la dis-
suasion, du droit et de la justice, du développement et du désarmement. Une premiére
partie expose de fagon trés documentée les ressorts politiques et économiques des
transferts d’armements. La deuxiéme partie rapporte quelques themes et positions des
traditions biblique et ecclésiastique. La troisiéme partie propose la réflexion éthique
proprement dite. Pour éviter d’affaiblir I'argumentation de I'ouvrage en le résumant, je
mentionne trois points seulement qui me paraissent devoir étre relevés, puis je formu-
lerai une réserve. 1. Le premier point concerne le rapport entre les dépenses militaires et
le développement des pays du tiers-monde. Un propos courant consiste a déclarer qu'il
suffirait que les pays du tiers-monde réduisent leurs dépenses militaires et en affectent
les fonds a des tiches civiles pour que la misére régresse. L’A. montre que le désarme-
ment des nations pauvres accroit encore les inégalités. C’est pourquoi le lien entre
désarmement et développement doit étre inversé, «le développement devenant condi-
tion du désarmement» (p. 81). Cet élément témoigne de I'orientation de la suitei de la
réflexion: le désarmement n’est possible que précédé par un climat de confiance.
2. D’ou la réflexion de I'A. sur la paix. La paix est plus que 'absence de guerre, elle est
manifestation et exercice de la justice. «La paix est équilibre (sécurité) qui exclut
Pexercice de la force meurtriére; elle requiert un engagement pour la justice tout en
préservant la valeur fondamentale de la /iberté.» (p. 182) 3. Si la paix est 'affaire des
Eglises et de tous, elle est surtout «le but de 'activité normale de I'Etat» (p. 1_83). L’Etat
doit promouvoir la justice et le droit.» Le droit(...) est lamarque d'une nqn-vml_e_nce »et
«la justice est pour ainsi dire une traduction de I'amour en termes soc1o-polmque_s.»
(p. 162 et 173) Les Eglises doivent donc appeler les Etats a s’entendre au travers Q’}ns—
titutions fondées sur le droit pour régler leurs conflits par le dialogue, la sol@arne, la
collaboration et méme lesprit de sacrifice. 4. Ma réserve porte sur ces dernicres con-
sidérations pleines d’espérance. Les Etats souffrant de la course aux armements peuvent
v souscrire. Cependant, quels effets ont le dialogue et Pesprit de sacrifice (i.e. des



242 BIBLIOGRAPHIE

mesures unilatérales) face au bloc de I’Est qui tire profit de tout relichement de ’Ouest
et crache sur les traités qu’il a pourtant signés (Cf. J.-F. Revel, Comment les démocraties
finissent, Grasset, 1983). Une page de réflexion sur une réponse chrétienne possible au
cynisme politique aurait utilement complété cet ouvrage de qualité.

JEAN-MARIE THEVOZ

Ecologie et environnement. (Cahiers de Recherche Ethique n® 9, Montreal),
editions Fides, 1983, 194 p.

Apreés avoir abordé des problémes d’éthique fondamentale, sexuelle et politique, les
Cahiers de Recherche Ethique publient leur neuviéme volume sur le théme de I’éco-
logie. Onze articles et un document épiscopal nourrissent une réflexion sur les liens qui
existent entre ’homme et son milieu sous ’angle des finalités. Aprés les années d’en-
thousiasme et de militance, ce cahier présente une €cologie qui s¢ pense autant comme
une science fondamentale de I'environnement que comme une éthique pour la survie de
’homme. Le débat sur le role de 'avancée de la science et de la technologie — menace ou
bénéfice — pour 'homme y est constant. L’homme doit-il faire tout ce qu’il est capable
de réaliser? On se rend bien compte aujourd’hui qu'une réponse positive est insensée.
Alors viennent les questions éthiques embrassées dans ce livre. Sur quels problémes
doivent porter les choix ? Quelles valeurs fondamentales doivent orienter ces choix ? Les
deux parties de 'ouvrage répondent respectivement a ces questions. Malgré la diversité
des approches, il se dessine un point de convergence: la nécessité d’un changement de
mentalité. Une nouvelle conscience de nos rapports a notre environnement doit émer-
ger afin que la responsabilité qui méne a la vie prenne le pas sur notre insouciance qui
meéne a la catastrophe.

JEAN-MARIE THEVOZ

MARCEL CONCHE, Le fondement de la morale, Limoges, Ed. de Mégare, 1982,
150 p.

[’auteur vise a présenter par une suite de propositions ce qui justifie le jugement
moral. Celui-ci n’est pas difféerent du fondement méme de la sociéte, c’est-a-dire la
capacité de saisir les raisons de ce qui est dit. « Ecouter, répondre, interroger», ces trois
verbes constituent le titre du chapitre initial et tout le reste est conditionné par cet
étre-en-dialogue, fondateur de la vérité comme de I’égalité des humains. La vérité, ce
n’est pas d’abord dire ce qui est, mais ce qui me semble étre. L’enfant, I'idiot, le méchant
ont virtuellement le méme droit; lorsqu’ils ne sont pas susceptibles de I'exercer, je suis
tenu de le faire (qu’il s’agisse par exemple de défendre la vie embryonnaire ou les peuples
condamnés a la malnutrition). Sans doute I'inégalité n’est-elle pas totalement ¢limina-
ble, mais elle doit au moins étre relativisée par un droit 4 la culture, dans la mesure ou le
sujet est capable d’y accéder. Celle-ci n’est d’ailleurs ni savoir, ni religion, ni philosophie
livresques, mais «savoir de soi-mémex». Quant au droit de punir, ¢’est-a-dire de faire
souffrir, il n’en existe que s’il en résulte quelque chose de bon; d’ot le probléme posé par
la peine de mort, droit de la collectivité pour que s’établisse une mémoire sociale, elle
n’est cependant pas un devoir, car elle peut étre suspendue si des raisons plus grandes de
faire grace s'imposent. On ne juge d’ailleurs jamais que des actes, la personne échappant
par définition a tout jugement. En conséquence — pour parler comme le veut I"auteur —
«i1l me semble que» son ouvrage meérite d’étre lu, médité et discuté.

Louis RUMPF



BIBLIOGRAPHIE 243

BERNARD FRANCK, Vers un nouveau droit canonique, Paris, Cerf 1983.

Quelles retombées allait avoir Vatican II sur le droit canonique ? L’objet du présent
ouvrage est de tracer I'histoire de la révision, de commenter le Code promulgué en 1983,
de s’interroger sur la portée et la praticabilité de celui-ci, de voir dans quelle mesure les
meeurs ¢tablies méritent d’étre revues a sa lumiére, mais surtout de poser les «jalons
pour un droit canonique nouveau». En effet, on ne saurait se contenter d’une simple
révision du Code de 1918. Par exemple en ce qui concerne la situation de divorcés
mariés ou de mariages mixtes, on n’est pas sorti des catégories juridiques de cet héritage.
S’1l est vrai que I’Eglise doit étre essentiellement congue comme une «communion» et
non plus seulement une «société», il faut constater que cette perspective conciliaire a
peu passé dans la révision et qu’elle appelle d’autres lendemains. Le lecteur protestant
ne peut qu’abonder dans cette conclusion de ['auteur, prétre du diocése de Metz.

Louis RUMPF

YVES CONGAR, Le concile de Vatican 11, son Eglise, peuple de Dieu et corps du
Christ (Théologie historique 71), Paris, Beauchesne, 1984, 180 p.

C’est un véritable traité d’histoire de I'ecclésiologie catholique que les amis du Pére
Congar ont constitué en rassemblant, a 'occasion de son huitantiéme anniversaire,
toute une série de ses articles (1969-1983) portant sur Vatican II et son ecclésiologie. Le
Pére Congar, dont W. A. Visser't Hooft disait qu'il était trés tot devenu «le partenaire
catholique le plus important du dialogue cecuménique» est aussi un témoin de premier
plan pour cet «événement» de Vatican II, ainsi qu’il aime a qualifier le concile.
Y. Congar a en effet été associé de trés prés a la rédaction tant de Gaudium et Spes que de
Lumen Gentium, en particulier son chapitre II sur le « Peuple de Dieu», et c’est a lui
aussi que nous devons I’expression d’Eglise, « peuple messianique». Les articles, d’im-
portances diverses, vont du traitement informatique des textes de Vatican I, au réle, a
Vatican 11, des observateurs ou des théologiens, «au service des évéques» (p. 80), en
passant par I'idée du concile chez Jean XXIII. Mais, outre que ce livre est remarqua-
blement documenté, ce qui m’a impressionné, ¢’est la fresque d’histoire de I'ecclésio-
logie qu’il brosse, d’une conception juridique («christologique»!), «hiérarchologique»
de I’Eglise, dans le conflit des deux pouvoirs au Moyen-Age ou dans la nécessaire
redéfinition de I’Eglise face a la Réforme ou aux sectes du XII¢ au X V€ siécles, a la veine
d’une conception, malgré tout toujours présente, de I'Eglise comme corps mystique du
Christ, effleurée dans la préparation de Vatican I — mais suspectée alors de protestan-
tisme! — et aboutissant a la grande encyclique du méme nom, en 1943. La vision
juridique de I’Eglise s’en trouvait rééquilibrée par une vision spirituelle, mais il restait le
probléme de I'appartenance a ce corps, seuls les membres de I'Eglise catholique romaine
en faisant partie (cf. n. 70, p. 157!). La solution a ce probleme se trouvera dans une
théologie du «peuple de Dieu», dont Congar retrace I'histoire au cours de ce siécle
(p. 122-136), y compris les débats conciliaires a son sujet. Au passage, on retrouve
I'évéque Wojtyla s’exprimer de fagon trés positive sur le chapitre Il de Lumen Qentium,
en octobre 64 (p. 131), mais aussi Kiing et Leonardo Boff, cités en un trait pour le
manque d’orthodoxie de leur ecclésiologie (p. 165). Ce que les protestants découvnront_
peut-&tre a la lecture de ce livre, c'est, en opposition tant & Mgr Lefebvre qu'a ceux qui
voudraient voir en Vatican I1 un début absolu, la continuité dans laquelle le Pére Congar
voit Vatican I et Vatican I, méme si, un jour, il faudra tenir Vatican I de fagon ‘nouvclke
(p. 84) — a noter, les pages 99-107, trés intéressantes, sur la réception des conmle§ —de
méme que le fait de penser le peuple de Dieu non en opposition, mais avec les 'pre‘tres et
les évéques (p. 111) (pour le Pére Congar, I'Eglise locale se vit au niveau du diocése, cf.



Histoire de
la philosophie

244 BIBLIOGRAPHIE

p. 172), ouencore, alors qu’ils auraient tendance a préférer I'image de I'Eglise « peuple de
Dieu», I"avertissement que Congar donne aux protestants comme quoi ’Eglise doit
toujours étre pensée comme «peuple de Dieun et «corps du Christ» (d’ou le titre du
livre), méme si, dans le prolongement de Vatican II, le livre s’achéve dans une vision
trinitaire (et donc aussi pneumatologique) de I’Eglise, «peuple de Dieu», «corps du
Christ» et «temple de ’Esprit Saint» (p. 175s). Enfin, une bibliographie des différents
ouvrages du Pere Congar clot ce livre aux si nombreuses richesses.

JEAN-ERIC BERTHOLET

ROGER MEHL, Le protestantisme francais dans la société actuelle, 1945-1980,
(Histoire et société 1), Genéve, Labor et Fides, 1982, 252 p.

C’est ici d’abord un livre d’information, dont I'auteur est profondément engagé dans
la réalité qu’il décrit, mais n’a rien de triomphaliste; il a voulu contribuer & «la mémoire
du protestantisme»; il en analyse également les possibilités et les limites présentes, a
'aide des enquétes sociologiques notamment; quelques documents des Eglises en cause
sont utilement réunis en annexe. Mais ¢’est surtout le dernier chapitre, une interrogation
sur I'avenir, qui captive le lecteur non frangais, mais néanmoins francophone; on y
trouve en effet des réflexions précieuses sur la crise d’identité protestante, le pluralisme
doctrinal, la relation entre le saint et le sacré, la prédication du salut dans ses rapports
avec la recherche du sens, la recherche d’une confession commune de la foi, la nécessité
d’un ministere politique de I'Eglise a ne pas confondre avec sa politisation: autant de
réponses éclairantes et nuancées a des problémes qui se posent & nous aussi.

Louis RUMPF

La mutation des modéles missionnaires au XX€ siecle. Expériences d’incultu-
ration chrétienne. Cours de missiologie historique dirigé par J. Gadille,
1981-1982 (Les Cahiers de I'Institut catholique de Lyon), s.d. 102 p.

Le présent cahier ressemble 4 un dossier; il contient un condensé de chaque legon
donnée. Il présente d’abord les faits majeurs de 'histoire de la mission au 20 siécle : lien
entre mission et cecuménisme au sein des Eglises de la Réforme, positions pontificales et
conciliaires, engagement missionnaire de ’Ordre monastique et 'apport de théologies
non-européennes. Un retour sur le passé — en particulier les Relations jésuites du 17¢ et
18¢ siécle ainsi que de la mission primitive — permet une démarche interprétative qui
constate le remplacement d’anciens modéles missionnaires par la coopération entre les
Eglises, le message théologique original des «tierces Eglises» et 'intensification de la
communication entre elles. Les indications bibliographiques pour chaque chapitre
seront particuliérement appréciées.

KLAUSPETER BLASER

Y VON LAFRANCE: Méthode et exégese en histoire de la philosophie. Soutenance
de Paris-Nanterre, Les Editions Bellarmin, Montréal, 1983, 133 p.

L’auteur, professeur a 'Université d’Ottawa, présente ici ses travaux des quinze
derniéres années. Son livre comprend trois parties : dans les deux premiéres, il expose sa
conception de I’histoire de la philosophie et sa méthode ; dans la troisiéme, il indique les
résultats qu’il a obtenus. Sa pensée, remarquablement lucide, est servie par un style



BIBLIOGRAPHIE 245

simple et clair. L’auteur souligne la différence qu’il y a entre le philosophe et I’historien
de la philosophie: I'un travaille sur le réel, I'autre sur les philosophies; ’historien ne
s’engage pas comme philosophe: il se contente d’une «conscience philosophique». C’est
a ce prix qu’il évite les distorsions que le plus souvent les partisans d’une philosophie
particuliére imposent aux philosophies qu’ils étudient. L’auteur écarte donc les présup-
posés thomistes, marxistes et analytiques. Il discute habilement I’objection qu’on peut
lui faire d’introduire lui aussi certains présupposés. La méthode scientifique qu’il prone
ne se présente pas avec le dogmatisme qui caractérise les entreprises des philosophes eta
I'avantage d’admettre une large part de vérification. Les analyses que l'auteur fait
ensuite des résultats qu’il a obtenus, principalement dans les études platoniciennes, sont
convaincantes. Selon les régles qu’il a posées, il a établi les faits linguistiques et con-
ceptuels qui rendent intelligibles une série de chapitres du platonisme demeurés obs-
curs. Nous acceptons donc largement le point de vue de I'auteur et nous avons la méme
estime que lui pour les travaux de Martial Gueroult et de Victor Goldschmidt. Nous
placerions cependant dans une lumiére un peu diftérente les efforts de I’historien de la
philosophie en insistant sur I'utilité qu’ils présentent pour qui veut se situer et effectuer
des choix raisonnables. Cet intérét des philosophies, que I'auteur signale lui-méme,
nous parait plus grand que celui qui consiste a faire passer «des heures agréables» a leurs
lecteurs. Au risque de mettre en péril 'objectivité scientifique si justement défendue par
I'auteur, nous ne libérerions pas complétement la conscience philosophique de I’histo-
rien de sa responsabilité philosophique et nous n’accepterions pas d’écrire que I'ambi-
tion d’atteindre une vérité philosophique universelle et nécessaire est illusoire. Car enfin
cette assertion ne tend-elle pas a détruire la philosophie, c’est-a-dire ce dont vit I'his-
torien de la philosophie? Sans nier la valeur des vues de I'auteur, nous vivrions donc
d’une fagon plus inquiéte que lui la relation de I'historien de la philosophie avec la
philosophie.

FERNAND BRUNNER

MARTIAL GUEROULT, Dianoématique. Livre 1, Histoire de I"Histoire de la
Philosophie. 1. En Occident, des Origines jusqu’'a Condillac. (Analyse et
Raisons), Paris, Aubier, 1984, 328 p.

En 1979 avait paru La Philosophie de I'Histoire de la Philosophie de Martial Gue-
roult. L’ouvrage représentait le livre 2 de la Dianoématique, consacré a I'étude des
conditions philosophiques de la production philosophique et de la coexistence des
systémes philosophiques dans I'histoire. Selon le plan de 'auteur, cette réflexion devait
étre précédée d’une premiére partie formant une enquéte historique sur le développe-
ment de I’histoire de la philosophie elle-méme. Le présent volume est donc le premier
d’une série de trois, qui reconstituent cette histoire. — Inutile d’insister sur 'originalité
de cette fagon de prendre trés au séricux le lien de la philosophie et de I'histoire de la
philosophie, au point non seulement de réfléchir sur le statut de cette derniére, maisd’en
faire également I’histoire. Et les résultats montrent en effet que la représentation qu’on
sest faite de I’histoire de la philosophie a chaque époque est loin d’étre indifférente au
développement de la philosophie. — Certes, les deux histoires ne sont pas simplement
paralléles, et elles n’ont pas toujours les mémes acteurs principaux. Dans I’Antiquite,
I'intérét historique pour les philosophies ne joue pas généralement un role propre dans la
réflexion philosophique, méme si, dés Aristote en tout cas, un certain lien entre I'intérét
historique et I'argumentation s'établit, méme si, plus tard, dans le néoplatonisme
notamment, le commentaire devient un genre dominant. Les sceptiques mis a part, c’est
pour les chrétiens seulement que la relation a la tradition, paienne, devient trés pro-
blématique, parce qu’on pense avoir une autre source de révélation de la vérité, supe-



246 BIBLIOGRAPHIE

rieure a la raison naturelle. Et ¢’est la Patristique qui engendre les grands types de
rapports a la tradition qui vont déterminer I’histoire de la philosophie pour les époques
suivantes, avec les deux attitudes apparemment inverses de 'Aistoria stultitiae et de
'historia sapientiae. Le moyen dge entier sera une période d’histoire de la philosophie
plus que de réflexion philosophique originale, selon 'auteur, qui ne s’y arréte pourtant
pas avec prédilection, sans doute parce que les philosophes du moyen age sont plus
préoccupés d’adapter la tradition a leur foi que de la considérer en elle-méme. La
Renaissance, on le sait, se distingue, en philosophie comme ailleurs, par un nouvel
intérét pour la tradition antique dans sa diversité propre, et la philosophie vy est carac-
térisée par des réactions typiques a cette considération historique en philosophie, par la
prolifération des sectes, sans doute, mais aussi par le scepticisme, 1’éclectisme et le
syncrétisme. Méme Descartes et les cartésiens vont se déterminer d’une maniére
importante encore par leur rapport a la tradition, quoique en partie au moins par sa
négation. Chez Bacon, par contre, a c¢6té d’une certaine attitude critique face a la
tradition, s'impose I'idée d’un progrés des sciences a travers 'histoire. C’est dans cette
double lignée que va naitre lentement I'idée d’une considération plus objective de
I’histoire de la philosophie, dont le développement semble devoir étre 'objet des
volumes suivants.

GILBERT Boss

ROBERTO RADICE, Filone di Alessandria. Bibliografia generale 1937-1982
(Elenchos VIII), Naples, Bibliopolis, 1983, 331 p.

En 1938, H. L. Goodhart et E. R. Goodenough publiaient A General Bibliography of
Philo Judaeus, comprenant plus de mille six cents titres, qui a rendu des services
considérables. Néanmoins, depuis lors, la bibliographie se rapportant a Philon
d’Alexandrie a considérablement augmenté. Une importante floraison de travaux sur
cet auteur est apparue durant les derniéres décennies, tant en Europe qu’aux Etats-Unis.
Des mises a jour bibliographiques ont été effectuées par plusieurs savants: Delling,
Feldman, Nazzaro et, récemment, Hilgert. Il appartenait cependant a R. Radice de
reprendre ce travail ardu sur une échelle beaucoup plus vaste et sous une forme plus
systématique. Il offre désormais aux nombreux chercheurs qui ¢tudient Philon une
bibliographie générale extrémement précieuse, incluant des écrits dans les principales
langues européennes. Chaque indication bibliographique est suivie d’un résumé de
contenu. — Le livre se divise en trois parties, la premiére groupe les sources bibliogra-
phiques, les éditions, les traductions, les commentaires et les lexiques; la seconde
renferme la littérature critique, ordonnée d’apreés les années de publication, de fagon a
mettre en évidence I’évolution des recherches sur le philosophe alexandrin; la troisiéme
comprend divers index, renvoyant aux traités de Philon, aux thémes généraux de
I'ceuvre, aux termes grecs essentiels, aux auteurs de travaux publiés entre 1937 et 1982.
Enfin, un appendice intéressant nous oriente sur les principales études en voie d’¢la-
boration ou de publication ou se trouvant a I’état de projets. La belle présentation
typographique rend ce volume agréable a consulter.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN



BIBLIOGRAPHIE 247

ECKHART, L'Euvre latine de Maitre Eckhart. 1. Commentaire de la Genése,
précédé des Prologues, Texte latin, introd., trad. et notes par F. Brunner, A.
de Libera, E. Weber et E. Zum Brunn, Paris, Cerf, 1984, 694 p.

Ce volume est le premier d’une dizaine dans lesquels sera donné en version originale
avec traduction frangaise tout I’ceuvre latin d’Eckhart. Malgré leur importance, ces
ouvrages latins sont moins connus que les écrits allemands du Maitre. Quoique le
volume des textes d’Eckhart qui nous restent soit déja considérable, certaines de ses
ceuvres essentielles ont été entiérement perdues. Et, de I'Euvre tripartite, qui exposait
I'ensemble de la philosophie eckhartienne et comprenait I'(Euvre des questions, I’ (Euvre
des Propositions et I'(Euvre des Expositions (c’est-a-dire les divers commentaires de la
Bible), seuls nous sont encore connus quelques prologues (le prologue général, le pro-
logue a I’'Euvre des Propositions et le prologue a I'Euvre des Expositions), sept com-
mentaires (dont le Commentaire de la Genése) et quatre questions disputées, ainsi que
56 sermons latins. — Les prologues restants sont donc les documents essentiels qui nous
renseignent sur la structure d’ensemble de la philosophie eckhartienne, ainsi que Fer-
nand Brunner le montre dans le riche commentaire qu’il fait suivre a sa traduction des
prologues, et dans lequel il situe les diverses parties de I'(Euvre tripartite selon 'inten-
tion eckhartienne, met en évidence la structure des prologues eux-mémes, éclaircit les
difficultés de détail, accompagnant le texte pas a pas et donnant ainsi sur une centaine de
pages une interprétation qui mériterait d’étre envisagée aussi pour clle-méme. — Les
traducteurs du Commentaire de la Genése ont choisi une autre méthode, limitant leur
intervention a une bréve introduction et a des notes accompagnant le texte et destinées
surtout a expliciter les références de I'auteur. — L’ensemble est fait avec soin et intel-
ligence. Outre une bibliographie, I'ouvrage comporte divers index (des citations bibli-
ques, des auteurs cités par Eckhart et des thémes). Notons une bizarrerie pourtant, la
table des matiéres ne se trouvant ni au début ni a la fin du livre, mais avant les
index.

GILBERT Boss

Maitre Eckhart a Paris. Une critique médiévale de l'ontothéologie. Les Ques-
tions parisiennes n° I et n° 2 d’Eckhart. Etudes, textes et traductions par
Emilie Zum Brunn, Zénon Kaluza, Alain de Libera, Paul Vignaux,
Edouard Wéber, Paris, Presses Universitaires de France, 1984, 234 p. (Bi-
bliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes, Section des sciences religieuses,
vol. LXXXVI).

EMILIE ZUM BRUNN et ALAIN DE LIBERA, Maitre Eckhart, Métaphysique du
Verbe et théologie négative, Paris Beauchesne, 1984, 252 p.

Alain de Libera, Introduction a la mystique rhénane, d’Albert le Grand a
Maitre Eckhart, Paris, O.E.I.LL., 1984, 488 p.

Ces trois ouvrages, parus presque ensemble, font avancer de fagon considérable les
études eckhartiennes et font sortir de 'ombre tout le milieu de la mystique rhénane. Les
«Questions parisiennes» de Maitre Eckhart sont des textes difficiles et leur rapport au
reste de I'ceuvre du Maitre est obscur. On y voit Eckhart revenir sur une de ses theses
antérieures et déclarer que Dieu n’est pas étre, alors qu’en téte de son cuvre majeure,
'Opus tripartitum, il placera plus tard la proposition «I’étre est Dieu». Les auteurs du
présent ouvrage poussent plus loin qu’on ne I'avait fait avant eux la solution de cette
difficulté, comme de toutes celles que posent les Questions, particuliérement les deux



248 BIBLIOGRAPHIE

premiéres. Ils donnent ces éclaircissements dans la premiére partie du livre (jusqu’a la
page 154). Dans la seconde partie, ils fournissent, avec le texte latin, la premiére tra-
duction francaise des deux premieres «Questions parisiennes», celle des «Raisons
d’Eckhart» transmises par le franciscain Gonzalve d’Espagne et celle de quelques textes
tirés des Sermons latins et se rapportant a la problématique des Questions. L’ouvrage,
complété par plusieurs index, roule tout entier sur le probléme du connaitre (intelligere)
en Dieu, que les dominicains considérent comme plus fondamental que I'étre (esse), et
sur celui de I'intellect qui va plus loin que 'amour quand il s’agit du rapport de ’'homme
a Dieu. On sera surpris d’observer grace a ce livre la richesse des harmoniques que ces
théses font entendre. On voit en particulier comment une théorie aristotélicienne rela-
tive a l'intellection des choses d’ici-bas donne lieu, dans la perspective théologique de la
fin du XIII¢ et du début du XIV®siécle, a une doctrine de la vie spirituelle et mystique et
comment cette doctrine divise les penseurs d’alors en partisans du langage nouveau et
partisans des vues antéricures, — Le deuxiéme ouvrage concerne 'ensemble de la
pensée d’Eckhart. Il s’impose par la justesse du point de vue adopté par les auteurs et par
la précision et la nouveauté des analyses qu’il contient. Les auteurs ne cherchent ni a
justifier ni a condamner, mais a comprendre et si possible a expliquer. Leur premiére
tdche est de montrer comment peuvent se conjuguer une « métaphysique rigoureuse» ¢t
une «mystique ardente». C’est qu’il s’agit d’une «métaphysique de la conversion»,
selon une heureuse formule de Gilson, c’est-a-dire d’une discipline théorique dont la
portée est également pratique et spirituelle. Il s’agit pour eux de faire apercevoir com-
ment Maitre Eckhart recourt pleinement a la culture scientifique de son temps pour
établir sa métaphysique sur des fondements rationnels, sans pourtant que la valeur
théologique et mystique de sa doctrine en soit affectée. Au contraire. L'effort des auteurs
pour définir exactement la pensée du Maitre va de pair avec I'attention qu’ils accordent
a ses sources — Albert le Grand recoit a cet égard la place qui lui revient —, de sorte que
cet ouvrage est a la fois solidement informé et pensé avec une pénétrante sympathie. Il
s'en dégage une image du Maitre dont la vérité dépasse de loin les vues qu’en avaient les
érudits du XIX€ siécle et qui tralnent encore dans la culture de notre époque: I'ccuvre
latine et I'ceuvre allemande ne s’opposent plus; la science du docteur et I"ambition
spirituelle du sermonnaire ne font qu'un. En méme temps, de par 'objectivité méme de
I’exposé, justice est rendue 4 cette forme supréme de savoir et de piété. — Le troisiéme
ouvrage signalé ci-dessus élargit encore ’enquéte, puisqu’il est question de toute I’école
rhénane d’Albert le Grand a Maitre Eckhart ou tout au moins de ses principaux repré-
sentants: Hugues Ripelin de Strasbourg, Ulrich de Strasbourg, Thierry de Freiberg,
Maitre Eckhart et Berthold de Moosburg. L’auteur présente d’abord I'influence néo-
platonicienne qui s’est exercée sur ces penseurs et leur hérédité albertinienne, il indique
ce que nous savons de chacun de ces hommes et de son ceuvre, puis il analyse les themes
dominant cette ceuvre. Il faut beaucoup d’expérience et de sagacité pour procéder au
choix de ces thémes et a leur exposition; Alain de Libera a I'une et 'autre. Sa connais-
sance des ensembles est fondée sur la maitrise des détails, comme en témoignent les
notes trés riches qui suivent chaque chapitre et qui donnent aussi au lecteur toutes les
précisions bibliographiques nécessaires. Ce livre est peut-étre le plus original des trois
que nous signalons ici, parce qu’il explore un domaine qui n’était connu que de quel-
ques-uns. Rien d’étonnant a cette ignorance antérieure, puisque I'ceuvre de presque tous
ces penseurs commence seulement a voir le jour grace a quelques savants éditeurs
d’Allemagne, de France, d’Italie et de Suisse. Il s’agit donc d’une vraie révélation pour
beaucoup et d’une vraie stimulation pour les philosophes. Un nouveau pan de I’histoire
de la pensée occidentale est dorénavant du domaine public. Ce livre le fait comprendre
sans prétendre brosser I'image définitive: les pages de conclusion, tout en présentant
I'importance de 'acquis, dessinent quelques-unes des voies qui s’offrent maintenantala

recherche.
FERNAND BRUNNER



BIBLIOGRAPHIE 249

NicorAl DE CUSA, [diota de sapientia, de mente, editionem post Ludovicum
Baur alteram curavit Renata Steiger, duas appendices adiecit Raymundus
Klibansky, de staticis experimentis ex editione Ludovicus Baur, brevem
dissertationem addiderunt Carolus Bormann et lohannes Gerhardus Sen-
ger, Hambourg, Meiner, 1983, 316 p.

On a dé¢ja signalé ici I’édition de Nicolas de Cues qui est en cours de publication a
Hambourg: notre Revue a requ en effet les tomes X VI, fasc. 1-3 (Sermons I-XXI) et le
Tome XI, fasc. 2 (Trialogus de Possest). Le présent volume est consacré a trois dialogues
celebres qui datent de 1450 et dans lesquels le Cardinal s’exprime par la bouche d’un
idiota, c’est-a-dire d’un ignorant de bon sens qui peut en remontrer 4 un orateur et 4 un
philosophe. Le premier dialogue, en deux livres, met ’accent sur 'incompréhensibilité
de Dieu. Le deuxiéme traite de I’esprit de Dieu et de celui de 'homme, considérés dans
leurs ressemblances et leurs différences; il est riche aussi en enseignements sur I'épis-
témologie et la cosmologie de Nicolas. C’est de physique, et de cosmologie encore, dont
il est question dans le dialogue sur les expériences de statique. Le Cardinal y montre que
«la connaissance des différents poids, dans I’eau, 'air et I’huile, des diverses terres serait
fort utile a la recherche des secrets de la nature» (p. 236). Comme dans ses autres tomes,
cette édition se présente magnifiquement a I'ceil et a ’esprit: les caractéres sont beaux, la
mise en page aérée, les apparats se divisent en trois parties concernant respectivement
les variantes, les sources et les passages paralléles chez le Cusain. Quatre index com-
plétent le volume et concernent tour a tour les noms propres cités par Nicolas, les
auteurs mentionnés par les éditeurs, les manuscrits et les mots qui figurent dans les trois
dialogues. Toutes les indications philologiques dont on peut avoir besoin se trouvent
dans les quelque quatre-vingts pages sur lesquelles s’ouvre le volume.

FERNAND BRUNNER

FRANCISCO SUAREZ, D¢ Legibus VII (1V, 1-10) — VII (IV, 11-20), De Lege
positiva canonica, Edicion critica bilinglie por A. Garcia y Garcia, L.
Perena, V. Abril, C. Baciero, F. Rodriguez, F. Cantelar, L. Baciero, J.
Manzanares y F. Maseda, Corpus Pﬁspanorum de Pace, Vol. XXI-XXII,
Consejo superior de investigaciones cientificas, Madrid 1981, LXXXVII

+ 267 p.; XVI + 178 p.

Inaugurée voici vingt ans par la publication du Livre Il de la Defensio Fidei de 1613
(dirigée contre Jacques I°T, le Roi théologien), 'entreprise de réédition des principaux
livres des grands traités de philosophie juridique et politique de Suarez, que président
L. Perefia et V. Abril, se poursuit depuis 1971 avec celle des différents Livres du De
Legibus ac Deo Legislatore de 1612. Fidéle aux principes qui commandent toute la
collection du Corpus Hispanorum de Pace, cette nouvelle édition du De Legibus se
signale & la fois par la clarté de sa présentation — texte original latin et traduction
espagnole en regard — qui en facilite I'accés et le maniement, et par son souci — parfois
excessif — de réactualiser la pensée suarézienne, relangant par la le débat sur la place et
le rdle dans I’histoire de la philosophie du Droit de celui que 'on a tour a tour exalté ou
dénigré comme Pinitiateur du contractualisme, le type du théologien politique, voire
comme le « pionnier de la démocratie». Les deux présents volumes — respectivement le
VII€ et le VIIIE de la collection consacrés au De Legibus — contiennent en fait les 20
chapitres du Livre [V de I'ccuvre juridique maitresse du Docteur Eminent ayant pour
objet 1a loi canonique. C’est dire que les historiens de la pensée juridique et theologique
retrouveront ici non seulement les théses classiques de Suarez sur la force obligatoire des



250 BIBLIOGRAPHIE

lois canoniques pour tous les baptisés, hérétiques compris (¢. XIX), et sur le fondement
pontifical du pouvoir épiscopal (c. IV), mais encore 'exposé systématique du grand
Jésuite espagnol sur le fondement du Droit canonique et la «ratio legis» du pouvoir
législatif de I'Eglise (c. I-IT), sur le titulaire de ce pouvoir dans I'Eglise (c. I1I-VI) et la
détermination de sa sphére de compétence, notamment par rapport a celle du pouvoir
civil (c. VII-XIID), enfin sur les formes, les modes de promulgation et la portée des lois
canoniques (c. XIV-XX); bien plus, ils découvriront au contact des textes la démarche
d’un veritable théologien du Droit, convaincu de la spécificité d’ordre surnaturel du
Droit de I’'Eglise a I'encontre aussi bien des canonistes catholiques de son temps, qui, tel
Fortunio Garcia de Ercilla, assimilent sa finalité a celle des Droits séculiers, que des
contempteurs protestants de tout Droit canonique, qui, de Luthera R. Sohm, tiennent le
Droit pour incompatible avec la nature méme de I'Eglise. De fait, 'intérét du présent
ouvrage tient, autant que dans ces différents aspects de la philosophie et de la théologie
du Droit de Suarez, dans leur mise en perspective historique et dans leur réactualisation,
trés significative de I’évolution de la pensée catholique contemporaine. A I'instar des
autres volumes du De Legibus de la méme collection, ces deux volumes sont introduits
en effet par une Etude préliminaire en trois parties d’un singulier conformisme a I’esprit
du temps. La premiére partie de cette Introduction, signée de L. Perefia et retragant
avant tout la genese, le développement et la méthode de I'auteur du De Legibus en
matiére canonique, souligne ainsi a la fois I'importance des sources bibliques dans cet
aspect de 'ceuvre suarézienne, 'ampleur de I'intégration des ceuvres antérieures et la
constance de 'opposition établie par le savant Jésuite entre «la structure essentielle-
ment monarchique de la communauté ecclésiale» et «la nature originairement démo-
cratique des communautés politiques» (p. XX); la deuxiéme partie de I’/ntroduction,
d’A. Garcia y Garcia et mettant en évidence la spécificité de I’approche suarézienne du
Droit canonique, centrée sur «la justification et la place du phénoméne juridique dans
I’Eglise» (p. XXXVI), décéle son originalité dans une véritable «théorie générale du
Droit canonique»: selon la terminologie des Facultés de Droit canonique contempo-
raines, «sa nouveauté et son apport, c’est au premier chef d’offrir un Traité de Droit
canonique fondamental» (p. XLIX); la troisiéme étude introductive, due a J. Manza-
nares et tendant a situer le L. IV du De Legibus «dans la perspective actuelle», c’est-
a-dire face a la crise du Droit canonique comme face a sa nouvelle codification, con-
fronte enfin lourdement les théses de Suarez sur certaines questions controversées
(fondement du pouvoir épiscopal, compétences des laics, portée des lois canoniques)
avec les tendances et les solutions de notre temps (cf. pp. LXI, LXVII, LXXVIII,
LXXXIV) pour conclure de maniére révélatrice d’une certaine pensée catholique post-
concilaire: « Une lecture de Francisco Suarez dans la perspective d’aujourd’hui révele
des valeurs permanentes, mais aussi des affirmations et des positions qui appellent une
révision. Non en raison de la fragilité de son raisonnement, mais parce que /'histoire est
la clef nécessaire pour interpréter toute doctrine, toujours conditionnée par les données et
les schémas de pensée propres a son époque» (p. LXXXVII). Si la perspective idéolo-
gique dans laquelle se situe la présentation de cette édition critique et de cette traduction
du Livre 1V du De Legibus, comme celle des précédents volumes, suscite plus d'une
réserve, il n’en faut pas moins reconnaitre les mérites de ses auteurs. Ce n’est pas
seulement en effet un classique de la pensée théologique et juridique qui est ainsi misa la
disposition des canonistes, des philosophes et des théologiens du Droit; ¢’est aussi une
nouvelle intelligence de sa teneur qui leur est offerte par la mise au jour de la place de
certaines de ses théses majeures. On appréciera au surplus les Index des sources (V1I,
p. 243-255; VIII, p. 163-172) et des concepts (VII, p. 263-267; VIIL, p. 173-178) dont est
assortie cette édition ainsi que le succinct /ndex bibliographique (V11, p. 257-263), qui
achévent de faire de cet ouvrage un précieux instrument de travail pour les historiens du
Droit de I’Eglise comme pour les historiens de la philosophie du Droit.

ALFRED DUFOUR



BIBLIOGRAPHIE 251

ANDRE TOSEL, Spinoza ou le Crépuscule de la Servitude. Essai sur le « Traité
théologico-politique». (Philosophie de I'Esprit), Paris, Aubier, 1984,
319 p.

Reprenant I'idée de Léo Strauss que le Traité théologico-politique serait écrit dans un
langage en quelque sorte chiffré et destiné a n’étre compris que par un public précis, et
aprés une petite enquéte historique destinée 4 montrer que ces philosophes possibles
parmi les chrétiens que Léo Strauss définissait comme les destinataires de 'ouvrage
¢taient probablement les collégiants, 'auteur entreprend un commentaire suivi du texte
selon des principes de déchiffrage qu’il pense trouver dans la méthode méme que
Spinoza propose pour 'interprétation des Ecritures. Dans cette vue, le Traité théolo-
gico-politique apparait comme un ouvrage particulier d’introduction a la philosophie
spinoziste, dans lequel le penseur ruserait avec les opinions superstiticuses ou religieu-
ses de ses lecteurs pour conduire ces derniers a une attitude plus philosophique grice a
une série de contradictions habilement amenées dans le développement des notions
propres a une attitude non encore rationnelle. Grace notamment a la destruction du
préjugé finaliste, les lecteurs les plus raisonnables devraient étre ainsi conduits a sortir
de la condition hétéronome de I'attitude religieuse pour acquérir 'autonomie ration-
nelle propre a la vraie responsabilité politique.

GILBERT Boss

JacQuEs D’HoNDT, Hegel, le Philosophe du Débat et du Combat, (Le Livre de
Poche — Textes et débats), Paris, Librairie Générale Frangaise, 1984,
3719 p.

Hegel est a la mode, et donc tout le monde en parle dans les cercles plus ou moins
intellectuels, si bien que des opinions stéréotypées courent sur le philosophe et son
ceuvre. Plutdt qu'une étude de sa pensée, ce livre donne au public une sorte de guide de
conversation sur Hegel. Il retouche les clichés sur la personne de Hegel et s’efforce de
nous la présenter sous une figure plus avantageuse au goiit contemporain, comme un
esprit souvent révolutionnaire et presque téméraire, derriére les aspects opposés qu’on
lui connait. Il répertorie aussi les opinions du philosophe sur les divers sujets philoso-
phiques politiques ou autres, avec le méme souci de les présenter comme géneralement
acceptables aujourd’hui, une fois admises quelques singularités du personnage. — Mais
est-il bien utile a une philosophie qu’on la montre conforme aux opinions courantes, et
écrite par un homme finalement sympathique et apte a entrer dans le cliché a la mode du
«philosophe» (engagé, frondeur, etc.)? On peut se demander aussi si la présentation de
Hegel a travers ’homme et ses opinions aurait convenu a celui qui voulait distinguer
radicalement entre les opinions, méme philosophiques, et la philosophie proprement
dite, entre les anecdotes de la vie du penseur et la logique de la pensée. Mais, tout bien
considéré, une présentation de ce type (habilement faite, comme ici) n’est peut-étre pas
si inadéquate a Hegel.

GILBERT Boss

DOMINIQUE PIGNAT: Expérience de soi et métaphysique. Schelling et Heideg-
ger, Thése présentée & la Faculté des Lettres de 'Université de Fribourg,

1981, 361 p.

On reconnaitra a 'auteur une belle maitrise intellectuelle: son entreprise est d’en-
vergure et il a la force de la mener & bien en empoignant les doctrines a bras le corps.



252 BIBLIOGRAPHIE

Dans la perspective que lui ouvre la philosophie du yoga, I'auteur considére une expé-
rience de soi qui dépasse la conscience que nous avons d’ordinaire de nous-mémes. En
dega du moi occupé de ses pensées et de ses actions, il cherche le «sujet premier», le
«Soi», «d’ou sourd la penséex». Il s’agit d’'un absolu qui n’est pas cependant le Dieu
transcendant. L’auteur prend au méme sens I’expérience mystique du Soi et ’expérience
mystique naturelle. Il trouve dans les philosophies de Descartes et de Kant une sorte de
préhistoire des doctrines de ’'expérience du Soi, telles qu’elles se présenteront de fagon
plus parfaite chez Schelling et chez Heidegger. Que Descartes et Kant soient sur le
chemin d’une connaissance mystique, voila qui est assez paradoxal. Mais Descartes et
Kant fondent des philosophies du sujet. La conversion qu’ils instituent ainsi est la
condition des philosophies de Schelling et de Heidegger qui «congoivent la philosophie
comme un exercice qui doit amener ’homme a découvrir ce qui rend possible la
pensée». L’intérét de ce livre se concentre moins sur cette lecture particuliére de Des-
cartes et de Kant que sur I’¢tude convaincante des philosophies de Schelling et de
Heidegger; elle occupe la seconde moitié de 'ouvrage et donne, sous deux modes
différents, la réponse de la pensée moderne a la question de I’'en-dega de la pensée. Le
lecteur ne manquera pas de profiter des belles analyses auxquelles 'auteur se livre,
méme s'il lui prend envie quelquefois de discuter ses vues. Il s’arrétera, par exemple, a
I'image trop conventionnelle de Descartes, comme si 'auteur des Meéditations n’était
pas aussi le philosophe de I'existence de la substance ¢tendue et de 'union de I'dme et du
corps. Il s’étonnera surtout de I’absence dans cet ouvrage de références a la tradition
néoplatonicienne a laquelle on doit pourtant la découverte de I'intériorité et le souci de
'origine de la pensée. Ce genre de lacune, qui était caractéristique de plusieurs milieux
naguére encore, s’observe aujourd’hui de moins en moins. Le lecteur s’interrogera enfin
sur I'interprétation qui est donnée ici de la mystique du Soi. Exposer I'expérience du Sot
dont traite le sdmkhya, auquel le yoga doit sa philosophie, ou 'advaita, dans un langage
emprunté a Maritain et comme le font le P. Gardet et Olivier Lacombe, ¢’est user de
concepts éclairants sans doute, mais dont d’autres interprétes contestent la légitimité.
La question de la nature du Soi et de sa «confusion» avec Dieu pourrait donc donner
lieu a d’autres développements. Il n’en est pas moins vrai que cet ouvrage nous met en
présence d’une pensée forte et sincére, dont il est permis d’espérer qu’clle s’ouvrira
encore a d’autres horizons.

FERNAND BRUNNER

THEODORE DREYFUS, Martin Buber (Témoins spirituels d’aujourd’hui), Paris,
Le Cerf, 1981, 203 p.

Les études consacrées a Buber en frangais sont trés peu nombreuses; aussi faut-il
savoir gré a Th. Dreyfus, professeur a I'Université de Bar-Ilan (Israél), d’avoir présenté
au public francophone un ouvrage clair, vivant et bien documenté sur cet auteur.
Particuliérement attentif a la qualité dialogale des individus et des sociétés, Buber reste,
de ce fait méme, éminemment actuel: la reconnaissance de I'autre en tant qu’autre, dans
son altérité, demeure en effet une exigence impérieuse de notre temps. Le dialogue
authentique, qui présuppose justement la reconnaissance de 'autre dans son altérite,
offre, selon Buber, une chance de transformer I'individu et d’instaurer un nouveau type
de société. Pour affirmer le primat du dialogue, 'auteur qui s’est rendu célébre par le Je
et Tu (1923) se fonde aussi bien sur la Bible que sur la pensée hassidique. Un des
principaux mérites du livre de Th. Dreyfus est de faire saisir au lecteur la cohérence de
I’ceuvre du philosophe juif allemand a travers sa richesse et sa complexité. Le savant
israélien montre, en particulier, que I’'exégése biblique est, chez Buber, la face cachée de
la philosophie dialogale. Pour Buber ’essentiel est dans la relation. Le Je-Tu est la



BIBLIOGRAPHIE 253

relation par excellence. L'ceuvre de Buber témoigne, dans son ensemble, de la volonté
exprimeée sans relache, par ce philosophe, d’amener les hommes a vivre les uns avec les
autres. De la I'importance de la réflexion politique et sociale et des aspirations mes-
sianiques chez cet auteur. C’est dans ce contexte également qu’il faut comprendre les
efforts déployés par Buber, aussi bien du temps ou il vivait en Allemagne qu'aprés son
installation a Jérusalem (1938), en faveur d’une entente entre Juifs et Arabes. — En
conclusion, Th. Dreyfus invite & mieux connaitre une personnalité et une pensée fort
attachantes. Tout en examinant avec soin I’'abondant matériel des Archives Buber a
Jérusalem et en recourant a des manuscrits inédits pour interpréter cette ceuvre, Th.
Dreyfus n’hésite pas a prendre position au sujet des problémes qu’elle souléve. Nous
attendons avec un vif intérét I'/ntroduction aux philosophies juives de I’Existence, dont
le professeur israélien nous annonce la publication.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

JEAN BEAUFRET, Entretiens avec Frédeéric de Towarnicki, Paris, Presses uni-
versitaires de France, 1984, 112 p.

«J'al un ami que je vois souvent, qui me demande ce que je fais et je lui réponds: «Je
viens de comprendre Heidegger!» Il y a plusieurs années que «je viens de comprendre
Heidegger», aprés avoir pendant trente ans imaginé a plusieurs reprises que j'étais sur le
point de comprendre ou d’avoir compris.» (p. 5) — Cet aveu de J. Beaufret a F. de
Towarnicki, au début des entretiens radiodiffusés (France-Culture, juin-juillet 1983)
reproduits dans ce volume, n’exprime-t-il pas une situation commune a tout lecteur de
Heidegger? Aussi bien ce petit ouvrage fait resurgir la question que se pose tout com-
mentateur de la pensée heideggerienne: comment expliquer cette pensée, qui n'est pas a
proprement parler explicable ? En fait, au fil de cet échange ot les interlocuteurs passent
en revue les concepts majeurs de la philosophie de Heidegger et s’efforcent d’en réduire
autant que possible 'obscurité, ce qui vient au jour, c’est l'origine méme de celle-ci, le
lieu en abime d’ou ces concepts procédent, comme source secréte, irréductible a la
lumiére du langage, de leur signification. Ce que signifient ces sortes de notions- limite
— le Dasein, la différence de 'étre et de l'étant, la fin de la philosophie, le non-pensé, le
non-dit, le sens de I'étre, la vérité de I'étre, etc... — réside plutdt dans ce que ces notions
désignent et qui se trouve comme en dega du penser, du dire, de la philosophie — et qui
est pourtant I’essentiel. La philosophie de M. Heidegger est difficile a penser? Sans
doute, mais parce que c’est une philosophie de 'impensé. Irréductible aux définitions,
aux idées claires et distinctes, les concepts heideggeriens sont éclairés ici, moins par un
contenu sémantique fixe, que par leur orientation vers le lieu ou repose la source de
toute vérité et de toute présence, «clairiére» de I'étre ou brille la Lichtung originaire que
la philosophie n’a jamais pu regarder en face. En écoutant J. Beaufret, il nous est revenu
en mémoire ce beau texte qu’il a traduit et présenté au colloque sur Kierkegaard de
I'Unesco, en avril 1964: «Ce qu'elle (I'AAnUewn) est en elle-méme demeure en retrait.
Est-ce 1a Peffet d’un simple hasard ? N'est-ce que la suite d’une négligence de la part de la
pensée humaine ? Qu bien en va-t-il ainsi parce que se retirer, demeurer en retrait, en un
mot la AfUn, appartient a AAAVeta, non comme simple adjonction, pas non plus
comme ['ombre appartient 4 la lumiére, mais comme le ceeur méme de 'AAn0ea?» On
comprend ainsi pourquoi Heidegger, le philosophe sans doute le plus célébre de notre
temps, demeure pourtant (J. Beaufret en témoigne, non sans quelque amertume) un
penseur isolé, relativement peu enseigné et, en un sens, méconnu. Rien, a vrai dire, dans
les orientations actuelles de la philosophie, de plus en plus tournée vers I'étant et ses
différentes régions, ne permet d’espérer la reprise des tiches proposées par Heidegger au
philosophe de notre temps, dans la perspective métaphysique absolument pure qui était

Philosophie
contemporaine



254 BIBLIOGRAPHIE

la sienne. — Ce petit ouvrage, dont les vertus pédagogiques sont encore favorisées par la
forme de 'entretien, est a recommander tout spécialement aux étudiants de philosophie
(voire a leurs professeurs), comme une des meilleures introductions a la pensée de
Heidegger que nous connaissions.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

FRANCIS JACQUES, Différence et subjectivité. Anthropologie d'un point de vue
relationnel, (Analyse et raisons), Paris, Aubier Montaigne 1982, 423 p.

Apres Kant, Fichte et le jeune Schelling, la subjectivité a ét€ mise en cause quant a sa
portée comme fondement et principe de la philosophie. Le mot wittgensteinien: « Das
denkende, vorstellende Subjekt gibt es nicht» (Tractatus logico-philosophicus, 5.631)
marque le dépassement définitif de la notion de sujet en philosophie. Aujourd’hui, c’est
surtout en France que le théme de la «déconstruction du sujet» (Derrida) domine la
discussion. Mais, tandis que les écoles structuraliste et néostructuraliste semblent rester
sur le plan du dépassement définitif de toute métaphysique de la subjectivité, d’autres
conceptions philosophiques osent reprendre des problémes liés a la notion de sujet. Sans
doute, la aussi, les présuppositions systématiques ainsi que les résultats (si I’on peut déja
en parler) ont profondément changé. Le domaine de la recherche est le langage, la
nouvelle notion de subjectivité est la rationalité communicationnelle. — C’est au sein de
cette discussion récente que se situe le dernier livre de Francis Jacques, professeur a
I'Université de Rennes et auteur de Dialogues I. Recherches logiques sur le dialogue
(Paris: PUF, 1979). L’'importance de son nouvel ouvrage volumineux consiste dans la
tentative d’établir une théorie de la subjectivité qui évite les apories aussi bien du
«solipsisme» cartésien que du réductionisme (néo-)structuraliste. En premier lieu, la
subjectivité «change de statut» (10), est «transformée» (9). Le primat est placé «sur la
relation interpersonnelle » (12). La théorie proposée par Jacques est une « philosophie de
la personne» (15) d’un «point de vue relationnel» (12). Dans cette mesure, Différence et
subjectivité reprend les «recherches logiques sur le dialogue et son transcendental, le
rapport d’interlocution» (14) qui paraitront dans L'espace logique de ['interlocution.
Dialogues II, Paris, PUF. La question clé est maintenant la suivante: « Qu’est-ce que la
découverte philosophique de la communication change a notre conception de sujet
parlant?» (17). La théorie qui est susceptible d’élaborer une réponse soutenable est,
d’aprés Jacques, une « pragmatique du discours» (17). Une telle pragmatique permet de
concevolr le sujet comme «interlocuteur» qui s’identifie «au cours et a travers les
communications ou il lui est donné de prendre part» (18). Les analyses dans cet ouvrage
sont «transdisciplinaires» (13). Jacques se référe a la linguistique de I’énonciation, a la
phénoménologie existentielle, a la philosophical logic de style anglo-saxon, a la critique
littéraire, a la psychanalyse et a la théologie. En s’appuyant sur ces différentes analyses,
Jacques montre que les concepts de conscience et de réflexion sont dérivés du «factum
communicationnel» (192, 223 sqq.). « La conscience n’est pas premiére pour la subjec-
tivité» et la «réflexion est comme un re-ploiement et une re-flexion de la communi-
cation, quand un énonciateur entreprend de recycler un moment de I’entretien dans le
discours avec soi» (225). Ce qui est premier a la subjectivité c’est «l’identité person-
nelle» (47) qui se constitue dans la relation interlocutive en tant qu’ «instance fonda-
trice» de la subjectivité (370). «Il n’est pas de conscience de soi sans communication
avec soi» (224). Cependant, Jacques n’identifie sa théorie ni a celle de Wittgenstein ni a
celle du structuralisme. Ce dernier «introduisait une différence sans sujet, condition de
possibilité du systéme des différences qui apparaissent dans la langue» (370). Tandis
que d’aprés Jacques, «il faut que le sujet soit inscrit comme personne dans un univers de
communication effective pour qu’il puisse, non pas mobiliser la langue 4 son profit,



BIBLIOGRAPHIE 255

mais simplement prendre part a la mise en communauté du sens et de la référence»
(ibidem). — Sans entrer dans les détails, on peut dire que cette nouvelle théorie de la
subjectivité mérite une discussion intense. Elle répond a I'un des plus importants
intéréts de la philosophie de nos jours. Malheureusement, Jacques n’aborde pas les
théoriciens contemporains qui vont, depuis une bonne vingtaine d’années, dans la
méme direction, et qui ont déja introduit une grande partie de la terminologie utilisée
par Jacques et les idées principales d’une « pragmatique du discours» comme théorie de
la compétence communicative: Karl-Otto Apel et Jiirgen Habermas. — Finalement,
une remarque critique sur la possibilité de fonder la subjectivité sur la communication.
Il semble qu’une théorie de la subjectivité aujourd’hui devrait, en effet, comprendre la
«découverte philosophique de la communication» dans son fondement. Mais le statut
de fondement que peut avoir la communication dans une telle théorie doit étre bien
défini. Car, comme la communication est une relation, 'explication de la constitution
de la subjectivité — quiappartient sans doute a toute théorie de la subjectivité — ne peut
se reférer qu’a une relation. Or, dans la mesure ot Jacques qualifie I'identité personnelle
de premiére dans la subjectivité, il est obligé de rendre compte de la constitution de la
subjectivité en expliquant I'identité personnelle a partir de la relation interlocutive.
Mais, ’explication d’une identit¢ a partir d’une relation, et cela veut dire a partir de ses
relata, doit nécessairement échouer. L’identification avec soi qui est I'élément indis-
pensable de I'identité personnelle ne peut pas étre expliquée a partir des relata qui sont,
en tant que relata, différents I'un de l'autre.

GEORG MOHR

JON ELSTER, Sour Grapes. Studies in the Subversion of Rationality. Cambridge,
Paris, Cambridge University Press & Editions de la Maison des Sciences de
I’Homme, 1983, 177 p.

Le caractére raisonnable ou rationnel du comportement humain concernant les
affaires importantes de 'existence est ici mis en question par I’étude d’une série de
phénomeénes qui paraissent mettre en échec notre raison, non seulement par accident,
mais de maniére essentielle. Ainsi, le titre fait allusion a la fable de La Fontaine dans
laquelle Renard, affamé et découvrant des raisins murs au haut d’une treille, hors de sa
portée, conclut: «ils sont trop verts et faits pour des goujats». Jon Elster voit dans cette
réaction un exemple d’un phénoméne fondamental: la formation de préférences par
adaptation a nos possibilités. Or un tel mécanisme s’oppose a la rationalité en tant
qu’elle suppose I'autonomie des désirs. De méme cette autonomie est compromise aussi
par des mécanismes tels que la conformation automatique des croyances aux desirs.
D’autres phénomeénes limitent la rationalité en tant que réalisation délibérée d’un plan
cohérent. Il intervient ici surtout une catégorie d’états désirables mais impossibles a
atteindre délibérément parce qu’ils sont par essence des produits accidentels (comme le
sommeil, que chasse I'insomniaque en le cherchant). Ces phénomenes rendent irration-
nelles justement les tentatives de les aborder directement selon la rationalit¢ commune
de la planification directe. Par la ils représentent des pierres d’achoppement sérieuses
pour les théories de la planification rationnelle, telles qu'on les trouve en économie par
exemple. Ils permettent aussi la critique des interprétations intentionnelles qu’on tend a
donner de ’ensemble des actions humaines et minent ainsi les principes herméneuti-
ques d’historiens ou de sociologues comme Foucault ou P. Bourdieu. — Clair et intel-
ligent, abordant des questions importantes avec simplicité, ce livre reprend en quelque
sorte dans le contexte contemporain la critique de la pensée finaliste.

GILBERT BOss



256 BIBLIOGRAPHIE

JACQUES BOUVERESSE, Le Philosophe chez les Autophages. Paris, Les Editions
de Minuit, 1984, 196 p.

Né de I'exaspération de I'auteur face a la morgue des milieux intellectuels frangais a
la mode, ce livre accuse la contradiction ou I’hypocrisie d’un courant qui affecte de
condamner la raison comme trop autoritaire, voire despotique, et ceci a seule fin
d'imposer plus aisément le despotisme réel du caprice de la mode et de ses vedettes.
Contre cette tendance, néfaste au travail philosophique, Jacques Bouveresse veut affir-
mer les droits de la raison comme garante de notre liberté. — Plusieurs des analyses des
procédés utilisés pour conserver I'autorité des faiscurs d’opinion en dépit de la raison
sont intéressantes. Le souci de rendre a nouveau possible le débat philosophique
authentique est sans doute sympathique aussi. Nous avons regretté cependant que
I'argument cherche si souvent I'appui de la citation et recoure par la également a
l"autorité plutot qu’a la pure critique rationnelle.

GILBERT Boss

MICHEL VILLEY, Le Droit et les Droits de l’Homme. (Questions), Paris, P.U.F.,
1983, 170 p.

Les droits de ’homme sont 4 la mode. IIs forment le credo de notre nouvelle religion.
M. Villey les estime pourtant contradictoires, inefficaces, voire dangereux. Pour mon-
trer cette contradiction, "auteur retrace I'histoire de la notion de droit dans le monde
occidental. Il part donc d’Aristote, chez lequel il cherche la définition du droit qui
formera le fondement de la doctrine du droit romain. Il trouve la I'idée du droit comme
neeud de relations entre les hommes et les choses dans une cité. Le droit est alors
toujours déterminé et objectif, en tant que «chose» attribuée a certaines personnes.
(’est a partir de ’époque moderne seulement, avec Hobbes, qu'on va chercher a tirer la
notion de droit de I'idée abstraite d’homme, s1 bien qu’il deviendra possible de parler
des droits d’un individu en dehors de toute relation précise aux autres. Et c’est Locke,
qui, liant de fagon incohérente la notion hobbienne d’un droit d’agir et la notion
théologique du dominium, inventera le droit subjectif 4 des choses ou le droit fonda-
mental de propriété. Toute notre notion des droits de 'homme repose sur cette con-
fusion lockienne. — M. Villey plaide pour le retour a la clarté de la notion de droit telle
qu’on la trouvait chez Aristote, dans le droit romain, et encore chez saint Thomas: un
droit qui se définit dans les rapports réels des hommes a travers le long travail d’éta-
blissement des regles jurisprudentielles, plutot qu’il ne se déduit d’une abstraite essence
de 'homme et de lois autoritaires. — Certes, on peut contester qu’il faille redonner
aujourd’hui au mot «droit» le sens précis qu’il avait dans I’Antiquité et faire ainsi table
rase des derniers siécles, qui ont fagonné nos modes de penser et de parler actuels; et
I'auteur connait I'objection, dont il semble d’ailleurs ne pas faire grand cas. En effet, la
vérité, la clarté de la pensée ne sont-elles pas au-dessus de la fidélité a un usage regu?
Sans doute, et, pour cette raison, I’enquéte historique et la réflexion de M. Villey nous
paraissent de la plus grande utilité, puisqu’elles sont effectivement le moyen de nous
mettre clairement sous les yeux la confusion de I'idée de droit de '"homme qui domine la
pensée de tant de nos contemporains, Nous croyons pourtant que cette critique peut
aussi se faire sans exiger un tel bouleversement de notre vocabulaire, sans méme
nécessairement accepter en son entier la conception aristotélicienne du droit. Quoi qu’il
en soit, ce livre devrait réjouir les intellectuels d’une époque qui se targue non seulement
d’accepter la critique, mais encore de la réclamer.

GILBERT Boss



	Bibliographie

