
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Jean Anderfuhren, A l'ombre du doute, lafoi. Commentaire du Symbole des Théologie
Apôtres (L'Evangile dans la vie, 10), Genève, Labor et Fides, 1984, 268 p. contemporaine

On relit avec plaisir ce commentaire du Symbole des Apôtres qui avait d'abord paru
sous forme d'articles dans La Vie Protestante. L'auteur, qui s'adresse à un large public,
fait preuve d'une belle santé théologique ; il va droit au but et, sans entrer dans trop de
détails techniques, s'efforce de montrer la portée profonde de chaque partie du Credo
pour la foi et la vie chrétienne. Le commentateur recourt souvent, pour éclairer son
propos, aux affirmations correspondantes du Symbole de Nicée ainsi qu'aux interprétations

récentes, notamment de K. Barth. Le livre est en fait une initiation biblique aux
divers thèmes abordés par le texte ancien, dont l'auteur reconnaît d'ailleurs qu'ils ne
sont pas tous de la même importance. Les chapitres les plus originaux m'ont paru être:
«Le Dieu unique», «L'exclusivisme de Dieu», «Le Père» (avant la toute-puissance et
la création), «Toutes choses visibles et invisibles», «L'homme responsable de la
création» (nécessité d'une réflexion éthique nouvelle), «Marie» (une réhabilitation protestante),

« La vie éternelle » (thème interprété par Nicée : « la vie du monde à venir»), etc.
La distance critique apparaît seulement vers la fin: «Eloge et critique du Symbole des

Apôtres»; mais ne vient-elle pas trop tard? Aussi le titre du livre est-il trompeur: il
s'agit d'une énergique réponse au doute plus que d'une analyse apologétique de notre
situation actuelle; le seul sous-titre eût été suffisant. Malgré quelques questions ici et là,
notamment sur le langage masculin (p. 40) ou sur le messie noir épingle trop rapidement
au passage (p. 74) ou encore sur cet «optimisme foncier à l'égard de la création» (p. 249)
qu'il eût fallu nuancer, il faut recommander ce livre tonique à tous ceux qui cherchent
pour eux-mêmes et pour d'autres une présentation accessible de la foi réformée en débat
avec les autres confessions chrétiennes et les grandes questions de l'heure.

Henry Mottu

Henri Fesquet, éd., Une brassée de confessions de foi, avec une postface de

Paul-André Lesoti, Paris, Seuil, 1979, 194 p.

Ce livre rassemble les confessions de foi de diverses personnalités, auxquelles Henri
Fesquet avait demandé : «Si un incroyant s'intéressant aux problèmes religieux demandait

à un chrétien: «A qui et à quoi croyez-vous?», que lui répondriez-vous?» La

plupart de ces documents, qui firent grand bruit à l'époque, parurent d'abord dans Le
Monde de juin à août 1978 et il est heureux de pouvoir maintenant les relire dans leur
ensemble. Ils sont présentés par l'éditeur dans une préface sous la forme d'un triptyque :

a) «Confessions de foi chrétiennes», b) «Judaïsme, Islam, bouddhisme», c)

«Incroyants, agnostiques, athées». Dans la première partie défilent sous nos yeux, quelque
peu ébahis par tant de formules bien frappées, les Ce que je crois de l'intelligentsia
française. En voici quelques échantillons: «L'éternité amoureuse du temps» (M.-D.
Chenu — dans l'incarnation, Dieu est devenu «homme à plein temps: Homme-Dieu, et

non plus Dieu-Dieu»); «Un Christ cosmique» (O. Clément); «Une remise en cause



168 BIBLIOGRAPHIE

perpétuelle» (J.-P. Delarge); «Une nouveauté radicale» (G. Delteil); «Paradoxe» (J.
Delumeau — «A l'origine de la vie et de la lumière, je devine Dieu»); «Une vérité
féconde» (A. Dumas — «Sans Dieu face à elle, la foi n'est qu'une énergie du vouloir ou
qu'une auréole de la sensibilité, donc une certaine solitude qui ne s'avoue pas»); «La
vérité est hérétique» (F. Farago); «L'expérience d'un secret» (H. Fesquet — «Désespérer

des Eglises, c'est douter de Jésus-Christ»); «Tout est possible» (R. Garaudy —

«L'avenir n'est pas ce qui va arriver, mais ce que nous ferons»); «Ne pas tricher» (J.

Maury) ; « Le miracle de l'amour» (F. Quéré) ; etc. Mais, comme le remarque avec raison
Paul-André Lesort dans sa postface, «il reste moins difficile de se livrer que de définir»
(p. 187) et c'est pourquoi la lecture de la troisième partie, qui comprend les témoignages
des incroyants, est, avec le recul, encore plus impressionnante. On peut d'ailleurs se

demander si les croyants ont réellement répondu par une argumentation aux questions
soulevées par ceux et celles qui ne veulent ni ne peuvent croire. C'est ainsi que les

problèmes évoqués par quelques-uns d'entre eux demeurent : « Dieu» est-il autre chose

que « la somme de nos incertitudes » et « par-delà les mots, quelle espérance propose une
telle conception religieuse», c'est-à-dire de croire à des dieux omniprésents (A. Grje-
bine)? Qu'en est-il de «la conception chrétienne de l'immortalité», qui «a beaucoup
évolué depuis le Moyen Age » et dont il ne reste pour bien des chrétiens « que la croyance
en une survie imprécise où l'on retrouverait les êtres disparus qui nous furent chers» (F.
Perrin) Que répondre à A. Grosser qui pense que « l'Eglise a profondément changé dans
son comportement et aussi dans sa doctrine» et que l'image de Dieu que s'en font les
chrétiens « se modifie en fonction des changements de leur morale » Et comment ne pas
être d'accord avec ces mots de M. Héraud («Une autre ferveur») : « Je ne crois pas en un
monde au-delà du nôtre qui puisse satisfaire à cet appétit d'absolu; tout au plus puis-je
tendre vers un monde qui serait non pas délivré de l'injustice (je ne crois pas à cela non
plus), mais où le scandale serait dénoncé comme tel, permettant aux écrasés de
communier un bref instant avec une conscience amie»? Le paradoxe de cette collection
apparaît quand «le croyant» ou plutôt celui qui cherche à comprendre ce que croire
signifie finit par se retrouver plus proche des négations et des questions courageuses des
«athées» que des affirmations des croyants... Qu'est-ce qui coûte finalement à ces
derniers de dire ce qu'ils disent? A cet égard, l'absence dans cet ouvrage très européo-
centré des témoins du Tiers-Monde est regrettable.

Henry Mottu

Hans-Georg Link, éd., The Roots of Our Common Faith. Faith in the

Scriptures and in the Early Church (Faith and Order Paper, N° 119), Conseil

œcuménique des Eglises, Genève, 1984, 134 p.

Ce livre, imprimé en off-set, assez technique, est le résultat d'une consultation de la

Commission «Foi et Constitution» tenue à Rome en octobre 1983 et consacrée au
thème: «La foi apostolique dans les Ecritures et dans l'ancienne Eglise», poursuivant
une étude commencée en 1978 sur: «Vers une expression commune de la foi apostolique

aujourd'hui». Après une introduction de son éditeur, H.-G. Link, qui replace cette
rencontre dans l'histoire récente de la Commission, notamment après la conférence de

Lima, on prend connaissance du rapport (p. 9-20), dans lequel on relève en particulier
trois points: l'importance de l'Ancien Testament et du dialogue avec le judaïsme, la

tendance à considérer le symbole de Nicée comme une «plate-forme» conciliaire et

œcuménique, l'insistance enfin sur l'étude nécessaire des prières, doxologies et liturgies
sans se cantonner à l'examen des symboles classiques. Suivent une dizaine de
contributions, dont voici brièvement le contenu. Pour ce qui concerne les Ecritures, Michael



BIBLIOGRAPHIE 169

Wyschogrod (New York), un auteur juif invité, étudie le Shema' dans le judaïsme et le

Nouveau Testament (p. 23-32). Il montre que Deut.6,4 (à traduire par: «Ecoute, Israël
Le Seigneur est notre Dieu, le Seigneur seuil» et non pas « un») fonde le commandement
du v. 5: «Tu aimeras Dieu totalement». L'accent n'est pas sur l'unicité de Dieu (Mai-
monide), mais sur son commandement éthique qui exige que tous les aspects de la vie
soient placés sous le regard de la Thora. Par là est amorcé un dialogue possible avec la

conception trinitaire chrétienne de Dieu. Suit l'examen de la tentation de Jésus où
l'auteur montre, après Gerhardsson. qu'en Mat. 4, le triple aspect du commandement
(cœur-âme-pouvoir) de Deut. 6,5 est repris par Jésus. Ellen Flesseman-van Leer évoque
la figure d'Abraham, père des croyants (p. 35-39), tandis que Jorge Pantelis (Bolivie) se

penche sur la «foi apostolique» en rapport avec l'enseignement et les actes de Jésus

(p. 41-53), Günter Wagner sur les Homologoumena pauliniens (p. 55-71) et Raymond
Brown sur les passages du Nouveau Testament qui annoncent les formulations des

premiers Credos (p. 73-77, article décevant). Pour ce qui est de l'ancienne Eglise, V. C.
Samuel (Bangalore) étudie le Credo de Nicée, en le comparant au Symbole des Apôtres
et au Quicumque (et non pas : Quincunque'.) (p. 81 -92). L'article le plus détaillé vient de

Dom Emmanuel Lanne (Chevetogne): «La foi apostolique telle qu'elle est exprimée
dans le Symbole des Apôtres, comparée spécialement au Credo de Nicée» (p. 95-103),
où l'auteur note dix différences principales entre les deux symboles, dont les deux plus
connues, mais qui ne sont pas les seules, sont le développement dogmatique sur le Fils
dans Nicée 325 ainsi que celui consacré à l'Esprit dans Nicée-Constantinople 381

(tableau comparatif très intéressant : p. 104-105). La foi apostolique dans les liturgies de
l'ancienne Eglise fait l'objet d'une étude de G. Kretschmar (p. 107-112), suivie de celle
de G. Hinson sur la foi chez les Pères apostoliques en particulier (p. 115-125). Enfin, T.
Lugojanul conclut par quelques observations sur le terme même «foi apostolique»
(p. 127-132).

Relevons trois questions importantes après la lecture de ce livre : 1 le dialogue entre
chrétiens ne peut se faire valablement sans inclure la pensée juive; 2) aucun des
symboles anciens ne contient quelque chose sur les saintes Ecritures, le ministère ou la

justification par la foi (p. 98), ce qui montre une fois de plus que les symboles classiques
sont des confessions baptismales, et non des exposés doctrinaux complets. Mais, pour
les réformés, le rapport entre la lecture de l'Ecriture et l'Esprit ainsi que la justification
par la foi seule ne devraient-ils pas figurer dans une confession de foi? 3) L'importance
œcuménique du symbole de Nicée est frappante, car, contrairement au Symbole des

Apôtres, qui est une confession catéchétique et baptismale, Nicée est un symbole con-
cilaire, attestant «la communion des Eglises dans la foi apostolique unique» (p. 101).
Certes, bien des obstacles demeurent encore sur le chemin de la pleine reconnaissance
mutuelle des Eglises, mais, comme le fait remarquer l'éditeur en citant ce proverbe...
chinois: «Même un voyage de mille lieues commence avec le premier pas»!

Henry Mottu

Collectif, Théologie et choc des cultures. Colloque de l'Institut catholique de

Paris, édité par Claude Geffré (Cogitatio Fidei 121), Paris, Cerf 1984,

191p.

Evangile et culture — voilà qui pourrait bien résumer les préoccupations théologiques

actuelles et le thème principal de l'avenir. Avec les débats à propos de l'incultu-
ration du message chrétien en des territoires du Tiers Monde d'une part et avec la
naissance de théologies non-européennes d'autre part, le vieux problème, passé sous
silence pendant un certain temps, regagne une actualité brûlante pour les Eglises con-



170 BIBLIOGRAPHIE

cernées. A ce sujet, catholiques et protestants se trouvent en face de questions identiques.

— C'est dans ce cadre que s'inscrivent les Actes d'un colloque tenu en janvier 1982
dont la lecture s'avère passionnante. Cest dû à certaines des interventions, mais aussi à

la restitution partielle des tables rondes concluant chacune des trois parties : Tentatives
de discours théologiques non occidentaux (J. J. Spae, J. M. Eia); La théologie face à la
modernité (M. Meslin, S. Breton, E. Dussel, P. Colin) ; Singularité chrétienne et vocation
à l'universel (J. P. Payet, G. W. Kowalski, Mgr Eyt), précédées d'une excellente
introduction de Claude Geffré. — Le mot «choc» est indiscutablement le mot-clé, à trois
niveaux: s'il y a le choc des cultures occidentales et du Tiers Monde, douloureusement
vécu par celui-ci parce que toujours perdant, il faut bien voir que toutes les cultures sont
aujourd'hui sous le choc de la modernité. Mais par-dessus tout, il y a le choc (ou
scandale) provoqué par l'Evangile (élection, Jésus crucifié...). Cette façon de signaler la
complexité du phénomène me semble très pertinente. Elle nous empêche de fuir dans
une culture du passé, tendance de la «théologie africaine» contre laquelle Jean Marc Eia
objecte qu'elle devient un alibi si la mission de l'Eglise ne s'accompagne pas d'une tâche
de conscientisation et de libération ; il propose donc une théologie qui vient du peuple
pauvre. Et cette vision des choses nous garde également d'une confusion de la culture
(histoire, modernité, Occident etc.) avec l'Evangile, de faux universaux avec l'universel
pascal, tendance qui guette parfois l'Association Œcuménique des Théologiens du Tiers
Monde. «Il y a le choc fondamental qui tient à la prétention même du christianisme
quand il fait de Jésus de Nazareth le médiateur universel entre tous les hommes pour
tous les temps et tous les lieux », remarque Geffré. Dès lors, il est très vrai que « si l'Eglise
ne fait pas un effort d'inculturation, il n'y a pas de choc évangélique. Il n'y a plus que le

faux scandale d'un véhicule culturel étranger» (p. 9).

Klauspeter Blaser

Initiation à la pratique de la théologie, publié sous la direction de Bernard
Lauret et François Refoulé, Paris Cerf 1982 ss., en 5 tomes.

Après avoir présenté l'entreprise et les deux premiers tomes parus (voir RThPh
1983, p. 407-8), il nous incombe maintenant de faire connaître la suite sous une forme
analogue.

Tome III; Dogmatique 2, 1983, 792 p.

Venant après le premier volume (Révélation, christologie, pneumatologie), celui-ci
aborde successivement la cosmologie chrétienne (St. Charalambidis), l'ecclésiologie (J.

Hoffmann/H. Legrand), les sacrements (J. R. M. Tillard) et la mariologie (R. Laurentin)
ainsi que l'anthropologie (L. Caza/D. Mongillo), problématiques tenues ensemble par le

titre: «La vie dans l'Esprit: l'Homme est renouvelé». Suit une partie intitulée: «Création

et Eschatologie: Dieu accomplit» (P. Gisel), après quoi le tout s'achève par une
conclusion «Penser Dieu» où il est question du Dieu unique et trine (A. Dumas). —

Pour intéressante qu'elle soit, cette structure laisse un peu perplexe. Les directeurs de la

collection s'en expliquent au début, arguant que le monde avec l'homme «à travers la

Pâque du Christ dont le corps ressuscité est tout à la fois matière spiritualisée, humanité
incorruptible, Eglise sacramentelle et donc inauguration d'un monde nouveau», est

placé sous le signe de la transparence et de la transfiguration. C'est par une vision
orientale du cosmos que le lecteur y est initié, mais il aura droit aussi à une approche plus
«occidentale» distinguant davantage l'œuvre de la création et celle de la recréation,
encore que cette démarche ne me semble pas si éloignée de la première, comme le titre



BIBLIOGRAPHIE 171

(Création et Eschatologie) l'indique déjà. — En un autre sens, on pourrait aussi dire que
devant la richesse des approches et la diversité des matériaux, il a été difficile de tout
tenir ensemble, cette difficulté étant inhérente à toute entreprise de ce genre. La grande
valeur et l'utilité de cet instrument de travail n'en sont pas pour autant affectés, bien au
contraire. Dans ces circonstances, je ne puis que relever ce qui m'a réjoui et ce qui m'a
étonné lors d'une première lecture « protestante ». — Si, tout d'abord, je me suis étonné
de cette cosmologie placée au début de l'ouvrage, je m'en suis peu à peu réjoui, étant
donné la beauté et la fraîcheur que cette perspective apporte au travail théologique.
Somme toute, une perspective heureuse, encore que des constats tels que «le monde se

révèle alors comme une église» (35) ne concordent pas exactement avec mon expérience
et ma connaissance théologique... — Si je m'interroge sur la place et la dimension
données à l'ecclésiologie (p. 57-466) dans l'ensemble de ce parcours, je me suis de plus
en plus intéressé aux multiples développements qui nous expliquent très bien l'Eglise,
les ministères et les sacrements dans l'horizon de Vatican IL Dans ces pages, je me suis
profondément régalé de l'anticléricalisme et de l'importance attribuée à l'église locale et
à tout le peuple de Dieu. « Les chrétiens et leurs pasteurs sont des frères égaux en dignité,
différents en fonctions et solidairement responsables» (207). Le traitement des
sacrements se fait dans l'esprit des textes de convergence de Lima et remplace p. ex. le terme
de transsubstantiation par «transfinalisation» et «transsignification», le «mémorial»
permettant de dépasser des faux débats: «le mémorial eucharistique a pour finalité
première de communiquer à la communauté rassemblée le don-de-lui-même que Jésus

a fait une fois pour toutes et qui est le salut» (449). Belles leçons! (Mais pourquoi,
discutant du magistère et son infaillibilité, le nom de Hans Küng ne survient-il
jamais...?) — Si je m'inquiète un peu de l'absence de la problématique du péché et du
mal dans les deux volumes consacrés à la dogmatique et dans l'anthropologie en
particulier et que je ne m'étonne par conséquent plus tellement de l'absence d'une véritable
eschatologie (la contribution de P. Gisel étant un abrégé de son livre sur la création), je
me déclare émerveillé par la conclusion qu'apporte à ce livre le texte d'André Dumas, un
des plus beaux que je connaisse en théologie récente. «Le travail de la théologie
chrétienne consiste à prétendre que cette unicité et cette trinité (de Dieu) ne se contredisent
pas, mais se confirment l'une l'autre... Celui qui ne dit et ne pense que l'altérité de la
sainteté et de la transcendance divines manque l'autre moitié de Dieu : sa visitation, ce

qu'il faut clairement nommer son incarnation, qui est tout autre que son immanence.
Car l'incarnation maintient la sainteté, tandis que l'immanence la rend anonyme.
L'incarnation tend le paradoxe entre le Dieu saint et le monde égaré, tandis que
l'immanence confond Dieu avec les stades et les métamorphoses de l'histoire et de

l'univers.» (731s.).

Tome IV: Ethique, 1983, 712 p.

Extrêmement riche et varié par ses approches et ses contenus, ce livre ne se prête pas
à un résumé. Ce ne sont pas moins de dix-neufauteurs spécialisés et compétents dans un
domaine particulier de l'éthique générale ou spéciale qui ont contribué à la construction
de ce gigantesque volume; catholiques et protestants s'y succèdent. — La première
partie tente de saisir «l'éthique chrétienne en situation», c'est-à-dire met la foi, l'amour
et l'espérance en relation avec d'autres approches de l'éthique, séculières ou religieuses.
La deuxième partie analyse «les catégories de la vie morale» en en développant les

grandes dimensions : liberté et grâce, conscience et loi, pardon et péché, courage et

prudence, espérance et lucidité. S'il y a un fil conducteur dans cette tentative d'éthique
fondamentale, c'est peut-être «la tension entre le réalisme quotidien et le dynamisme
eschatologique» (9). Toutes les sections nous paraissent intéressantes, bien qu'un
ouvrage moins volumineux nous eût semblé préférable N'aurait-il pas été à l'avantage



172 BIBLIOGRAPHIE

du projet de confier la première et la deuxième partie chacun à un auteur différent, quitte
à ce que quelqu'un d'autre revoie et complète la première version (à l'enseigne du
Nouveau Livre de la Foi)? En revanche la troisième partie, consacrée aux «lieux de

l'éthique» excelle précisément par le savoir des spécialistes. On note un élargissement
de vue: vie, santé et mort; l'économie; la politique, le droit, la culture — lieux dont on
n'abordait traditionnellement que certains aspects, p. ex. le travail ou l'Etat. Le chapitre
sur la sexualité n'omet pas de traiter des situations spécifiques telles la masturbation,
l'homosexualité ou l'avortement, et ceci dans une ouverture surprenante et avec une
information remarquable. — Des essais sur «le bonheur et la souffrance» ainsi que sur
«la vie morale et la vie spirituelle» terminent le parcours. — Comme le disent les

directeurs de la collection, le volume se situe «dans un ensemble à la fois dogmatique et

pratique où les questions éthiques sont toujours reliées à la dynamique croyante et
communautaire»; par conséquent, «l'éthique théologique opère un travail de médiation

entre la foi et le réel, en interrogeant les sciences et les traditions chrétiennes » (8). Ce

travail a été effectué dans le présent volume avec un certain succès. Tout le monde
n'appréciera peut-être pas toujours le genre des médiations pratiquées, mais chacun y
trouvera les matériaux pour proposer la sienne. D'autres relèveront les qualités et les

faiblesses de l'ouvrage de manière plus détaillée; ici, il s'agit simplement de le
caractériser par rapport à l'ensemble qui s'achève par un volume de théologie pratique.

Tome V; Pratique, 1983, 390 p.

Pour des raisons bien compréhensibles, ce dernier volume de l'Initiation est le plus
court et le plus concis. Il aurait été en effet téméraire de repartir avec des considérations
théologiques concernant les pratiques ou d'assortir chaque lieu (dialogue pastoral,
catéchèse, prédication, liturgie ou encore animation) de longues dissertations sur leur
fondement théologique; on serait ainsi arrivé à une série de plusieurs volumes. Celui-ci
présuppose donc les précédents comme préparation à la réappropriation et à l'invention
d'une théologie toujours vivante, tout en étant toujours à réinventer à partir d'une
question concrète. On cherchera en vain des démarches qui aillent dans ce sens et on
devra se contenter d'une petite introduction de J. Audinet qui s'interroge sur les

pratiques dont il peut être question en «théologie pratique», étant donné l'inflation du mot
dans le discours théologique actuel. Il est dommage que ce dernier volume donne un peu
l'impression d'une annexe. Curieux, mais compréhensible, aussi qu'il soit parmi tous les

tomes le plus «catholique» et se réfère à la situation dans l'Eglise romaine (p. ex. le

chapitre sur la prédication) ; cette situation crée par ailleurs la nécessité d'y inclure un
chapitre «Femmes, féminisme et théologie», où, entre autres, la problématique des

«théologiennes oubliées» et leur admission au sacerdoce ministériel est discuté. La

symbolique du corps, du geste, du rite, etc., est beaucoup valorisée comme cela
correspond aussi à la tendance actuelle. Notons encore que tous les chapitres — et cela vaut
pour tous les volumes — sont accompagnés de bibliographies très utiles. En plus de la

théologie pratique, le tome V contient un index onomastique, un index thématique, une
table des principaux sigles utilisés et une table des auteurs couvrant l'ensemble des cinq
tomes. — Nous profitons de l'occasion pour exprimer notre reconnaissance et
admiration pour cette Initiation à la pratique de la théologie. Elle rend un inestimable service
à l'étudiant, qu'il soit débutant ou plus avancé dans le métier. L'entreprise vaudra d'être
reprise lorsque le recul et quelques expériences par rapport à cette œuvre nous permettront

une vue plus large et plus approfondie.

Klauspeter Blaser


	Bibliographie

