
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 61-80

BIBLIOGRAPHIE

R. Kieffer et L. Rydbeck, Existence païenne au début du christianisme, Hi
Paris, Cerf, 1983, 170 p. la

Conçu par deux professeurs suédois, ce livre est un petit florilège de textes païens
composés entre les années 50 av. J.-C. et la fin du IIe s. ap. J.-C. et réunis autour de

quatre thèmes : 1 les mœurs et la vie quotidienne ; 2) religion, magie et arts divinatoires ;

3) éducation, sciences et arts; 4) les empereurs et la vie politique. Chaque thème fait
l'objet d'une présentation générale et chaque texte est spécifiquement introduit. Le but
de ce recueil consiste à faire percevoir quels étaient les espoirs, les craintes, le cadre de
vie et de pensée d'une population (et pas seulement d'une élite) qui, autour de la
Méditerranée, allait lentement accueillir le christianisme. Les auteurs s'attachent à

souligner les relations qu'on peut établir entre certains des textes présentés et les écrits
néotestamentaires. — L'ouvrage peut certainement se prêter à une utilisation pédagogique.

Mais, en dehors de ce cadre, il est d'une lecture difficile parce qu'il offre des
informations ponctuelles et décousues. Le genre du «florilège», surtout lorsqu'il vise un
propos aussi vaste et ambitieux que dans ce volume, nous paraît contestable. Nulle
anthologie ne sera aussi éclairante que la lecture d'un essai tel celui, par exemple, d'E. R.
Dodds (Païens et chrétiens dans un âge d'angoisse) dont les auteurs, dans leur
bibliographie, omettent de signaler la traduction française.

Eric Junod

Michel Tardieu, Ecrits gnostiques. Codex de Berlin (Sources gnostiques et
manichéennes, 1), Paris, Cerf, 1984, 518 p.

Michel Tardieu, disciple et successeur d'H.-Ch. Puech à l'Ecole Pratique de Hautes
Etudes, fournit ici la première traduction française intégrale du célèbre papyrus copte de
Berlin (P. Berolinensis 8502) qui contient dans l'ordre l'Evangile selon Marie, le Livre
des secrets, de Jean (ou Apocryphon), la Sagesse de Jésus, ainsi qu'un épisode des Actes de
Pierre. Mais surtout, dans son introduction et son ample commentaire, il propose de ce
codex une lecture originale, féconde en hypothèses séduisantes et enrichie par une
connaissance qui déborde le cadre de la gnose et du christianisme ancien pour s'étendre
aux religions orientales, au manichéisme, à l'hermétisme, au judaïsme, à la philosophie
de l'Antiquité tardive... Signalons trois des hypothèses les plus intéressantes défendues
dans ce livre. La première se rapporte au codex lui-même : l'A. considère qu'il constitue
un ensemble cohérent de textes et non le simple réceptacle de textes fortuitement réunis
et juxtaposés. Le support de ce regroupement serait le schéma classique des traités
philosophiques sur le destin (defato) dérivés du Timée de Platon. La cohérence interne
du codex représente pour l'A. une clé de lecture pour les quatre textes copiés. La seconde

hypothèse concerne le Livre des secrets, de Jean, l'un des ouvrages fondamentaux de la

gnose. Ce texte, directement influencé par l'évangile johannique et les Chaldéens. est

décrit comme un ouvrage polémique tant à l'égard du judéochristianisme que du
christianisme ; il récuse aussi bien la référence à l'exigence pratique de la loi que celle aux
Ecritures juives ; certes, il se livre à une exégèse de Gen. 1 -4, mais cette interprétation fait
table rase de la tradition orale juive pour trouver l'essentiel de son support idéologique



62 BIBLIOGRAPHIE

dans le platonisme. La troisième est relative aux rapports entre la Sagesse de Jésus et
l'ouvrage intitulé Eugnostc qui est transmis dans deux codex de Nag Hammadi. L'A.
démontre brillamment que la Sagesse dérive d'Eugnoste plus exactement d'un Eugnostc
déjà chargé d'interpolations chrétiennes; il repère et décrit les distorsions doctrinales
que la Sagesse de Jésus fait subir à sa source. Notons encore que la traduction et l'étude
des Livres des secrets et de la Sagesse de Jésus tiennent compte des recensions transmises
par les codex de Nag Hammadi. — Cet ouvrage, qui comporte aussi un important et
bienvenu index analytique, est certainement l'une des meilleures et des plus originales
études parues sur la gnose. Mais il contient aussi des affirmations catégoriques et
aventureuses auxquelles on ne se rallie pas facilement. Ainsi plusieurs éléments du
commentaire de l'épisode des Actes de Pierre et les assertions concernant son existence
isolée et sa présence dans le codex nous ont-ils laissé à la fois perplexe et frustré. Il
faudrait à tout le moins justifier plus sérieusement des déclarations telles que celles-ci :

l'épisode est un exemple de la prédication populaire chrétienne; sa suppression dans la
manuscrit de Verceil est l'effet d'une censure ecclésiastique (l'A. paraît ignorer que c'est
sans doute toute la première partie des Actes de Pierre qui est absente du manuscrit
latin); l'anecdote se réfère et s'explique par le système familial traditionnel en Syrie-
Palestine et elle a dû naître sous forme de tradition orale avant la fin du Ier siècle pour
être ensuite écrite en syriaque. Par ailleurs, la façon malveillante de qualifier ou plutôt
de condamner la traduction française par R. Kasser de l'Apocryphon de Jean
(«incompréhensible et inutilisable») ne manquera pas d'inquiéter ceux qui sont parvenus à

l'utiliser et à lui trouver un sens. Cela dit, on reconnaîtra à M. Tardieu une indéniable
maîtrise dans l'art de la traduction; sous sa plume, ces textes si difficiles deviennent
mieux que lisibles, ils prennent vie.

Eric Junod

Origene, Philocalie 1-20: sur les Ecritures; (suivi de) la Lettre à Africanus sur
l'histoire de Suzanne. Introduction, texte, traduction et notes par M. Harl
(pour la Philocalie) et par N. De Lange (pour la Lettre à Africanus) (Sources
Chrétiennes, 302), Paris, Cerf, 1983, 593 p.

Depuis plusieurs années on observe chez les théologiens (même chez les biblistes et

dans le public un intérêt croissant, voire une attirance pour l'exégèse patristique. Ceux

que ne rebute pas un effort intellectuel et qui désirent savoir plus précisément quels sont
les fondements et les règles de cette exégèse trouveront dans ce superbe volume le plus
substantiel et le plus éclairant des guides. Trois raisons justifient cette affirmation. Tout
d'abord Origene apparaît avec le temps comme le maître de l'exégèse patristique sur le

plan théorique comme sur le plan pratique; il a pensé et mis en forme une méthode
d'interprétation ; il l'a pratiquée sur la presque totalité des livres bibliques. En deuxième
lieu, la Philocalie renferme la plupart des textes majeurs d'Origène sur cette méthode.
Cette Philocalie, rappelons-le, est une anthologie de textes d'Origène composée par un
autre grand théologien, Grégoire de Nazianze (sans doute en collaboration avec Basile
de Cesaree). Si les derniers chapitres de cette anthologie (21-27) se rapportent au
problème de la liberté humaine et de la providence divine (ils ont été traduits dans le n° 226
de Sources Chrétiennes), les vingt premiers traitent de l'Ecriture. Ils abordent toutes
sortes de problèmes passionnants et fondamentaux pour l'époque; par ex. celui de

l'inspiration divine de l'Ecriture, de ses obscurités, de ses fautes grammaticales, de son
style médiocre, de la polysémie des mots, de son efficacité, de son unité et bien
évidemment de son double sens, littéral et spirituel. La troisième raison tient à l'auteur de
la traduction et du commentaire de ces textes: Madame M. Harl lit et commente
Origene avec une perspicacité et une intelligence exceptionnelles; de surcroît, elle tra-



BIBLIOGRAPHIE 63

vaille et médite sur ces textes depuis une bonne vingtaine d'années. On trouve donc dans
ses introductions le résultat accompli et pédagogiquement présenté d'une recherche qui,
à bien des égards, prolonge, précise et corrige le travail accompli jadis par H. de Lubac
dans son ouvrage Histoire et Esprit. L'intelligence de l'Ecriture d'après Origene (Paris
1950). L'introduction générale, intitulée l'herméneutique d'Origène (p. 42-157), nous
apparaît comme l'exposé le plus fidèle sur le sujet. — Dans ce volume, le texte des vingt
premiers chapitres de la Philocalie fait l'objet d'une présentation; mais seuls sont
traduits les textes n'appartenant pas à un ouvrage origénien déjà publié dans la collection

Sources Chrétiennes. — En judicieux complément à ces chapitres, on trouve une
nouvelle édition critique, une traduction et une intéressante présentation par N. De
Lange de la Lettre à Africanus, un document capital pour l'histoire du texte biblique
dans le christianisme des premiers siècles. — Un index sélectifdes mots grecs se trouve à
la fin du volume.

Eric Junod

Basile de Cesaree, Contre Eunome; suivi de Eunome, Apologie. Introduction,

traduction et notes par B. Sesboiié avec la collaboration pour le texte
et l'introduction critiques de G.-M. de Durand et L. Doutreleau (Sources

Chrétiennes, 299 et 305), Paris, Cerf, 1982 et 1983, 274 p. et 355 p.

Ces deux volumes contiennent respectivement le livre I du Contre Eunome et les

livres II-III suivis de l'Apologie. On peut en commencer la lecture par la fin puisque
l'Apologie, providentiellement conservée dans une vingtaine de manuscrits, est à l'origine

de l'ouvrage de Basile et d'autres réfutations. Eunome, l'une des figures majeures de

la seconde génération arienne avec son maître Aèce, est le contraire d'un esprit médiocre.

Dialecticien redoutable, bénéficiant d'une bonne connaissance philosophique, il
prend soin de ne pas prêter le flanc aux objections faites antérieurement à l'enseignement

d'Arius. Certes, sa pensée trinitaire s'appuie sur l'inengendré qu'elle présente

comme s'identifiant avec la substance de Dieu; mais elle se garde de présenter le Fils

comme une créature temporelle, tirée du néant. Bien que produit du Père, le Fils est

défini comme une substance; en tant que Monogène, il est un; en tant qu'engendré, il
participe déjà au multiple; c'est ainsi qu'il assure l'indispensable, c'est-à-dire la
transition entre l'Un et le multiple. Basile voit un blasphème dans cette conception qui
conduit à l'amputation de la pleine divinité du Fils du fait de son engendrement. Avec

courage il croise le fer sur le plan rationnel et il va tenter de traduire sa foi sans brimer

pour autant sa propre raison. Ce traité a en effet l'allure d'un essai qui, au-delà d'Eu-

nome ou à travers les pensées qui lui sont prêtées, s'affronte à tout l'arianisme. — Le

Contre Eunome et l'Apologie reçoivent ici une nouvelle édition critique (fondée pour le

C. E. sur les manuscrits antérieurs au XIVe siècle) et une traduction remarquable de

clarté. Les introductions situent lc cadre historique du débat et précisent les influences

philosophiques; elles examinent aussi les questions d'authenticité, en particulier le

problème des livres IV et V du C. E. qui reste entier (sont-ils de Didyme ou proviennent-ils

d'un autre ouvrage de Basile?). Relevons enfin, dans les index, ceux consacrés

au vocabulaire du C. E. et de l'Apologie.

Eric Junod



64 BIBLIOGRAPHIE

Le Cantique des Cantiques d'Origène à Saint Bernard. Traduction par R.

Winling et les Carmélites de Mazille ; introductions par R. Winling et A.-G.
Hamman (Les Pères dans la foi), Paris, Desclée de Brouwer, 1983,

201p.
Isaïe expliqué par les Pères. Traductions par J. Millet, J. Legée et les Carmélites

de Mazille; introductions par A.-G. Hamman (Les Pères dans la foi),
Paris, Desclée de Brouwer, 1983, 139 p.

Les Psaumes commentés par les Pères. Traduction par Sœur B. Landry;
introduction par A.-G. Hamman (Les Pères dans la foi), Paris, Desclée de

Brouwer, 1983, 354 p.

Thèmes et figures bibliques. Traductions par les Carmélites de Mazille et S.

Bouquet; introductions par A.-G. Hamman (Les Pères dans la foi), Paris,
Desclée de Brouwer, 1984, 331 p.

A.-G. Hamman, Les racines de la fol. La catéchèse des Pères de l'Eglise, Paris
O. E. I. L., 1983, 236 p.

Le dynamisme de la collection «Les Pères dans la foi» (déjà présentée dans RThPh
1983, p. 89) est remarquable. Il se mesure au rythme des parutions ainsi qu'au nombre
d'écrits patristiques qui reçoivent leur première traduction française. La sélection des

textes s'efforce intelligemment de laisser la parole à différents courants herméneutiques
et théologiques. Ainsi, dans le volume sur le Cantique, Origene et S. Bernard (un couple
traditionnel!) cohabitent-ils avec Grégoire d'Elvire. Isaïe permet le regroupement
d'Origene, de S. Bernard, de S. Augustin, de Rupert de Deutz et d'une homélie de la
«Collection gallicane» ; relevons dans ce volume l'excellente traduction des neuf homélies

d'Origène sur Isaïe. Le choix est plus varié encore dans l'épais volume sur les

Psaumes (20 auteurs pour 29 textes). Ce recueil est spécialement intéressant car il
rassemble autour de vingt psaumes 1, 2,4, 8,21, 22, 39,41, 50, 62, 67, 90, 94, 109, 117,
121, 122, 129, 149 et 150) un ou deux textes (généralement homilétiques) qui composent
un échantillon assez représentatif de la prière et de la méditation pratiquées par les

Pères. Enfin, le volume Thèmes et figures bibliques est consacré à des motifs (par ex.
l'échelle de Jacob ou le signe de Jonas) et à des personnages (par ex. Melchisédech ou
Rahab) qui joueront un rôle dans l'interprétation de l'Ecriture du fait de leur exploitation

typologique ou allégorique; ici encore, le choix des auteurs est large. — Le Père

A.-G. Hamman a rédigé les introductions et les parties finales (intitulées «Pour tirer
profit de ce volume ») de chacun de ces livres qui ont pour but de faire connaître l'œuvre
des Pères à un public non spécialisé. Je ne serais pas étonné cependant que les spécialistes

de la théologie, notamment les biblistes, ne fassent d'heureuses découvertes en
ouvrant ces livres. — A.-G. Hamman est encore l'auteur d'une initiation à la catéchèse
des Pères: Les racines de la foi. Les chapitres de l'ouvrage (respectivement consacrés à

Ignace, Irénée, Origene, Grégoire de Nysse, Augustin, Tertullien, Cyrille de Jérusalem,
Basile, Ambroise et Chrysostome) sont le texte de conférences prononcées à Notre-
Dame de Paris en 1980-81.

Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 65

Lucien Jerphagnon, Vivre et philosopher sous l'empire chrétien, Paris,
Privat, 1983, 213 p.

En huit chapitres animés d'un même souffle, l'A. décrit une sombre tragédie qui
débute à Rome dans les premières années du IVe siècle et qui s'achève à Athènes en 529
lorsque Justinien décide la fermeture de l'Ecole et que les philosophes sont acculés à

trouver refuge dans une Perse plus tolérante. Cette tragédie ne s'identifie pas à la mort de
la philosophie païenne; en effet, si l'Occident sombre lentement dans une barbane
favorisée par le christianisme, l'Onent parviendra, surtout avec Proclus, à un véritable
sommet de la réflexion philosophique; mais ce sommet précède de peu la funeste
décision de Justinien, dictée par un souci d'unification politique et idéologique. La
tragédie consisterait donc plutôt en une sorte de mise à mort de la philosophie païenne
traditionnelle, mise à mort dans laquelle le christianisme aurait joué un rôle essentiel en
se faisant passer abusivement pour une «philosophie». — Ce livre est partisan et ne se
défend pas de l'être (voir le ch. sur Augustin). Mais son parti pns, qui vaut largement
celui d'historiens chrétiens qui célèbrent l'Age d'Or de la patristique et le puissant génie
synthétique d'un Augustin, lui permet de rectifier avec une efficace vigueur cette
opinion assez répandue selon laquelle le christianisme, dès le IVe siècle, aurait pris le relais
d'une réflexion philosophique moribonde. — On ne résistera pas au plaisir de
mentionner les titres que l'A. a donnés à ses huit chapitres. Le premier tableau s'intitule
«l'automne d'un monde» (description des menaces qui pèsent sur l'Empire); puis on
voit se succéder «les derniers beaux jours» (l'époque constantinienne), «bourrasques
sur un empire» (les sanguinaires héritiers de Constantin), «l'été de la Saint-Martin»
(Julien... non pas l'Apostat, mais le Philosophe), «la saison des brumes» (l'épuisement
de l'Empire romain jusqu'à Théodose), «la tourmente» (Alane le conquérant et
Augustin le spiritualiste chrétien), «les derniers jours de l'Occident» (la mort de la

philosophie dans le monde latin) et enfin «sous le soleil d'un autre monde» (la vitalité
de la philosophie en Orient avec Hypatia, Synésios, Hiéroclès, le grand Proclus, Damascius

et Simplicius). Ce sont autant de fresques réussies qui nous font assister à

l'épanouissement d'un christianisme hellénisé, donc infidèle à la prédication du Christ, et

aux ultimes lueurs d'une philosophie qui veille au chevet d'un Empire mortellement
atteint, avec à l'arrière-plan des intrigues de cour et des armées toujours en mouvement.
— Sans doute ce livre ne rend-il pas justice à chacun des acteurs qu'il met en scène, sans
doute pèche-t-il par quelques omissions et préjugés; il n'en n'est pas moins dense,

intelligent et bien documenté.

Eric Junod

Tertullien, De la patience. Introduction, texte critique, traduction et
commentaire par Jean-Claude Fredouille (Sources Chrétiennes, 310), Paris,

Cerf, 1984, 326 p.

Quelle idée de faire l'éloge de la patience et de la définir comme en vertu souveraine
Mais sans doute Tertullien eût-il été surpris de notre étonnement. Le stoïcisme impérial
(en particulier avec Sénèque) tenait la patience pour l'une des trois vertus principales, à

côté du courage et de la mafhanimité. Mais, demandera-t-on, pourquoi le chrétien
Tertullien privilégie-t-il une valeur stoïcienne? Question naïve: à toutes les époques,
dans un dessein apologétique, le christianisme s'est efforcé de reprendre quelque chose
des valeurs dominantes. En l'occurrence, T. veut montrer que le chrétien, lui aussi, est

patient... s'il le faut jusqu'au martyre. Par ailleurs, il semble voir dans la patience une



66 BIBLIOGRAPHIE

caracténstique du christianisme: Dieu, le Christ, le peuple chrétien sont patients, à la
différence du Démon et du peuple d'Israël qui manifestent leur impatience. — L'édition
critique diffère sur pélusieurs points de celle de Borleffs (dans le CSEL 76). Un ample
commentaire, surtout littéraire, et quatre index (écriture, œuvres de T., autres auteurs
anciens, rerum notabiliorum) complètent ce volume préparé par l'un des éminents
spécialistes de Tertullien.

Eric Junod

Emilien Lamirande, Paulin de Milan et la «Vita Ambrosi!», Aspects de la
religion sous le Bas-Empire (Recherches, 30), Paris — Tournai — Montréal,

Desclée - Bellarmin, 1983, 206 p.

On sait peu de choses de ce Paulin de Milan qui exerça le métier de notaire auprès
d'Ambroise et qui écrivit (à la demande d'Augustin, déclare-t-il) cette Vita Ambrosii,
peut-être vers 412-413. Son texte n'a rien d'un chef-d'œuvre littéraire, l'information
qu'il apporte sur la vie d'Ambroise sans être négligeable, n'est pas d'un prix inestimable
et son zèle à encenser l'évêque n'excuse pas son manque de lucidité et d'esprit critique à

l'égard des faits rapportés. N'importe Aux yeux de l'historien, la relative platitude ou
naïveté d'un texte peut constituer un intéressant objet d'études si l'on sait y repérer
l'expression d'une culture et d'un milieu déterminés. C'est ce que fait l'A. après une
introduction et une traduction de la V. A. ; il la commente en s'efforçant notamment de
dégager l'idéal et les valeurs chrétiennes que Paulin (qui n'est pas un moine et qui ne
subit donc pas l'influence directe du modèle monastique) prête à son héros. Il en ressort
le visage d'un chnstianisme peu doctrinal, plutôt communautaire, pragmatique et
moralisateur, nettement attiré par le merveilleux. Le lecteur de 1984 devrait-il conclure
que plus ça change, plus c'est la même chose?

Eric Junod

Saint Augustin, Confessions, traduit du latin par Louis de Mondadon, pré¬

senté par André Mandouze (Points, Sagesse Sa 31). Paris, Seuil, 1982,

405 p.

Dix ans après sa conversion, saint Augustin, évêque d'Hippone, décide de rédiger
les Confessions. Une telle entreprise a pour but de révéler les cheminements possibles
de la grâce divine dans un cœur d'homme, en l'occurrence le sien. Trois protagonistes

dans cet ouvrage: saint Augustin, Dieu, le monde (c'est-à-dire les lecteurs des

Confessions). Ouvrage précieux qui nous fournit l'essentiel de la vie de saint

Augustin en Afrique du Nord, avant sa conversion, mais aussi vraie méditation, où

l'évêque tantôt invoque, loue, dialogue et débat avec Dieu. Les Confessions, ce n'est

pas un simple journal intime, c'est un chef-d'œuvre inspiré et pénétré d'un bout à

l'autre par la Parole de Dieu. Lorsque saint Augustin évoque les faits de son passé,
c'est toujours au service de son présent, de ce temps qu'il vit aujourd'hui avec Dieu.

Quant à la traduction du jésuite Louis de Mondadon, elle a l'avantage d'être fine et

très soignée; on pourrait lui reprocher parfois d'abuser de formules trop recherchées

qui nous privent de ce lyrisme intérieur, simple et direct, propre au langage augustinien.

Micheline Ravenel



BIBLIOGRAPHIE 67

Alain Boureau, La légende dorée. Le système narratifde Jacques de Voragine

(t 1298), Paris, Cerf, 1984, 283 p.

Ce livre aussi intelligent qu'intéressant est consacré à un illustre inconnu. Illustre, la
Légende dorée l'est indubitablement comme en témoignent sa riche tradition manuscrite,

ses nombreuses éditions et traductions. Mais ce texte, utilisé et feuilleté par une
multitude de croyants et d'artistes, reste inconnu; on attend encore une édition sinon
maior du moins vraiment satisfaisante sur le plan critique ; ses traductions — françaises
notamment, mais l'A. nous en promet une — sont peu sûres; enfin il n'a guère été étudié
pour lui-même. Ou plutôt il n'avait guère été étudié car le livre d'A. Boureau (s'agit-il
d'une thèse ou de l'adaptation d'une thèse?) comble magistralement ce vide. Le point de

vue de l'A. apparaît d'abord comme exclusivement littéraire; il s'agit d'étudier les
formes narratives d'un texte, fort long, qui, suivant l'ordre de l'année liturgique, déroule
une succession de chapitres consacrés soit à la fête d'un (ou plusieurs) saint, soit à un
mystère chrétien qui fait l'objet d'une célébration. Mais cette enquête littéraire et
structurale débouche sur des perspectives historiques et théologiques. L'A. découvre
dans ce texte un univers cohérent dans lequel chaque élément trouve sa place fonctionnelle;

l'ensemble représente un tout qui procure au fidèle la somme de ce qui lui est
nécessaire. Le propos animant la Légende dorée est le suivant : démontrer au moyen de
récits répétitifs et chargés d'accumulations que Dieu commande la sainteté, prend som
de ses saints en toutes choses et les accueille dans un monde céleste qui relativise
radicalement l'histoire humaine et les règnes temporels. — L'hypothèse de l'A. — car
c'en est une — est développée à travers une succession d'investigations denses qui
reposent non seulement sur une connaissance intime du texte mais aussi sur nombre de

travaux récents relatifs à la logique du récit, l'hagiographie, l'histoire et la théologie
médiévales. — Ce livre est certainement appelé à susciter une discussion. On pourra par
exemple se demander si l'A. n'est pas conduit à rattacher à Jacques de Voragine des

traits et des intentions qui sont tout bonnement hérités de ses sources et de la tradition
hagiographique ; le recours à l'accumulation, la loi de la variété sont-elles vraiment chez
J. de V. le produit d'une recherche consciente et personnelle? Ne trouverait-on pas chez
des écrivains bien antérieurs, comme Grégoire de Tours ou l'auteur des Virtutes
apostolorum ces mêmes traits... pour ne pas remonter plus haut aux sources de l'hagiographie
chrétienne et de l'arétalogie païenne? — Une suggestive préface de Jacques Le Goffmet
en évidence l'originalité et l'importance de ce livre.

Eric Junod

Guillaume de Saint-Thierry, Le Miroir de la foi. Introduction, texte criti¬

que, traduction et notes par J. Déchanet o.s.b. (Sources Chrétiennes, 301),

Paris, Cerf, 1982, 205 p.

Dom J. Déchanet avait publié en 1946 une édition-traduction du Speculum fidei
avec une introduction et une annotation. Diverses circonstances entravèrent la diffusion

de ce livre dont le stock fut finalement détruit. L'A. s'est donc remis à l'ouvrage; le

texte a été révisé et la traduction recomposée. Il est cependant dommage que ce nouvel

ouvrage ne contienne ni l'index verborum, ni l'index thématique qui figuraient dans

celui de 1946; au chapitre des légers regrets, ajoutons celui dû à l'absence d'une
bibliographie sur Guillaume (seules ses œuvres mentionnées). Mais l'introduction doctrinale

est dense et renvoie à quelques études importantes. - Le Miroir de lafoi est la première



68 BIBLIOGRAPHIE

partie d'une œuvre qui se poursuit par l'Enigme de lafoi; on devrait plutôt dire qu'il est
la première étape d'un itinéraire vers Dieu. — Qu'est-ce que la foi, première des vertus
théologales? En opposition à Abélard qui en fait la science sûre des réalités cachées,
Guillaume la considère comme une humble adhésion de l'intelligence aux réalités
divines, une confession de l'homme éclairé par la grâce surnaturelle. L'objet de la foi
n'est pas tant la connaissance du Dieu créateur et raison de toutes choses — une telle
connaissance est innée dans l'homme — que le mystère de l'humanité et de l'humilité de
Dieu; c'est la médiation du Christ qui scandalise notre esprit raisonnable. Trois étapes
jalonnent le chemin de la foi. Au premier degré, l'homme accueille avec obéissance les
vérités confessées par l'Eglise ; au deuxième, il cherche à comprendre ces vérités, sans en
éliminer le caractère divin en les ramenant à de simples connaissances rationnelles; au
troisième degré, sous l'effet de la grâce illuminante, il parvient à une harmonieuse
synthèse entre ce qu'il savait et ce qu'il a appris; mais cet état, proche de l'expérience
mystique, reste fugitif.

Eric Junod

Lorenzo Valla, Dialogue sur le libre arbitre, édition critique, traduction,
introduction et notes par Jacques Chomarat, (Textes et documents de la

Renaissance n° 5), Paris, Vrin, 1983, 66 p.

Le dialogue de Valla, rendu célèbre par Leibniz dans ses Essais de Théodicée, a été

édité par Maria Anfossi en 1934. Cette édition est introuvable depuis plusieurs années.

Jacques Chomarat, tout en fondant son texte sur celui de Mme Anfossi, en présente une
version corrigée et améliorée. Il ajoute notamment à l'apparat des variantes les

variantes de deux éditions anciennes (Vienne 1516 et Cologne 1473), inconnues de

son prédécesseur. Il fournit aussi la première traduction française de l'opuscule de Valla,
qui est imprimée en face du texte latin. Son introduction comprend une brève esquisse
biographique de l'humaniste, une analyse du contenu du dialogue et quelques aperçus
sur l'attitude qu'adopte Valla envers la question délicate du libre arbitre. Un exposé de
la méthode suivie par l'éditeur et un conspectus des éditions anciennes terminent
l'introduction. Quelques critiques de détail : l'éditeur ne signale ni dans le texte ni dans
les notes les références bibliques précises (cf. p. 44, 45, 47); le lecteur doit donc faire le

travail lui-même. Il ne tente nullement de placer Valla dans une tradition théologique.
En fait, contrairement à ce que dit l'éditeur à la p. 9 de son introduction, l'apport original
de Valla au débat du libre arbitre ne consiste pas en la distinction entre la prescience et la
volonté divines. Cette distinction a été faite tant par Augustin lui-même que par St

Thomas qui le cite à ce propos (S. Th. Iaq.l4a.8). De plus, une des idées-clés de Valla, à

savoir que Dieu prévoit les événements parce qu'ils auront lieu et non l'inverse (les
événements auront lieu parce que Dieu les prévoit), figure également dans la S. Th.
(ibid.). Il semble donc que Valla reprend certaines notions des scolastiques qu'il critique,
et que son originalité consiste plutôt en un lien étroit qu'il établit entre la volonté divine
et le salut ou la condamnation de l'homme. Les sources de la pensée de Valla restent à

étudier. Le lecteur pourra le faire plus facilement grâce au texte latin amélioré, accompagné

d'une excellente traduction française que nous offre ici M. Chomarat.

Irena Backus



BIBLIOGRAPHIE 69

Roger Nicole, Moyse Amyraut, A Bibliography with special reference to the
controversy on Universal Grace. New York and London, Garland
Publishing, Inc., 1981, ix + 209 pp.

Comme son titre l'indique, cet ouvrage a un double but. II s'agit d'une part de
répertorier les ouvrages d'Amyraut lui-même, et d'autre part de présenter une
bibliographie raisonnée des ouvrages écrits tant par Amyraut que par d'autres théologiens
lors de la controverse sur la question de la grâce universelle. Après une introduction
qui comprend une biographie du théologien de Saumur et un résumé du déroulement
de la controverse que l'auteur divise en trois périodes (1634-37, 1641-49, 1655-61),
vient la bibliographie des œuvres d'Amyraut, de 1624 à 1973. Elle consiste en 161

titres avec une très brève analyse bibliographique et une liste des bibliothèques détentrices

de ces ouvrages (l'auteur souligne qu'il n'a consulté qu'un certain nombre de
ces bibliothèques). Quant aux livres concernant la controverse, ils sont répertoriés en
deux sections. Vient d'abord une liste de tous les ouvrages parus lors de la controverse

elle-même. Cette liste est accompagnée d'une autre qui comporte les ouvrages
sur la controverse rédigés par des contemporains d'Amyraut et une bibliographie de
la littérature secondaire sur certains de ces auteurs. Un inventaire des ouvrages
anciens et modernes au sujet d'Amyraut figure vers la fin du volume qui comporte,
en outre, une liste alphabétique des écrits du théologien. La subdivision du volume
en autant de sections le rend malheureusement difficile à consulter. De plus, le
nombre de fautes d'impression dépasse la moyenne. En ce qui concerne la bibliographie

des œuvres d'Amyraut, le lecteur peut constater que les pages de titre ne sont pas
reproduites. Il constatera également qu'en raison de la division chronologique, il doit
chercher p. ex. les Theses theologicae en plusieurs endroits, même s'il consulte la liste
des ouvrages d'Amyraut classés par matière, ainsi que la liste alphabétique à la fin du
volume. Le lecteur patient trouvera toutefois dans le livre de M. Nicole des

renseignements très utiles tant sur la controverse que sur Amyraut lui-même.

Irena Bacnls

Owem Chadwick: Newman, Oxford/New York, Oxford University Press,

1983, 83 p.

O. Chadwick, éditeur de l'Oxford History of the Christian Church, nous offre ici
un survol rapide mais très clair de la pensée de Newman, à travers quelques aperçus
sur ses différentes œuvres. Ce livre est un peu l'équivalent — en plus sè\ère — de

ceux de la collection Les maîtres spirituels. Il permet une première approche de ce

penseur original et solitaire du XIXe siècle anglais (un des seuls penseurs systématiques

et sans doute celui qui avait la plus belle langue), anglican com erti au catholicisme

à l'âge de 44 ans et élevé au rang de cardinal à la fin de sa vie. Son itinéraire
aura forcé les protestants à mieux estimer les catholiques et les catholiques à une
attitude plus amicale à l'égard du protestantisme, une ouverture aux droits de la

recherche historique, à la liberté de la science. Intéressantes, la conception qu'avait
Newman de l'université (il a été recteur à Dublin) (p. 51-57) et sa défense de l'infaillibilité

pontificale (qui ne peut concerner les sciences, qui doit demeurer dans le cadre

du donné apostolique et qui ne peut jamais remplacer l'autorité de la conscience

individuelle) (p. 66-67). Le livre est malheureusement trop court pour nous présenter

l'importance de Newman pour la pensée pré et postconciliaire du XXe siècle ides

gens comme Przywara, Bouyer, Guitton s'y sont intéressés) et. bien qu'il s'\ essaie, il



70 BIBLIOGRAPHIE

ne donne que trop peu d'aperçus sur le contexte du XIXe siècle. Il faudra, pour en
avoir, se référer aux ouvrages que cite Chadwick dans une brève bibliographie où

figure d'ailleurs l'un de ses livres qui a fait autorité dans ce domaine.

Jean-Eric Bertholet

des Jean-Paul Gabus - Ali Merad - Youakim Moubarac, Islam et christia¬

nisme en dialogue («Rencontres Islam»), Paris, Le Cerf, 1982, 187 p.

Fruit d'une session organisée en 1981 par le Centre œcuménique «Unité chrétienne »
de la faculté de théologie de Lyon, ce petit volume livre les trois études qui y furent
données. — Jean Gabus de la faculté de théologie protestante de Bruxelles, présente les

différentes approches protestantes de l'Islam depuis le XVIe et les orientations actuelles
du dialogue entre le protestantisme et l'Islam. Dans une première partie intitulée les

pionniers du dialogue, il rappelle l'attitude traditionnelle qui a oscillé entre le mépris,
l'ignorance et le prosélytisme, puis il évoque les orientations de Hendrik Kraemer,
théologien de la discontinuité, de Kenneth Cragg; un être-avec solidaire, de Wilfred
Cantwell Smith, représentant du protestantisme libéral et universitaire, et de Henry
Corbin, révélateur et promoteur d'une certaine tradition du chi'isme mystique iranien.
La seconde partie est réservée aux diverses consultations organisées par le Conseil
Œcuménique avec des représentants de l'Islam et des protestants évangéliques (Georges
Tartar et Charles Marsh), ainsi qu'aux travaux de la Commission Eglise — Islam de la
Fédération Protestante de France. — Ali Merad de l'Université de Lyon III, apporte en

une dizaine de pages le point de vue d'un musulman sur les conditions, les exigences et
les enjeux du dialogue islamo-chrétien. — Le père Youakim Moubarac, professeur à

l'Institut catholique de Paris et à l'université de Louvain, intitule son exposé «Approches

chrétiennes de l'Islam vu d'Orient». Comme il l'écrit lui-même dans ses remarques
préliminaires, ces approches converties en expériences communionnelles se ressentent
de leur contexte oriental et de leur structure catholique. Le lecteur non initié à la

terminologie de l'auteur est quelque peu désarmé. — Dans une première partie, le père
Moubarac fait l'inventaire de l'héritage musulman et des divers essais contemporains de

«légitimation» théologique de l'Islam avec leurs intentions respectives, il montre que
les convergences islamo-chrétiennes ont trouvé de multiples expressions dans le combat
politique depuis 1840. Son chapitre «l'émulation spirituelle» propose ce «qui n'a pas
toujours un rapport apparent ou direct avec l'Islam mais que je (M. Moubarac) considère,

à l'intérieur du christianisme, comme une intention musulmane secrète, inavouée,
quelque chose qui échappe à la conscience chrétienne elle-même, mais qui y est inscrit
par l'Esprit et que seule une longue intériorisation pourrait formuler» (p. 137). Le
mystère de Dieu ou l'apophatisme chrétien, «Kénose» et voies musulmanes de Jésus,
«dhikr» et «philocalie». — La seconde partie de cet exposé permet à notre auteur
d'insérer dans une longue méditation eucharistique les thèmes du Croissant et de la

Croix, de l'abaissement de Dieu dans l'incarnation, et du monachisme. — Ouvrage dans
l'ensemble intéressant et utile, mais la voix musulmane se fait trop peu entendre pour
que son titre soit pleinement justifié.

Claude F. Molla



BIBLIOGRAPHIE 71

Mohammed Arkoun - Maurice Borrmans - Mario Arosio, L'Islam reli¬

gion et société (Rencontres Islam), Paris, Le Cerf, 1982, 165 p.

Biancamaria Scarcia, Le Monde de l'Islam, Paris, Ed. Sociales, 1982,
212 p.

Michel Lelong, L'Islam et l'Occident (Présence du monde arabe), Paris,
Albin Michel, 1982,260 p.

Roger Du Pasquier, Découverte de l'Islam (Points — Sagesses 30), Paris,
Seuil, 1984, 180 p.

Un islamologue, algérien et musulman, Mohammed Arkoun et le père Maurice
Borrmans de l'Institut Pontifical des Etudes Arabes de Rome, prêtent leur concours
pour une émission radiophonique italienne destinée à un public cultivé. Le réalisateur
Mario Arosio entend, par l'entremise de longues interviews, présenter les rapports entre
« religion et société» tels que l'Islam contemporain les vit. — Les textes ont été revus par
les auteurs. M. Arkoun a intitulé le sien: «Tensions prophétiques et réalités historiques
de l'Islam». M. Borrmans: «L'Islam entre le rappel des origines et l'urgence du
nouveau», cela donne une série de constellations thématiques, aussi bien doctrinales que
socio-culturelles. Le sociologue-linguiste musulman et le théologien romain abordent
les mêmes problèmes : le personnalisme islamique, le livre incréé, le Dieu caché, foi et
œuvres, pouvoir politique et pouvoir religieux, le processus de modernisation; chacun
cependant use d'une approche liée à sa discipline propre. L'ensemble est digne d'intérêt ;

on peut toutefois regretter que dans ses analyses M. Arkoun réduise le christianisme au
catholicisme romain. — Traduit également de l'italien, l'ouvrage de B. Scarcia est une
lecture marxiste du monde musulman contemporain. Les bouillonnements politiques
actuels sont reliés essentiellement à des problèmes socio-économiques, et l'Islam,
comme fait religieux, est «un instrument de lutte à partir du moment où ce sont les

masses elles-mêmes qui placent en lui leur patrimoine culturel et le fondement de leur
identité nationale» (p. 180). C'est l'expérience coloniale, hier, et impérialiste,
aujourd'hui, qui expliquent à la fois un certain réveil islamique et l'échec des divers plans
de modernisation dans les domaines économique et social. L'auteur a joint à son

ouvrage un résumé de l'histoire de l'Islam (p. 191-198), quelques cartes (p. 199-206) et
une brève bibliographie. — Le père Michel Lelong fut jusqu'en 1980 l'animateur du
Secrétariat de l'Eglise de France pour les relations avec l'Islam. Après avoir publié en
1975 un opuscule intitulé J'ai rencontré l'Islam (Ed. du Cerf), en 1979 Deuxfidèlités. une
espérance (même éditeur), il plaide aujourd'hui pour une meilleure connaissance des

richesses spirituelles du message coranique et une plus grande compréhension des

réalités politiques et sociales du monde musulman. Son ouvrage, fruit de ses expériences
personnelles, de ses rencontres et de ses lectures, comporte six chapitres : le réveil de

l'Islam, essor ou déclin du christianisme, judaïsme et sionisme, divergences et convergences,

du Christ à Dieu, et dialogue Nord-Sud. Quoiqu'il n'offre rien de très nouveau, il
réunit avantageusement tous les arguments de ceux qui entendent promouvoir une
revalorisation de l'Islam. Orientaliste complaisant ou abusé, son ouvrage est une
apologie ; il pourrait fort bien s'intituler : défense et justification de l'Islam contemporain. —

Roger Du Pasquier veut, lui aussi, faire passer le «message de l'Islam». Publié en 1978

sous l'égide de l'Institut Islamique de Genève (Editions des Trois Continents) son livre
reparaît en format de poche muni des mêmes illustrations et des mêmes notes, dans une
collection des Editions du Seuil. Intéressante initiation par un converti à l'Islam.

Claude F. Molla



72 BIBLIOGRAPHIE

Nicolas Sed, La mystique cosmologique juive (Etudes juives XVI). Paris,
Editions des Hautes Ecoles en sciences sociales/Mouton, 1981, 342 p.

Ce livre minutieux et très érudit consiste essentiellement en une tradition
commentée des textes concernant la cosmologie ésotérique du judaïsme, dite macasé
beréshilh, depuis ses débuts mishnaïques jusqu'à l'époque gaonique. Un aphorisme
de la Mishna précise en effet qu'on ne doit expliquer la cosmologie ésotérique que
devant une seule personne, alors qu'on n'expliquera les mystères du monde transcendant

de Dieu (macasè merkâvâh) à personne, étant entendu que chacun doit les

découvrir par lui-même. Malgré cette injonction, le discours sur «l'œuvre de la
création» a connu une popularité et une ampleur grandissantes, si bien que l'étude de ce
discours est indispensable à une compréhension de la tradition juive dans sa totalité.
On ne saurait assez remercier M. Sed de s'être livré à ce travail de traduction (et,
d'abord, de mise à jour des textes originaux), et on se plonge avec ardeur dans la

découverte, pas toujours aisée, de ces mondes cachés, de leurs dimensions, et de leurs
habitants. C'est là aussi une possibilité de connaître quelques-unes des multiples
facettes de la Vérité dont nul ne sondera jamais la prodigieuse variété.

Carl-A. Keller

Théologie Schalom ben Chorim, Mon frère Jésus. Perspectives juives sur le Nazaréen.

contemporaine Traduit de l'allemand par François Vial, Paris, Seuil, 1983, 226 p.

Etonnant que ce livre ne soit traduit qu'aujourd'hui alors qu'il date de 1967 et

qu'il s'inscrit dans le dialogue que juifs et chrétiens semblent nouer depuis quelques
années (cf. à cet égard le Jésus de Fllsser, paru au Seuil en 1970). Le présent

ouvrage s'adresse à un grand public auquel il veut offrir une perspective juive sur la

figure de Jésus, défendant la thèse « que l'on peut découvrir, sans un voile grec qui
recouvre pour ainsi dire les évangiles, une tradition hébraïque originelle». L'auteur
estime qu'il s'est produit une évolution chez Jésus. Ainsi après une phase eschatologique

où il est convaincu de l'imminence de la venue au Royaume, Jésus détrompé

par son attente procède par intériorisation et annonce : « Le Royaume de Dieu est en

vous ». Finalement, constatant l'échec de sa prédication, il en acceptera l'issue fatale
et manifestera la détresse de celui qui est abandonné de Dieu, cf. Me 15,33. L'auteur
s'intéresse donc avant tout à l'identité juive de Jésus et refuse d'admettre qu'il est le

Fils de Dieu ou le Messie. Par contre, l'historicité de Jeshua ben Joseph de Nazareth
ne fait pas problème à l'auteur qui a un sens très sûr pour faire écho à la tradition
vivante dans laquelle Jésus a vécu et qu'il décèle principalement dans les évangiles
synoptiques. «La foi de Jésus nous unit, c'est la foi en Jésus qui nous sépare»,
confesse l'auteur. Ces lignes expriment exactement ce qui permet à l'auteur juif
d'esquisser un portrait de Jésus, à partir des sources néotestamentaires et talmudiques,

et ce qui a amené les exégètes et théologiens chrétiens à renoncer à toute tentative

biographique concernant Jésus, estimant qu'on ne peut partir à la découverte du
Jésus de l'histoire sans découvrir le Christ. Néanmoins, ce livre invite tout lecteur à

mieux connaître les «eaux vives auxquelles Jésus de Nazareth a puisé», celles du

judaïsme.

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 73

Gonzalo Puente, Messianisme et idéologie (Collection Problèmes et
Controverses), Paris, Vrin, 1983, 361 p.

Prenant appui sur l'ouvrage de K. Kautzky «Foundations of Christianity», paru
en 1925 et compulsant allègrement quelques travaux plus récents, notamment
ceux d'A. Robertson et de S. G. F. Brandon («Jesus and the Zealots», 1967), l'auteur
essaie de relancer la lecture marxiste de l'histoire de Jésus et de l'Eglise ancienne. Les
thèses sont connues: il faut interpréter la lutte de Jésus à partir de «l'atmosphère de
lutte civile et de fièvre messianique» qui a marqué les années de l'insurrection juive
de 66-70, et qui n'était rien d'autre que la révolte des classes inférieures. Jésus et ses

partisans étaient des zélotes, c'est-à-dire des «terroristes», des «hors-la-loi», sens
(selon Eisler, cf. Brandon p. 204) du mot Baryona. Leur idéologie, qui est l'idéologie
révolutionnaire de l'évangile originaire, comportait les éléments suivants: hostilité
des classes, vocation révolutionnaire des classes opprimées, communauté des biens,
mépris du travail, abolition de la famille (p. 118-132). Toutefois, le bel élan
révolutionnaire de Jésus et des siens allait être corrompu par Paul dont l'idéologie réactionnaire

«se situe à mille lieues de la vision du monde qui animait la communauté
chrétienne originelle, enracinée dans la fièvre messianique révolutionnaire que connut la
Palestine avant 70» (p. 153). Le «long processus inauguré par Paul, poursuivi par les

évangélistes et porté à son point culminant par les pères de l'Eglise», eut pour
conséquence que «le message chrétien altéra radicalement son caractère initial d'idéologie
révolutionnaire et devint une idéologie conservatrice» (p. 220). Mais l'auteur est
confiant: l'espérance chrétienne pourrait s'orienter vers une nouvelle vocation
idéologique; elle pourrait «concevoir le dessin divin comme celui d'un royaume de
perfection sur une terre transformée où les hommes auront surmonté ensemble les
scissions consacrées par la tradition classique: âme et corps, esprit et matière, cieux et

terre». Car l'anthropologie authentiquement chrétienne «situe rigoureusement
Dieu à l'intérieur et non hors du processus historique réel» (p. 273); en tenir compte
permettrait «d'éliminer progressivement les aliénations présentes de notre société»
(p. 274). — Avec tout le respect dû aux convictions d'un homme, on peut se

demander si la véritable aliénation de notre société, aliénation dont l'auteur n'est pas
la seule victime, loin de là, ne réside pas dans son aveuglement aux réalités de Dieu,
du Dieu vivant et autre, du Seigneur et Père de Jésus qui ne se confond nullement
avec le prétendu « processus historique réel ». Pourquoi cet acharnement à ignorer la

présence et l'œuvre de Dieu? Et pourquoi cet entêtement à s'attaquer à des textes
religieux, alors même qu'on est dépourvu de toute sensibilité religieuse? — Que l'auteur
confesse un humanisme marxiste et athée, soit. Mais est-il vraiment indispensable de

soumettre l'Evangile à une déformation que j'ose qualifier de monstrueuse? Bien que
j'admette évidemment que Jésus et l'Eglise ancienne ont vécu leur relation à Dieu
dans des contextes historiques précis — comme nous aussi nous sommes appelés à la

vivre au sein de notre société contemporaine.

Carl-A. Keller

Cornel West, Caridad Guidote, Margaret Coakley (eds), Theology in

the Americas. Detroit 11, Conference Papers. (Third World Studies),

Maryknoll, New York, Probe ed. by Orbis, 1983, 190 p.

Ce volume rassemble les actes de la Seconde Conférence de Détroit (la première eut
lieu en 1975) qui réunit en 1980 quelque 600 participants, tous liés à la réflexion des

théologies de libération. L'ensemble des contributions publiées a trait à la dénonciation



74 BIBLIOGRAPHIE

de la position conservatrice des Eglises face à la crise du capitalisme, position jugée
incompatible avec l'évangile de Jésus-christ. C'est pourquoi la critique revêt sans
conteste un aspect politique, montrant bien que l'attaque a pour but non d'organiser des
débats, mais plutôt de susciter des engagements concrets. Ainsi, après un court historique

de la Conférence et quelques remarques introductives (I) de S. Torres, suivent
trois parties dont les titres soulignent la nécessité d'une telle réunion: «analyse du
système actuel» (II), «perspectives internationales» (III), «rôle des Eglises et de la
théologie» (IV). Une cinquième partie, intitulée «nouvelle société/Eglise prophétique»,
expnme l'espérance de plusieurs minorités représentées à cette conférence, avant que,
en conclusion (VI), C. West tente de poser quelques «jalons pour une gauche chrétienne
nord-américaine». Au total, voici un recueil qui atteste du regroupement des minorités
dans leur lutte, sans perdre leur identité et leur particularité, et du fait que ces théologies
de libération optent de plus en plus pour le socialisme. Toutefois, il n'est pas sûr que cela
signale véritablement un choix, surtout dans un contexte américain.

Serge Molla

Gandhi et Martin Luther King: Des combats non violents (Dossiers libres),
Paris, Cerf, 1983, 159 p.

En une centaine de pages, divers auteurs reviennent sur ces deux chefs charismatiques

et politiques que furent Gandhi et King. A chaque partie biographique succèdent
quelques études illustrant la technique et la signification de la non-violence. Cela est par
ailleurs l'occasion d'éclairer la personnalité de Lanza del Vasto, disciple de Gandhi, et
de clarifier la situation raciale actuelle aux Etats-Unis après l'assassinat de King et la
dissolution de la majorité des mouvements noirs. Précédant une bibliographie française
très complète, une troisième partie traite de la non-violence aujourd'hui et tente de

relever les apports essentiels de ce moyen de lutte développé par les deux leaders. En

conclusion, voici un recueil d'articles bienvenu, destiné à un large public, recueil qui
permet d'aller plus loin à la rencontre de deux figures presque légendaires.

Serge Molla

Emile Poulat, Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catho¬

lique et l'esprit moderne, Paris, Le Centurion, 1984, 333 p.

En 1982 l'auteur faisait paraître un volume de Modernistica dont Critique et Mystique

est la suite. Dans ce nouvel ouvrage, il «poursuit l'analyse de la situation faite au
christianisme par notre société et sa culture et des réactions qui en naissent» (p. 9). Nous
sommes alors conviés à nous plonger dans la lecture d'une foule de documents
agréablement présentés, dans le bouillonnement de questions, amitiés et incompréhensions
qui était celui de la conjonction de la «crise du modernisme au sein de l'Eglise» et de la
«crise du positivisme au sein de l'Université» au début de notre siècle. Au gré de cet
effritement du fondement du savoir, un problème rallie les intérêts des gens d'Eglise et
d'Université : la mystique. Parce qu'elle met en cause un certain savoir, à s'y confronter,
d'aucuns ont alors espéré y trouver la source d'une nouvelle epistemologie. L'ouvrage
comprend deux sections principales. La première se concentre sur Loisy, non seulement
à cause de son destin mais surtout à cause de tous les problèmes dont il était l'expression
vivante. Au chap. 1, l'auteur publie un texte inédit en français où Loisy retrace son
itinéraire religieux : De la croyance à la foi. Qui était Loisy Un incroyant, un ennemi de



BIBLIOGRAPHIE 75

l'intérieur ont prétendu les deux principaux histonens du modernisme: Rivière et
Houtin (chap. 2), un «clerc qui n'a pas trahi» a répondu l'académicien Bremond
(chap. 3). Suit une mise en regard de polémiques et d'appréciations venant d'une quinzaine

de critiques de Loisy (chap. 4) et un aperçu des dernières années de sa vie (chap. 5).
La seconde section aborde trois thèmes: le conflit entre l'idéalisme critique et le
réalisme chrétien dans le contexte de la science historique et l'émergence d'une religiosité
par-delà la scolastique (chap. 6), l'histoire de l'orientation anthropologique de la théologie

depuis l'Aufklärung jusqu'à Vatican II (chap. 7) et le renouveau des études sur la
mystique (chap. 8). Il est intéressant à ce propos d'en signaler la multiplicité des points
de vue: la mystique serait une illusion primitive, ou une essence rare et tardive dans
l'évolution humaine (Bergson), ou bien un phénomène coextensifau sentiment religieux
(Loisy), ou encore un mouvement continu des formes profanes aux états supérieurs
(Bremond) ; et les méthodes employées pour l'étudier vont de l'étude d'un fait positif
(Poulin) jusqu'au retour aux horizons patristiques accueillant un événement surnaturel,
trans-psychologique (Stolz, Lossky, De Lubac). C'est ainsi que la mystique apparaît non
comme le lieu d'une maîtrise possible de la crise du savoir mais comme ce qui l'exacerbe
encore. Il nous reste à lire un livre ample et à souffrir de l'éclatement dont il témoigne de
toute part.

Guy Jaillet

Claude Geffré, Le christianisme au risque de l'interprétation (Cogitatio fidei
120), Pans, Cerf, 1983, 361 p.

Bien placé pour tenter de discerner les récents déplacements en théologie, l'auteur
réunit thèmatiquement sous un titre quelque peu énigmatique quatorze de ses articles
écrits entre 1976 et 1983. Dans la première partie de l'ouvrage, qui relève de ce que
l'on nomme aujourd'hui l'epistemologie théologique, il faut particulièrement
mentionner le chapitre I, intitulé «L'herméneutique en procès», qui dresse un tableau
fort complet de toute la crise herméneutique qui ne cesse de secouer toute la
théologie. La deuxième partie revient sur quelques questions clefs ayant trait à la théologie

de l'histoire, telle que la résurrection du Christ ou les réinterprétations du
discours sur le Dieu de Jésus. Quant à la troisième et dernière partie, elle est consacrée

principalement au thème de l'identité chrétienne à partir de « la pratique concrète des

Eglises affrontées à des conditions historiques sociales et culturelles nouvelles». C'est
enfin l'article publié récemment dans la RThPh (1982/III) «Silence et promesses de

la théologie catholique française» (l'adjectif «catholique» ayant disparu dans sa

réédition sans autre complément!), qui sert d'épilogue à ce recueil qui présente la

tâche de la théologie «comme une corrélation critique et mutuelle entre l'interprétation

de la tradition chrétienne et l'interprétation de notre expérience humaine
contemporaine».

Serge Molla

Dumas André et Francine, L'amour et la mort au cinéma (L'évangile dans

la vie n° 8). Genève, Labor et Fides, 1983, 247 p.

Eventail bruissant des images d'une centaine de films, ce livre traverse la pénode de

1945-1982. C'est sans doute par cet aspect qu'il offre l'intérêt le plus précieux car U

donne à voir un gigantesque caléidoscope recomposant la figure de l'imagination
collective occidentale (telle qu'elle s'exprime au cinéma) articulée aux floraisons véné-



76 BIBLIOGRAPHIE

ncuses et bénéfiques de l'amour et de la mort. Le sujet collectif, le «nous-couple»
effectue cette lecture sans que nous sachions jamais directement si l'une ou l'autre
différence de sensibilités, d'émotions, d'analyses l'a, par instant, séparé. Ce choix
délibéré efface quelque peu la personnalité des composantes de ce «nous» pour en faire
l'unique porte-parole d'un critère d'évaluation pour ces productions culturelles. Il met
ainsi en œuvre une compréhension de la norme du couple chrétien, quasi fusionnelle.
avec ses exigences propres, ses valeurs et ses limites. Ce parti fait émerger ainsi une
plate-forme étroite soutachée de fines balustrades donnant sur une vue largement
ouverte sur le siècle.

Le culturel, qu'il soit cinématographique ou qu'il relève d'un autre médium doit être

reçu, pensé, senti et mis en relation avec le vécu antérieur s'il veut servir à développer,
agrandir, préciser les territoires de la personne humaine. Trop souvent le flux continuel
d'images réduit l'humain au rôle de consommateur sommeilleux escamotant celui,
possible, de partenaire, obturant le temps du rêve et de la pensée critique. Au contraire,
ce livre a le mérite de nous en indiquer le possible. Il se lit plaisamment. On peut
cependant regretter que. de la très importante introduction indiquant le lieu originel de
la tension : le destin et/ou la grâce, il reste peu de chose dans la conclusion : à peine quelque
pointillé dans l'attitude du Guépard. Gageons pourtant que le lecteur aura cueilli au

passage, quelques instantanés lui ayant fait voir comme un feu d'artifice dans la nuit, les

jeux inattendus de la grâce. Par cette possible lecture, les auteurs témoignent de la
Presence salvatrice au cœur-même de l'écheveau emmêlé de toute vie humaine.

Michèle Bolli

Wiebe Bergsma, Aggeus van Albada (c. 1525-1587), Schwenckfeldiaan,
osophie staatsman en strijder voor verdraagzaamheid. Rijksuniversiteit te Gro¬

ningen, Krips Repro Meppel 1983, 226 p.

This work contains not only a detailed biography of Albada but also a careful study
of his doctrine and political philosophy. Albada. whose legal expertise was greatly
valued by his contemporaries, read Law at Orléans and Pans and was appointed to the
Court of Friesland in 1553. Between 1559 and 1561 he was a syndic for the "Omme-
landen" of Groningen. From 1561 to 1570 he held the position of assessor in the
"Reichskammergericht" at Speyer and it was during that time that he became converted
to Schwenckfeld's theology. This conversion naturally cost him his position at Speyer
but did not stop him being appointed counsellor to the Bishop of Würzburg. In 1579

Albada represented the Estates General at the Cologne peace negotiations and the
official proceedings (Acta pacificationis) are his sole work surviving in printed form. As
the author points out. the Ada are remarkable in that they contain several quotations
from the works of various 16th century heterodox figures e.g. Castelho, Mino Celsi and
Schwenckfeld himself. In his final years Albada withdrew from public life and devoted
himself to literary activities which included translations of Schwenckfeld's works. He
died in Worms in 1587. Albada's Schwenckfeldianism which he expounds not only in
his (now lost) treatises but also in his correspondence and in the Ada, albeit a rare
phenomenon in the Low Countries, is in no way innovative. Like Schwenckfeld. Albada
believes that Christ in both his natures is the Son of God. He also believes in the
« inner-outer» dichotomy, the distinction between the Old and the New Testament, the
irrelevance of the external Church and sacraments to salvation and the importance of
the Cabbalah. First and foremost, however, Albada, as a result of his Schwenckfel-



BIBLIOGRAPHIE 77

dianism. rejects any interference by the State in matters of religion. Faith is a gift ofGod
and, as such, not subject to any worldly constraints.

We should like to comment on a few points of detail in this useful work. It is

probably unfair to compare Schwenckfeld's doctrine of the celestial flesh of
Christ with that of Melchior Hoffman (p. 54). The former, as G. H. Williams
pointed out, was far more moderate. The author does not mention that Hendnk
Rol's Die Slotel van dal Secreet des Nachtmals (p. 60-61) is one of the works which
constitute the famous "Sammelband" of anabaptist and spiritualist devotional
treatises preserved at the Zürich Zentralbibliothek and descnbed by Alfred Hegler
in 1906. We note that the other treatises in that volume are: (1) a fourteenth
century mystical work (used by the Augsburg anabaptists). (2) Franck's Eyn Brieff..
synen vriendt Johan Campen and (3) Eyne korte... underwisung (against religious
dualist/anabaptist" rather than in the "Schwenckfeldian" camp. Finally, the reader
regrets the absence of a more thorough analysis of Albada's patnstic sources and a

comparison of those with the Fathers used by Schwenckfeld. But these are quibbles. Mr.
Bergsma's book throws a useful light not only on the hitherto little-studied figure of
Albada but also on the question of integration of 16th century religious "dissidents" into
the Establishment.

Irena Backus

Emmanuel Kant, La religion dans les limites de la simple raison (Bibl. des

textes philosophiques), Paris, Vrin, 1983, 228 p.

Dans cet ouvrage, inscrit dans le cadre de la critique de la raison en general. Kant
tente d'interpréter la religion comme un phénomène rationnel necessaire, et cela au

moyen du caractère idéal et du caractère pratique de toute connaissance pure de la
raison. Ce texte classique est ici réédité dans la traduction de J. Gibelin de 1943.

revue, introduite, annotée et indexée par M. Naar.

Serge Molla

Emilio Brito, S.J., La christologie de Hegel. Verbum Crucis, traduit par
B. Pottier, S.J. (Bibliothèque des Archives de Philosophie N.S. 40), Paris,
Beauchesne 1983, 696 p.

La christologie hégélienne ne cesse de provoquer commentaires et etudes, dont
voici un nouvel exemple. Son auteur, cubain d'origine et aujourd'hui professeur de

dogmatique à Bruxelles et à Louvain, prétend faire œuvre de pionnier en interprétant
l'ensemble des textes christologiques du Hegel de la maturité presque mot par mot et

en même temps dans une perspective systématique. Il effectue donc une lecture très

pénétrante et savante — vraisemblablement abordable seulement pour des spécialistes

et des savants! Seule une vérification dans les écrits de Hegel et une comparaison

avec d'autres recherches (Brito doit beaucoup a Chapelle. Bruaire. Leonard,
etc.) pourraient nous renseigner sur l'originalité de son interpretation. La vision
globale qui inscrit la christologie dans le cadre du « Système définitif» parait en tout cas

fort saisissante: « La perspective de la Phénoménologie est celle de la reflexiv ite de la

conscience subjective; les Leçons, de leur côté, se plient à l'extériorité historique. Des

points de vue si divers se conjugent dialectiquement dans V Encyclopédie. Le point de

vue de l'Encyclopédie... c'est l'autorèvelation de l'Esprit par l'Esprit, comme unité

négative de la Liberté et de l'Histoire, réceptacles de sa gloire... Nature et Esprit ne



78 BIBLIOGRAPHIE

sont plus maintenant que la présence réelle où le Logos absolu se répartit» (529). —
En guise d'introduction Brito traite les écrits du jeune Hegel et leur conception de
Jésus dans la ligne de l'Aufklärung; pour conclure, il esquisse une christologie «post-
hégélienne» où la synthèse de Hegel est confrontée à la synthèse de Pâques. Ce
travail constitue-t-il «un inédit dans les études hégéliennes»? On ne peut pas ne pas
penser à l'ouvrage de Hans Küng sur le même sujet (cf. notre recension dans RThPh
1977, 258s.), ouvrage que notre auteur trouve superficiel (13, 231). Certes, celui de
Brito est plus minutieux — mais la démarche et ses résultats sont-ils en définitive si

différents? Le livre de Brito excelle par sa rigueur, mais celui de Küng nous a laissé
un souvenir inoubliable...

Klauspeter Blaser

Michel Malherbe, Thomas Hobbes ou l'Oeuvre de la Raison, (Bibliothèque
d'Histoire de la Philosophie), Paris, Vrin, 1984, 270 p.

On considère généralement Hobbes comme philosophe politique et l'on oublie qu'il
a publié un système entier de philosophie, dont l'œuvre politique n'est à ses yeux qu'une
partie. M. Malherbe veut réparer cet oubli de la cntique et présenter le système hobbien
dans sa cohérence totale en considérant le mouvement rationnel qui le constitue. On
voit donc Hobbes, partant de la reconnaissance des données originaires de l'expérience,
élaborer une théorie du discours qui lui permet de fonder une science rationnelle
rigoureuse, quoique hypothétique par rapport à l'ordre des existences réelles. L'auteur
expose la méthode, la logique, la philosophie première, la science de la nature de

Hobbes, en suivant l'ordre de son De Corpore, selon la ligne de progression de la pensée
et sans se perdre dans le détail. Dans cet esprit, de même qu'il a présenté ce qui précède la
politique dans le système, il ne s'arrête pas à l'exposé de la conception hobbienne de

l'Etat, mais le poursuit par l'analyse des réflexions sur la religion, découvrant chez
Hobbes «une conception messianique, inspirée de la Bible, tout à fait singulière: une
conception qui est matérialiste et politique, et cependant véritablement religieuse».
Cette conception jouerait un rôle dans la structure de sa pensée politique. — L'ouvrage a

de nombreux mérites : outre l'entreprise d'exposer de manière équilibrée l'ensemble de
la pensée hobbienne, maintes indications interprétatives sont suggestives. Mais par
l'audace justement de certaines interprétations, il s'expose également à la critique.
Faut-il par exemple donner à la religion chez Hobbes un rôle d'étai du système
politique? Raymond Polin a consacré un livre récent, Hobbes. Dieu et les Hommes, à la
réfutation d'une telle interprétation et à la défense très convaincante d'une vue opposée.
De même, autre exemple, M. Malherbe suppose que la constitution de l'Etat selon le

procédé hobbien ne peut aboutir parce que la raison ne parvient pas à y faire oublier son
artifice. Mais Hobbes, loin de désirer cet oubli, ne s'efforce-t-il pas au contraire de faire
mieux connaître par son œuvre cette structure rationnelle de l'Etat? — Quoi qu'il en
soit, cette interprétation originale et vivante devrait contribuer heureusement à susciter

pour Hobbes le regain d'intérêt que sa philosophie mérite dans sa totalité.

Gilbert Boss


	Bibliographie

