
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 4

Artikel: Étude critique : les épîtres johanniques

Autor: Molla, Claude F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985). P. 305-311

ÉTUDE CRITIQUE

LES ÉPÎTRES JOHANNIQUES

Claude F. Molla

«Le vocabulaire, le style et les thèmes polémiques de cette épître (la
première) en situent la rédaction à la fin du Ier siècle, peut-être entre 90 et 100
en Asie Mineure... Elle ressemble à tel point pour la forme et le fond au
quatrième Evangile, et aux deux autres épîtres dites de Jean que l'on doit
supposer un auteur et surtout un milieu spirituel communs... Que le mouvement

chrétien ait pu et su donner le jour à cet évangile et à cet épître est un fait
qui en dit long sur ses pouvoirs de renouvellement et de joyeuse combativité»
écrivait Pierre Bonnard dans son introduction à un petit livret consacré à cet
écrit en 1961'. Poursuivant ses recherches notre auteur a publié en 1980 trois
études2 qui annoncent l'important commentaire qu'il consacre à ces
épîtres3.

Cette «joyeuse combativité» qu'il signalait naguère laisse deviner crise,
persécutions et conflits au cœur de la communauté johannique: les différences

linguistiques et stylistiques aisément décelables, venant s'ajouter à des

affirmations doctrinales divergentes, obligent l'exègète à reprendre toute la
question des origines de ces textes. On ne parle plus d'unité d'auteur mais de

mouvement, d'école, au sein du christianisme du Ier siècle! Pour rendre
compréhensible la crise qui survint au temps de la première épître. P. Bonnard
tente, dans l'introduction de son commentaire de reconstituer les origines et
l'évolution de ce mouvement.

Aux origines du johannisme. on peut placer les sept récits principaux des

«signes», destinés à manifester la «gloire» d'un Jésus thaumaturge. Ils furent
probablement utilisés d'abord pour la propagande dans un milieu hellénistique,

sensibilisé à ce genre de révélation par l'idéologie courante des «hommes
divins». Ainsi le prologue johannique pourrait, sous une forme archaïque
relever de telles conceptions; il insiste moins sur l'incarnation du Logos que

1 Pierre Bonnard, La Première Epitre de Jean. Traduction et notes. Neuchâtel.
Delachaux et Niestlé 1961. 46 p.

: Contemplation johannique et mystique hellénistique La chair dans le johannisme
« au-delà. La Première Epitre de Jean est-elle johannique? Parus dans: Pierre
Bonnard, Anamnesis. Recherche sur le Nouveau Testament. (Cahiers de la Revue de

Théologie et de Philosophie. No. 3). Genève, Lausanne, Neuchâtel. 1980. 230 pages.
' Pierre Bonnard. Les Epures Johanniques. Commentaire du Nouveau I

estaient, deuxième série XIIIe. Genève. Labor & Fides 1983. 146 p.



306 CLAUDE F. MOLLA

sur son épiphanie. il permet aux hommes de «voir sa gloire»4. En outre il est

possible de discerner un récit populaire de la Passion qui met surtout en

vedette la prescience de Jésus et la maîtrise avec laquelle il «s'avance au-
devant de la mort»5.

Un rédacteur, qui fut probablement le véritable auteur du quatrième
Evangile (et de la Première Epître utilisa et transforma ces premiers récits. Il
avait un double souci : d'une part, montrer que l'accès à la vie «éternelle» ne

pouvait se suffire du simple contact avec sa manifestation en Jésus, car

incompréhension, distance et hostilité (qui annoncent le drame de la croix)
séparent ce monde de Jésus. Dans ce but, il s'est servi des grandes dualités

familières à son milieu (vie — mort, ténèbres — lumière, vérité — mensonges...)

que l'on retrouve renforcées dans les Epîtres. Cette opposition n'est

cependant pas pour lui ontologique ou métaphysique. D'autre part, comme les

récits des «signes» tendaient, à l'exemple des récits relatifs aux «hommes
divins» hellénistiques, à glorifier leur objet tout en le désincarnant. ce

rédacteur-auteur insistera sur le Christ souffrant et crucifié.
Ce deuxième johannisme. seconde étape de ce processus, comprend

globalement les chapitres 13 à 17. Il est destiné à la communauté des disciples
dans le but de fortifier, corriger et défendre leur foi. Les verbes «contempler»
et «croire» font place à «demeurer» en lui, «garder» ses paroles. La
perspective individualiste-hellénistique des signes (Nathanaël. Nicodème...) est

remplacée par des recommandations relatives à la communauté des disciples,
à l'amour mutuel menacé. L'exclusivisme absolu de la formule «ego eimi»
vient corriger le polythéisme ou panthéisme populaire auquel les récits des

«signes» laissaient une place.
La troisième étape, le troisième niveau du johannisme, serait l'adjonction

du chapitre 21 ainsi que quelques modifications apportées à l'ensemble de

l'évangile: mention de la résurrection dernière (5: 28-30), allusion à la Cène

(6: 53-58). quelques précisions ecclésiastiques et disciplinaires (dans les

chapitres 15 à 17) ainsi que les textes sur «le disciple que Jésus aimait». Ce

chapitre 21 laisse entrevoir le débat fondamental qui s'annonçait sur
«l'autorité» (en marge de la relation entre Pierre et le Bien-aimé). débat dont on

retrouve les traces patentes dans les épîtres: insistance sur le «nous» (l'auteur
de l'épître) distincts des «vous» (les destinataires) ainsi que sur la figure

énigmatique de l'Ancien, garant de la «doctrine du Christ», opposé à Dio-

tréphès (dans les deuxième et troisième épîtres).
Ainsi donc au christianisme primitif, caractérisé par une christologie

docète et une sotériologie de la contemplation épiphanique. se seront peu a

peu substitués, mais sans la rejeter hors du centre johannique. un johannisme

4 Dans Jn 1:14 l'insistance porte sur «nous avons contemplé sa gloire» et non pas

tant sur «le Logos est devenu chair».
«L'atmosphère qui émane de ces récits est hellénistique, mais non (encore)

gnostique». Op. cit., p. 11.



LES ÉPÎTRES JOHANNIQUES 307

du Christ souffrant et crucifié et une sotériologie centrée sur la foi au Fils
incarné; l'ensemble complété par un appel à une fidélité aux instructions
historiques de Jésus, instructions résumées dans le commandement
d'amour6. C'est lors de la troisième et dernière étape, dont témoigne la
Première Epître (1 Jean 2: 19), que ces deux tendances en seraient arrivées à se

séparer, coupant en deux factions farouchement opposées ce «cercle
johannique», longtemps considéré comme le plus homogène du christianisme
naissant. L'exégèse devra confirmer les mutations sémantiques que suppose
la disparité de ces différentes couches et expliquer la polémique d'ordre
doctrinal que ces textes recèlent.

Pour l'étude détaillée du texte proprement dit, notre auteur divise la
Première Epître en quinze sections, faisant débuter chacune par une traduction de

ce fragment ainsi que par des éléments de bibliographie. L'exégèse est précédée

d'un paragraphe consacré à l'ensemble des questions soulevées par ces

versets, les réponses les plus suggestives étant citées et discutées. On se

retrouve ainsi confronté aux courants gnostiques, esséniens, philoniens et aux
interprétations des Pères de l'Eglise, des réformateurs et des principaux
exégètes contemporains. Dans son article déjà cité «la Première Epître de Jean
est-elle johannique?», Pierre Bonnard a présenté cinq exemples de ces mutations

sémantiques: a) Le commencement ou principe johannique (ARCHE)
ne désigne plus «l'éternité» du Logos mais le commencement de la tradition
relative à Jésus, l'origine historique du groupe johannique. b) La contemplation

johannique devient une prise de possession, non plus du Fils, mais d'un
donné «palpable» (entendu, vu, contemplé, touché). L'objet de l'«annonce»
n'est plus le fils mais quelque chose qui a été dit à son sujet (1: 2-5,...). c)La foi
johannique au Fils fait place à la confession de Jésus (2: 23: 4: 2, 3, 15...). Elle
n'est plus opposée au refus de croire des Juifs mais à la pseudo-foi des
hérétiques. Le verbe confesser n'est pas un simple équivalent de croire, il revêt
probablement une valeur polémique et institutionnelle, d) La terminologie de
la fidélité (MENEIN) reprise de Jean 15, comprise selon les exégètes comme
une doctrine d'intériorité, comme une promesse d'immanence ecclésiale, ou
comme un appel à une fidélité réciproque, «se concrétise» davantage, elle
devient fidélité à ses paroles, à son amour, à ses commandements, et surtout à

l'enseignement reçu par l'onction (I Jean 2: 27). e) L'usage déclaratif et

christologique du thème de la lumière (PHOS). Jésus lumière du monde, fait place à

un usage parénétique et éthique. L'épître met la lumière en opposition aux
ténèbres du péché concentré dans la haine des frères. Dans son commentaire
P- Bonnard s'attache également à mettre en évidence ces différentes étapes

johanniques requises par les changements de situation et de perspective ainsi
Que par la présence sous-jacente de ia gnose ambiante. Le lecteur ferait
d'intéressantes constatations en suivant de près certaines notions telles que mon-

s Anamnesis, p. 196.



308 CLAUDE F. MOLLA

de, victoire, connaissance, jugement. La «connaissance» par exemple, qui

comporte déjà plusieurs connotations dans le quatrième Evangile, reçoit une
traduction éthique dans la Première Epître. «Connaître» comprend «obéir»
(3: 1-6), «aimer» (3: 19-20). Ce dernier texte rappelle Jean 14: 1-14, cependant,

alors que dans l'Evangile le trouble est surmonté par la foi au Fils, dans

cette épître. la perspective est différente : « la situation a varié, elle est devenue

plus complexe, le trouble est surmonté par la fidélité à la vérité johannique
originelle, fidélité qui comporte un engagement éthique à l'égard des frères»

(p. 81 Dans I Jn 4: 7-13, le critère d'une authentique connaissance de Dieu est

la pratique de ses commandements. La cohérence de toutes ces mutations
sémantiques force à conclure que la fidélité au Christ johannique équivaut à la

fin du Ier siècle à la fidélité à un enseignement déjà reçu! Ainsi donc, cet

enseignement, qui se déclare «originel» reflète la théologie de son milieu plus

que celle des débuts du johannisme.
L'ouvrage de P. Bonnard se termine par un index des différents thèmes,

locutions et verbes utilisés dans les épîtres johanniques avec leur fréquence et

leur signification spécifiques.
A la reconstitution des origines du johannisme de P. Bonnard, il convient

de joindre celle que Raymond E. Brown vient de publier sous le titre «La
communauté du disciple Bien-Aimé»7.

Laissant de côté l'histoire de la rédaction proprement dite du quatrième
Evangile8. R. E. Brown entend examiner les matériaux fournis par les textes
dits johanniques «comme ils se présentent maintenant, pour retracer l'histoire

de cette communauté, de ses origines jusqu'à sa disparition au second

siècle». Il ne craint pas d'écrire dans sa préface «ma reconstitution prétend au

mieux à la probabilité, et si soixante pour cent de mon travail d'investigation
était admis, je serais vraiment satisfait»9.

7 Raymond E. Brown, La communauté du disciple bien-aimé (Lectio divina 115).

Paris, Le Cerf. 1983,225 p. Edition anglaise The community ofthe Beloved Disciple. The

Life. Loves and Hates of an Individual Church in New Testament Times. New York

1979. On lui doit aussi The Epistles of John. The Anchor Bible 30. Doubleday, New

York 1982; Chapman Londres 1983. Précédemment: The Gospel according to John.

même collection, même éditeur, volume I, 1966: volume II. 1971.
8 Voici un bref rappel de la thèse de R.E. Brown: au départ la prédication orale de

Jean, fils de Zébédée. suivie des souvenirs élaborés par les disciples de Jean, qui
comprenaient les compositions dramatiques des récits et les grands discours. A ce groupe

succède l'évangéliste. l'un des membres les plus en vue de ce cercle, il écrit en grec et

compose un ensemble qui unit ministère galliléen et ministère en Judée mais laisse de

côté des éléments appartenant à la tradition johannique. Une seconde édition récupère

une partie des éléments écartés, elle est marquée par des accents polémiques contre les

disciples du Baptiste et les Juifs qui chassent de leur synagogue leurs coreligionnaires
sensibles à la foi chrétienne. Enfin un rédacteur final récupère tout ce qui précède, y

compris ce qui a été négligé par l'évangéliste lors des deux éditions de son œuvre.
9 Op. cit.. p. 9.



LES EPITRES JOHANNIQUES 309

Pour notre auteur quatre phases marquent et expliquent l'évolution de la
communauté. Par souci de clarté nous empruntons son schéma : La première
phase, ou période pré-évangélique, se rapporte aux origines de la communauté
et à ses relations avec le judaïsme au milieu du Ier siècle (57-80). Le groupe
initial des chrétiens johanniques fut constitué par des Juifs qui reconnurent en
Jésus le Messie de leur attente et auxquels se joignirent des disciples de

Jean-Baptiste10. Ce n'étaient ni des Juifs hétérodoxes, ni des Gentils, ni des

gnostiques. Ils l'accueillirent comme le Messie davidique qui accomplissait
les prophéties et s'accompagnait de miracles. Parmi eux devait se trouver celui
qui devint le «disciple bien-aimé»11. A ce premier groupe se joignirent des

Juifs opposés au temple12, puis des convertis samaritains13, leur compréhension

de Jésus était plus «mosaïque» que davidique: il avait été avec Dieu,
avait vu Dieu et apporté au Peuple sa parole14! Cette approche provoqua des

débats avec les Juifs traditionnels puis l'expulsion des synagogues des chrétiens

johanniques. Notre auteur décèle à ce moment de l'histoire l'arrivée
d'éléments païens dont la présence nécessita l'élargissement des perspectives
du groupe initial15. Cette ouverture aux Gentils explique également une
adaptation de la pensée et du langage pour rendre Jésus intelligible à une autre
culture.

La seconde phase (vers 90), époque de la principale rédaction de l'Evangile,
est marquée à la fois par la persécution continue à laquelle est soumise la

communauté johannique et par l'insistance de cette dernière sur une christologie

de la pré-existence. Rejet et animosité firent jaillir des tensions puis une
scission au sein de la communauté16. Les judéo-chrétiens qui rejetaient cette

christologie furent considérés comme incrédules. Le terme «monde» prend
alors une connotation négative et englobe ceux qui préfèrent les ténèbres à la

lumière!
La troisième phase (vers 100), époque de la rédaction des épîtres. les deux

groupes interprètent l'Evangile de façon opposée en matière de christologie.
d'éthique, d'eschatologie et de pneumatologie. Pour l'auteur des épîtres, est

enfant de Dieu celui qui confesse Jésus venu en chair et qui garde ses

commandements; les dissidents sont les enfants du Diable et des antichrists. Ces

derniers ne sont pas encore les docètes qui nieront la réalité historique de la

personne de Jésus, ils estiment seulement que les actes qu'il a accomplis
durant sa vie terrestre n'ont pas de valeur salutaire, pas plus que la manière

10 Cf. Jn 1:35-51.
" R.E. Brown abandonne l'opinion qu'il avait défendue dans le premier volume de

son commentaire de l'Evangile et selon laquelle le disciple bien-aimé était l'un des

douze, Jean fils de Zébédée. Op. cil. p. 36-37.
'•'Cf. Jn 2:13-22; 4:21-24.
"Cf. .In 4:39-42.
14 Cf. Jn5:8.
l5CfJn 12:20-33 et 7:35.
l6Cf. I Jn 2:19.



310 CLAUDE F. MOLLA

dont il est mort. Seul importe de savoir que le Fils de Dieu est venu dans le

monde, et qui le croit est déjà sauvé17!

La quatrième phase (IIe siècle) marque la dissolution des deux groupes
johanniques. Les dissidents détachés du courant conservateur de la communauté

se tournent vers le docétisme, le gnosticisme, le parti de Cérinthe et le

montanisme. Ils emporteront avec eux le quatrième Evangile accepté de

bonne heure par les gnostiques qui le commentèrent. Les partisans de l'auteur
de la Première Epître se sont peu à peu fondus dans ce qu'Ignace d'Antioche
appelle: «l'Eglise catholique»; celle-ci accueillit la christologie du Logos
préexistant mais leur imposa une organisation structurée, un ministère institué et

une règle de foi. L'enseignement était dorénavant assuré par des maîtres
officiellement mandatés pour cela, les presbytres-épiscopes18. Le quatrième
Evangile ne fut, quant à lui, que très lentement accepté vu l'usage qu'en
faisaient les gnostiques.

Dans le corps même de cet admirable échafaudage R.E. Brown cite et
discute abondamment les différentes thèses avancées ces dernières décades. Il
termine son ouvrage par deux tableaux récapitulatifs fort utiles, deux appendices,

l'un consacré aux récentes reconstitutions de l'histoire de la communauté

johannique, l'autre au rôle des femmes dans le quatrième Evangile, ainsi

que par des index bibliographique et thématique.
Depuis Wellhausen et A. Loisy, de nombreuses hypothèses s'offrent pour

expliquer la formation des écrits johanniques. On s'accorde aujourd'hui à

reconnaître que nous sommes en présence d'une tradition à plusieurs visages
et qu'une analyse littéraire et conceptuelle doit tenter de préciser à la fois la

manière dont ces écrits sont reliés les uns aux autres et le cadre général dans

lequel ils s'inscrivent, la communauté johannique à diverses étapes de la vie.
Pierre Bonnard propose, tout au long de son commentaire, des indices qui
confirment son histoire du mouvement johannique; R. E. Brown, avec
passion et humour, imagine le film des événements du début du johannisme
jusqu'à sa disparition. Tous deux perçoivent la présence de deux christologies
distinctes dont l'assemblage sera précaire puisqu'il débouchera sur une crise et

une scission. Les épîtres en témoignent indubitablement et montrent que, par
rapport à certaines parties de l'Evangile, elles sont le reflet d'un stade plus
tardif. Cependant peut-on aller aussi loin que le propose R. E. Brown? Voici
quelques questions et remarques en marge de cette construction suggérée par
une intuition certaine, quoique empirique, de notre théologien américain:

L'eschatologie future (cf. I Jn 3:2-3) sert-elle uniquement de correctif à la

morale des dissidents qui abusaient de l'eschatologie réalisée19? L'ecclésiologie

johannique reflète sa christologie, mais peut-on affirmer qu'elle est

17 Cf. Un 4:2-3.
18 Cf. Op. cit., p. 174.
19 Op. cit., p. 147 ss.



LES ÉPÎTRES JOHANNIQUES 31 1

dépouillée d'agressivité polémique «car il n'y a aucune preuve claire que la
communauté johannique ait condamné la fondation et la succession apostolique,

les ministères d'Eglise ou les pratiques ecclésiales»20. Qu'en est-U des

sacrements? R.E. Brown écrit: «Jean sépare l'eucharistie du contexte de la
dernière Cène et l'interprète comme la nourriture et le breuvage qui donnent
la vie éternelle... Il a engagé le christianisme sur la route d'une théologie
sacramentelle distincte dans laquelle les éléments visibles sont les signes qui
communiquent la vie divine»21. «Ils (les sacrements) sont la continuation du
pouvoir que Jésus manifeste par des signes quand il ouvrit les yeux de

l'aveugle (baptême comme illumination) et nourrit les affamés (eucharistie
comme nourriture)»22. Si tel était le cas comment comprendre l'absence
d'allusions explicites au pouvoir des sacrements dans les épîtres?

Incontestablement le johannisme ne fut pas une école seulement, avec ses

prédicateurs, ses maîtres et ses rédacteurs mais un mouvement qui donna
naissance à une communauté. Celle-ci se voulait-elle originale et autonome
par rapport aux autres groupes chrétiens? Géographiquement parlant, où

faut-il la situer? Dans quels milieux religieux recrutait-elle ses adeptes?
L'hypothèse selon laquelle le johannisme constituait une petite église dans la

grande est contredite par son indépendance et son caractère quelque peu
hétérodoxe!

L'intérêt du commentaire de P. Bonnard réside dans sa richesse et sa

concision. Il permet au lecteur d'avancer dans la compréhension sérieuse du

texte tout en étant informé des diverses interprétations possibles et des raisons

retenues pour celle qui a été en définitive choisie. C'est un ouvrage qui rend

déjà de grands services aux exégètes et prédicateurs soucieux de ne pas introduire

dans leur lecture du texte leurs a priori théologiques. L'étude de R.E.

Brown met en relief certains textes johanniques, suggère un contexte de vie et

une ambiance. Elle permet d'imaginer le comportement des tenants du johannisme

et d'être sensible à leurs motivations mais l'ensemble des propositions
avancées doit encore être repris, étudié et discuté dans le détail. L'échafaudage
est trop beau!

20 Op. cit., p. 96.
21 Op. cit., p. 86 n. 145.
22 Op. cit., p. 204.



ETUDES THÉOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, rue Louis Perrier, F-34100 Montpellier

(France: 100 f.f. - Etranger: 120 f.f. - C.c.p. Montpellier 26800 B
Suisse: 36 f.s. à CPE Genève - C.c.p. 12-10181 pr Et. th. rei.)

SOMMAIRE
1985/4

Ermeno Genre: H. Zwingli: la militance du pasteur réformé.

Jean-Paul Gabus: //. Zwingli: théologien de la Réforme (1484-
1531).

Francis Mulier: Approches de Bach.

Jean-Denis Kraege: La théologie de Jean-Sébastien Bach.

Pierre-Louis Dubicd : Quelques enjeux du travail individuel et collégial
dans le ministère pastoral.

Jean Ansaldi: De l'identité pastorale.

NOTES ET CHRONIQUES

Christophe Genevaz: L'Emmanuel de la création.

Daniel Lys: Bulletin d'Ancien Testament.

PARMI LES LIVRES

TABLES DU TOME 60


	Étude critique : les épîtres johanniques

