Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 3

Artikel: Chronique d'éthique

Autor: Fuchs, Eric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 219-230

CHRONIQUE D’ETHIQUE

Eric FucHs

1. J. ANSALDI, Ethique et sanctification. Morales politiques et sainteté chré-
tienne (Le Champ éthique n° 9), Genéve, Labor et Fides, 1983, 199 p.

2. C. YANNARAS, La liberté de la imorale (Perspective orthodoxe n° 4), Gene-
ve, Labor et Fides, 1982, 252 p. Traduit du grec par J. Touraille.

3. R. SUBLON, Fonder l'éthique en psychanalyse (Réfléchir), Paris, FAC édi-
tions, 1982, 138 p.

4. P. GRELOT, Problémes de morale fondamentale. Un éclairage biblique (Re-
cherches morales 6), Paris, Cerf, 1982, 289 p.

5. CH. E. CURRAN, Moral Theology: A Continuing Journey, Notre-Dame
(Ind.)-London, University of Notre-Dame Press, 1982, 238 p.

6. A. BARRAL-BARON, Comprendre nos différences. Chemins du discernement

. humain, Paris, Le Centurion, 1984, 188 p.

1. Dictionnaire de Morale, édité par O. HOFFE, avec la collaboration de M.
FORSCHNER, A. SCHOEPF et W. VOsSENKUHL. Edition frangaise adaptée et
augmentée sous la direction de PH. SECRETAN avec la collaboration de N.
FRIEDEN-MARKEVITCH et R. SUAREZ DE MIGUEL (Etudes d’éthique chreé-
tienne 11), Fribourg-Paris, Editions Universitaires-Cerf, 1983, 239 p.

8. G. L. HALLETT, Christian Moral Reasoning.: An Analytic Guide, Notre-
Dame (Ind.)-London, University of Notre-Dame Press, 1983, 259 p.

9. M. VILLEY, Le droit et les droits de ’homme (Questions), Paris, PUF, 1983,
171 p.

l. La question que pose J. Ansaldi est assurément capitale: quel rapport y
a-t-il entre le bien moral et la sainteté ? Sa réponse, qui constitue un refus raide
de toute «éthique chrétienne», est d’emblée sans équivoque: le bien moral et
la sainteté sont situés sur deux plans différents, a distinguer soigneusement.
Sans quoi on tombe aussi bien dans I'erreur du barthisme, et derriére lui du
calvinisme, qui «entend imposer au monde les valeurs spécifiquement chré-
tiennes» (p. 11) que dans celle des théologies politiques qui font de I'histoire la
matrice de la vérité et assimilent la praxis subversive des exploités a la con-
version évangélique. J. A. est honnéte, i1l désigne dés les premiéres pages ses
adversaires; pour faire court, disons qu’il s’agit de Calvin et de G. Casalis!
Calvin, accusé d’avoir, en défendant le tertius usus legis, fait retomber la sola
fide de la Réforme dans le moralisme et G. Casalis, avec le courant qu'il
représente, d’avoir sacralisé des options politiques, respectables comme telles
mais qui ne sauraient étre confondues avec 'exigence évangélique.



220 ERIC FUCHS

Il faut donc d’abord soigneusement distinguer les champs respectifs de
I’éthique, définie comme «le comportement régle par des valeurs communes
aux hommes d’une civilisation, chrétiens ou non» (p. 11) et de la sanctifica-
tion, tiche spécifique des chrétiens, définie comme «devenir un avec le Christ
afin qu’en nous et par nous il puisse poursuivre son ministére dans la visibilité
et la finitude» (p. 87). J. A. va consacrer la plus grande partie de son livre a
préciser les termes de cette distinction. Malgré ce qu'il dit lui-méme — «nous
sommes convaincus que 1’on ne peut pas plus séparer les champs respectifs de
la foi et de la non-foi qu’on ne peut les unifier ou les situer dans le prolon-
gement de 'autre» (p. 15), la plus grande partie de son livre est consacrée a la
séparation de ces champs, puisqu’il faut attendre la p. 134 pour que l'auteur
nous dise comment il articule éthique et sanctification. Il le fait en annongant:
«il s’agit maintenant de réintégrer I’épaisseur du réel dans le processus ¢tu-
dié». Est-ce a dire que jusqu’ici, ¢’est-a-dire durant toute la longue démons-
tration de I'incompatibilité fondamentale qui sépare la tiche éthique, qui
reléve de la seule raison, et la sanctification, ccuvre de I’Esprit-saint en nous,
«I’épaisseur du réel» aurait eté négligée ? Oui, et volontairement, puisque J. A.
annoncait dés ’entrée que sa méthode «typologique» consisterait a isoler, de
maniere artificielle ces deux types, afin de «cerner des essences pures» (p. 13).
Bien entendu ces essences n’existent nulle part, mais a les abstraire ainsi de la
contingence, on gagne a percevoir les enjeux profonds, et on évite des confu-
sions dommageables aussi bien pour I’éthique que pour la foi.

Certes, j’accorde volontiers qu’a user de la méthode typologique on gagne
en clarte. Mais ne pipe-t-on pas les dés dés 'entrée ? Ce qu’il s’agit de démon-
trer — en 'occurrence la distinction structurelle entre éthique et sanctification
— est postulé au départ. Nul doute qu’on ne trouve, en toute clarté, cette
distinction, puisqu’on la suppose méthodologiquement opérante! Ne vau-
drait-il pas mieux partir justement de I’ «¢épaisseur du réel» et penser theo-
logiquement sa signification? Cet artifice méthodologique m’a géné. Son
irréalité s’étend peu a peu aux champs étudiés, ¢’est pourquoi tout en m’ac-
cordant avec la plupart des théses de J. A., je me suis senti le plus souvent mal
a laise avec leur formulation. Peut-étre est-ce a cause de ce présupposé
méthodologique qu’a chaque fois que J. A. essaie de faire retour au réel, a
partir de sa position théorique pure, mais irréelle, il m’a semblé que ce retour
s’avérait soit impossible, soit sans portée concréte. Ainsi quand J. A. nous dit
(p. 158) que «le chrétien ne dispose d’aucune lumiére pour ses engagements
¢thiques», ou (p. 159) que «comme les autres hommes, il est réduit a sa raison
et a son ceceur», j’avoue ne pas trés bien comprendre : ou bien le discernement
que donne la connaissance de ’Evangile, ¢’est-a-dire de Dieu et de la vocation
qu’il adresse a 'homme, permet de reconnaitre «ce qui est bien, ce qui est
agréable a Dieu, ce qui est parfait» (Rm. 12, 2), et dans ce cas, c’est bien au
cceur du réel, de I'histoire, de la corporéité, que ce bien peut et doit prendre
place, et comme bien de tous les hommes, ou bien en restaurant ’homme dans



CHRONIQUE D’ETHIQUE 221

sa vérité de créature aimée et sauvée, I'Evangile ne lui donnerait qu’une
capacité critique, capable de dénoncer les idolatries menagantes (cf. p. 160)
mais le laisserait désarm¢ devant les taches positives ou se risquer.

Par souci de ne pas sacraliser une position éthique, un prétendu et fantas-
matique «savoir chrétien» — dont a juste titre il dénonce I'inévitable totali-
tarisme — J. A. en vient a se méfier de tout discours positif, de toute propo-
sition d’un contenu éthique. C’est pourquoi il abaisse le role de I’éthique —
fruit du péché, menacée par I'idolatrie, vouée a la modeste tache de conserver
le monde (et surtout pas de I'améliorer!). Nous sommes du coup revenus a la
théologie luthérienne des deux régnes, avec toutes ses ambiguités. Ainsi J. A.,
qui vient d’affirmer que le chrétien ne dispose d’aucune lumiére particuliére,
ajoute que I'engagement éthique du chrétien sera pris dans la dialectique de l2
liberté et de I'agape, et que le primat de celle-ci «conduit le fidéle a hiérar-
chiser les valeurs» (p.161). Et comment cela se fait-il? Par le recours a la raison
etau cceur? Mais n’est-ce pas alors a nouveau rendre insignifiant 'apport de la
foi a I’éthique? Si 'agapé oblige a hiérarchiser les valeurs, c’est bien qu’elle
pointe un bien et qu’elle contraint a combattre pour que tout ce qui détruit
'homme en ’homme soit aboli. Ce qui signifie que la vérité de 'homme,
révélée en Christ, a de fait une importance éthique. Non pour imposer de haut
un savoir totalitaire, et secrétement idolatre, mais pour signifier I’'espérance
qui habite la création. De ce point de vue, parler de «’insignifiance théolo-
gique de I'histoire» comme le fait J. A. est pour le moins bizarre (cf.
p. 160).

La distinction que 'auteur nous propose entre ’é¢thique, ceuvre de raison,
et la sanctification, ceuvre du Christ en nous, n’est donc pas tenable dans la
pratique. Le croyant, défini comme le fait J. A. risque en tant que croyant de
perdre toute consistance historique; en tant qu’homme, il sera réel, c’est-
a-dire conflictuel, affronté aux interdits qui structurent son existence person-
nelle et sociale, mais en tant que croyant, il reste pure potentialité, certes libre
et courageuse, mais trop consciente des risques d’idolatrie qu’elle court pour
oser encore un acte chrétien. Comment assurer alors cette articulation entre
exigence de sainteté et recherche du bien? Ne sommes-nous pas ramenés —
quoi gu’en dise J. A. — a la question du troisiéme usage de la Loi? En
defendant I'usus normativus de la Loi, Calvin voulait justement lier, je crois,
une pratique positive de la foi avec la reconnaissance de I'infinie et nécessaire
différence entre I’exigence de la sainteté, et de ’honneur de Dieu, et la réalité
du péché. Sans perdre conscience de la différence, c’est-a-dire la reconnais-
sance de la non-maitrise d’un savoir sur Dieu — ce a quoi J. A. veut a juste titre
nous rendre attentifs pour éviter que la morale ne devienne paranoiaque en se
voulant «chrétienne» — il faut aussi consentir a la promesse qui ouvre un
champ possible d’obéissance et d’action. C’est a cette double tache que la Loi
invite (sans parler du role qu'elle joue, en tant que don de la Providence
maintenant la question éthique ouverte au cceur de ’homme). Ce que le



222 ERIC FUCHS

troisicme usage de la Loi veut permettre, c’est d’inscrire I'obéissance des
croyants dans une histoire, celle dessinée par le travail de I’Esprit au cceur des
croyants, au cceur de leurs actions et de leurs réflexions sur leurs actions. Tout
ce que la «Loi de Dieu» exprime, nous le savons, c’est ce rapport entre
I'interpellation de la Parole et la réalité incarnée de vies croyantes. Clest
d’ailleurs en ce sens que Jésus accomplit la Loi, sans I'abolir. Quand Calvin
interpréte le Décalogue comme I'expression redonnée par Dieu de la loi
naturelle, c’est-a-dire de 1a loi de la création, il veut inscrire la recherche d’une
éthique chrétienne dans I’histoire de cette fidélité difficile. Il veut aussi fournir
aux chrétiens des repéres qui leur permettent de «hiérarchiser les valeurs» a
partir de I’Evangile, comme le demande J. A. Il faut accorder totalement a
J. A. que le calvinisme a pu aboutir, a partir de ce troisiéme usage, a un
moralisme pesant et oppressif. Mais il faut, au moins, reconnaitre qu’il a
nourri une conscience éthique attentive a la fois @ ne méconnaitre ni les
structures du réel, ni la nécessité de rendre témoignage au cceur du réel a
’altérité du Royaume. Il suffit de penser a I'importance de I'influence de la
pensée calvinienne sur la réflexion politique au XVII®: la vérité de 'ordre
humain, et donc politique, ne se peut plus déduire des lois naturelles, barrées
par l'usus elenchticus; mais elle n’est pourtant pas perdue a jamais, elle est
donnée par analogie dans le texte de la Bible présentant la « Loi de Dieu». Un
subtil travail d’interprétation est a ’ceuvre pour respecter I’ordre propre du
politique tout en I'articulant sur la vérité eschatologique, sur la promesse de
Dieu. C’est la réflexion sur la loi qui a permis cette émergence. Au contraire de
J. A., je n’accepte pas ce qu’il appelle «I’inévitable marginalisation du chris-
tianisme». L’Eglise peut a la fois célébrer le mystére de Dieu, caché aux
hommes et aux pouvoirs, et s’engager pour un projet politique qui respecte la
«loi de Dieu», c’est-a-dire les structures d’humanisation données comme
conditions de possibilité de I’homme dans I’Ecriture (lois de la différence, de
I'altérité et de la relation). D’ailleurs quand, en conclusion, J. A., citant les
travaux de B. Barret-Kriegel, se félicite de ce que les grands juristes du X VII¢s.
aient choisi de «fonder I’éthique publique sur le socle de la loi vétéro-testa-
mentaire» (p. 192), ne reconnait-il pas I'importance historique du troisi¢cme
usage, par ou justement s’articulent la reconnaissance du monde comme
création ordonnée et la promesse de la Parole eschatologique?

Ce compte rendu est un peu a I'image du livre d’Ansaldi, trop critique et
polémique. Il ne dit pas assez I'intérét suscité par I'essai du théologien de
Montpellier. Ni I'accord profond sur la plupart des théses avancées. Je n’ar-
rive simplement pas 4 comprendre pourquoi, a partir de ces théses, il faudrait
aller 1a ou A. veut nous mener, jusqu’a ce refus de toute éthique chrétienne.
Jusqu’a cette coupure avec notre mémoire éthique, comme si nous étions
toujours condamnés a recommencer notre histoire a zéro. Mais que J. A. me
pardonne cette critique qui ne rend pas justice a son intention; il comprendra
qu’elle témoigne a sa maniére, et mieux je le crois qu’un compte rendu aca-



CHRONIQUE D’ETHIQUE 223

démique, de 'intérét passionné que j’ai pris a le lire, et que prendront tous
ceux qui s’affronteront a cette pensée exigeante et décidée.

2. Avec le livre de Christos Yannaras, nous sommes apparemment aux
antipodes d’Ansaldi. Ici, I’éthique, si du moins elle veut bien ne pas servir
d’alibi a 'homme pour échapper a la question de sa vérité existentielle, est le
lieu de la plus haute quéte. « La morale (...) est la correspondance dynamique
de la liberté personnelle a la vérité et a I'authenticité existentielles de ’hom-
me» (p. 13). Il va donc s’agir de faire en sorte que cette vérité théologique
devienne vérité humaine. A I'image de Dieu, reconnu comme Personne,
hypostase de I’Etre, ’homme n’existe que comme personne, hypostase de la
nature humaine, altérité et liberté qui dépassent tout conditionnement de la
nature. Comme Dieu, ’homme est d’abord «fait existentiel de relation et de
communion» (p. 17). Si 'homme nie cette origine, 1l perd sa qualité de per-
sonne pour n’étre plus qu'un individu, c’est-a-dire un fragment isolé de ce tout
objectif d’une nature humaine universelle, définie quantitativement. L’indi-
vidualisme — c’est 'ennemi que C. Y. va combattre tout au long de son livre
— conduit a la ruine de la morale qui est congue alors comme une conformité
individuelle a des devoirs extérieurs imposés par les nécessités de la convi-
vialité sociale. En refusant I'appel de Dieu, 'homme s’aliene lui-méme, et
avec lui la «nature» qui devient destin, nécessit¢ avec laquelle 1l faut lutter et
ruser pour survivre. Autrui du coup devient lui aussi «nature» menagant ma
propre existence.

Le péché est donc ici congu, non comme la perte d'une identité, mais
comme un échec, une impossibilité d’atteindre I'authenticité existentielle.
Mais ’homme inauthentique reste toujours appelé¢: et I'Eglise a pour mission
de révéler a ’homme, en lui révélant la vie authentique qui est en Christ,
comment par le repentir il peut la faire sienne. La personne du Christ, hypos-
tase de la vie, devient le lieu de rassemblement de ceux qui, dépassant leur
individualisme autrefois voué a I’autonomie, «constituent unité de péricho-
rese et d’amour personnels» (p. 36). Il ne saurait donc y avoir d’éthique
chrétienne qu’ecclésiale, toute éthique individuelle est fruit du péché. L’éthi-
que revét donc un aspect liturgique, en ce qu’'elle vise a la manifestation de
Dieu dans le monde, par le moyen de la vie méme des croyants: nouveau
rapport aux choses, a la nature, aux autres hommes, appelés non plus a servir a
la survie individuelle mais a la relation communielle. Ainsi la morale chré-
tienne est-elle appelée a révéler la vérité et 'authenticité de la vie. C'est donc
une morale eucharistique, qui assume pour la transfigurer toute la corpor¢ité
du monde.

Aumilieu de ces chapitres magnifiques, on se demande pourquoi on tombe
tout d’un coup sur un passage, le § 38: «la célébration de la vie et la distinction
des sexes», ou C. Y. est bien embarrassé pour nous expliquer comment il se
fait que la dignité sacerdotale de 'homme, d’une part abolit toute division, a
commencer par celle sexuelle, qui appartient a 'ordre de la nature, et d’autre



224 ERIC FUCHS

part réserve au seul male le privilége d’accéder au ministére sacerdotal. Avec
cette argumentation dont la logique je dois dire, m’échappe: « C’est pourquoi
le dépassement de la distinction des sexes ne signifie pas pour I’Eglise un saut
arbitraire dans le domaine de I'idéalisme abstrait, ni une castration morali-
sante de la nature, ni non plus la prétention a I’égalité des sexes (...)» (p. 90).
Curieux comme tout d’un coup la nature, dont on a dit avant qu’elle devait
étre dépassée en tant que nécessité, devient ici absolu indépassable. Ou est ici
la transfiguration ? Mais revenons a plus intéressant: I’ascése, terme par lequel
les Péres désignaient la morale, est donc cet effort libre pour que la vie du
Christ prenne place dans la vie du croyant et transfigure toutes choses en
possibilité de communion. C’est ici que I'Eglise peut aider le croyant en lui
désignant au moyen de régles canoniques morales les chemins d’une véritable
ascese. C. Y. prend soin de distinguer ces régles de I’Eglise d’Orient du droit
canon occidental, accusé, lui, de conduire au légalisme autoritaire. Car, cela va
sans dire, I’Eglise d’Orient ne saurait étre décrite que comme 'authentique
dépositaire de I'unique vérité! Par contre le juridisme romain et le piétisme
protestant, puisque un peu trop souvent il semble bien qu’aux yeux de C. Y. la
théologie occidentale se résume dans ces deux figures également détestables,
sont al’évidence coupables de tous les maux qui ont abouti au sécularisme et a
'immoralisme modernes. Passons sur la polémique, encore que le chap. VI1II
sur «le piétisme, une hérésie dans 'ordre de I’ecclésiologie», soit trop cari-
catural et comme tel inacceptable et un peu blessant pour une sensibilité
protestante; interrogeons-nous plutot sur la portée réefle d’un tel essai théo-
logique. Incontestablement cette théologie nous libére du moralisme, de
méme que du dualisme; il y a une perspective réconciliatrice et unificatrice
qui donne au projet €thique un dynamisme certain. Mais est-clle suffisam-
ment critique a I’égard de ses propres présupposés? Le référent semble ici
évident et connu. Comment dés lors échapper au risque d’une fuite dans un
imaginaire religieux d’autant plus rassurant qu’on a préalablement décidé que
le réel, et ses éventuels démentis, €taient insignifiants? Je sais que C. Y.
dénoncera dans ces propos I'inévitable fascination de 1"Occidental pour la
morale utilitaire. Peut-étre, mais il reste que le lecteur reste un peu sur sa faim
quand au terme de son livre, aprés avoir dénoncé en termes vifs 'impasse de
I’Occident, C. Y. nous propose de nous inspirer de la civilisation de Byzance et
de nous attacher a reconstruire des paroisses pour qu’elles deviennent de
véritables communautés eucharistiques. Et le livre se termine sur un chapitre
intitulé « La morale de I’art liturgique ». N'y-a-t-il vraiment rien de plus urgent
a faire?

3. Enlisant ’'ouvrage de R. Sublon, j’ai mieux compris pourquoi I’Ecriture
lie solidement la morale a la question de la Loi, mais aussi pourquoi ce lien
doit étre constamment mis en question. La Loi dés le commencement —
I'arbre interdit au milieu du jardin — pour signaler I'irréductibilité de I’ Autre
et ouvrir au désir d’en jouir, mais aussi la Loi qui se prend, ou qu’on prend,



CHRONIQUE D’ETHIQUE 225

pour I’Autre qu’elle vise, lieu ou I’on installe, pouvoir qu’on pense posséder
désormais: le bien et le mal sont ici. R. S. va donc s’interroger sur les con-
ditions de possibilité de I'éthique: étudiant le comportement éthique des
chrétiens, il constate tout d’abord 'extréme variabilité de leurs attitudes
morales; mais il remarque aussi qu’il existe une constante, le recours aux
Ecritures. Mais cette référence est elle-méme I’objet d’interprétations diver-
ses. S’ensuit-il qu’il n’y a pas d’éthique chrétienne? Avant de conclure, il faut
faire un détour, et constater d’abord I'universalité de la question éthique,
C’est-a-dire de la conscience d’une différence entre bien et mal, «sans préjuger
du contenu du bien ou du mal envisagé» (p. 22). Cette présence universelle
d’une différence nous conduit de la question du contenu d’une morale a celle
des conditions de possibilité d’un choix d’un contenu éthique. Ce qui conduit a
la question de celui qui pose cette question, a savoir le sujet. D’ou une nouvelle
précision: «quelles sont les conditions de possibilité de 'avénement du sujet
ethique quel qu’il soit, observant ou observé?» (p. 23). Avec ce complément
concernant I’éthique chrétienne: permet-elle a la question éthique de se
poser?

Pour répondre a cette question, R. S. se livre a une bréve enquéte histo-
rique, qui prend pour objet deux systémes éthiques, I'aristotélico-thomisme,
et le kantisme, dans leur maniére de se situer par rapport au référent. Dans le
premier, le référent est objet de savoir, science et sens se confortent et s’épau-
lent; la vérité est identifiée au savoir. «Le référent ultime reste un lieu de
permanence ou, par-dela les aléas de I’histoire, les avatars de la croissance et
de la dégénérescence, de la mort et de la vie, se conserve, intact, éternel, I'Etre
de la représentation, 1'étre invisible des choses et I’étre invisible des sujets»
(p. 51). La crise galiléenne met en question cette unité du savoir et de la vérité,
c’est une crise du pouvoir: qui peut disposer du métalangage disant la vérité
du vrai? La crise du savoir métaphysique est ainsi une crise de I’éthique; c’est
ce que Kant a bien vu. En distinguant discours du savoir et discours symbo-
lique, Kant arrache le Bien a I’'objectivité pour le transférer a celui de la Loi, de
PImpératif catégorique. C’est le sujet raisonnable qui peut et doit ainsi I'ap-
préhender. Mais, on le sait, la conscience morale n’est pas sortie indemne des
soupgons que la modernité a fait peser sur elle. Alors que reste-t-il aprés Marx
et Freud de la possibilité d’une éthique? Dans un dernier chapitre, tout a fait
remarquable, quand on pense que R. S. arrive a y rendre Lacan accessible, le
théologien-psychanalyste de Strasbourg constate que désormais le référent est
barré. Qu’est-ce a dire ? D’abord que la signification ne se soutient que du seul
recours au signifiant; ensuite que par le double jeu de la dénégation et de
'imaginaire le Moi fonctionne toujours sur le mode de la méconnaissance.
Processus d’oubli qui rend possible I'idée du méme, de permanence, mais c’est
un leurre. « Cette identité et cette permanence n’est qu’une fausse permanence
et une identité imaginaire, investies avec d’autant plus de force qu’elles appa-
raissent comme planche de salut pour le sujet qui se manque» (p. 115). D'oule



226 ERIC FUCHS

réve de synthese ultime et d’un savoir absolu. D¢s lors la Loi, qui permet le
sujet, le permet en étant Lot du désir renvoyant a un manque. L’interdit ne
s’oppose pas au désir, mais fonde le sujet comme différent et appelé a renoncer
a convoiter une puissance et une complétude qui n’existent pas.

C’est I'apport de la psychanalyse que de remettre ainsi en question la
sourde ou évidente prétention de tout discours humain & la maitrise de la
vérité. Alors qu’en est-il du recours a I’Ecriture, dont nous avons vu qu’il était
la constante des élaborations éthiques des chrétiens? Citons plus longuement
la réponse de R. S.: «... La conception du grand Autre comme non barré
ruinerait toute éthique, la réduisant au seul dressage et a I'assujettissement du
sujet au Savoir absolu de cet Autre. Parce que cet Autre est barré, divisé, son
message est de signifiance, ne se réduisant a aucune signification définitive. Le
sujet advient en assumant 'impératif du signifiant donné (imposé) par I’Au-
tre, mais la subsistance du signifiant étant de connotation, le sujet n’est pas
pétrifié en une programmation sémantique univoque» (p. 127). Contre une
lecture fondamentaliste de la Révélation, qui vise a 'acquisition d’un savoir
donnant un pouvoir et qui détruit le sujet, il faut affirmer la nécessite d’une
lecture symbolique de I’Ecriture; celle-ci ne dit-elle pas elle-méme que la
Chose ne cesse d’étre perdue, permettant ainsi a la promesse de se faire
histoire, responsabilité, désir? Ainsi I’éthique nait-elle non d’abord comme
visée d’un contenu mais comme suscitation du sujet, de son désir; «une
éthique de la signifiance, fondée sur la Loi de I'ordre symbolique, impossible a
maitriser en quelque meéta-langage» (p. 136).

Alors, une éthique sans contenu? Non, mais sans contenu se donnant
comme absolu, c’est-a-dire confondant symbolique et imaginaire. Une éthi-
que renvoyant au texte de I’Ecriture, surgissement de la parole de I’Autre dans
la différence des langages qui la constitue. Ainsi, pour revenir un instant sur la
question du 3¢ usage de la Loi, théme que n’aborde pas R. S., on comprend a la
fois les inquiétudes de Jean Ansaldi si la Loi devient ce Savoir imaginaire aux
mains de quelques-uns qui y manifestent leur paranoia, et mon souci de
maintenir ce rappel de Iextériorité constituante du texte biblique, comme Lo,
comme langage de I’Autre dans les langages des autres, comme précédence de
I’Eglise, instance symbolique qui fonde et maintient les différences, en les
articulant autour de la promesse de I’Esprit.

Je tiens le livre de R. S. pour un livre important et précieux. Au méme titre
que les deux précédents, il s’inscrit dans une recherche fondamentale et
urgente sur le statut de I’éthique chrétienne.

4. Le livre de Pierre Grelot est composé a partir d’articles séparés, ce qui
explique les nombreuses répétitions qui lassent un peu le lecteur. Cing cha-
pitres: le premier est consacré a la morale de ’Ancien Testament, le second a
I'idée de la nature en théologie morale, le troisiéme au fondement des normes
morales en théologie chrétienne, le quatriéme a une lecture critique de I'in-
terprétation thomiste du Décalogue comme loi naturelle et le cinquiéme a



CHRONIQUE D’ETHIQUE 227

Eglise et 'enseignement de la morale. Il y a beaucoup de bonnes pages dans ce
livre, mais je reste finalement insatisfait, aussi bien devant le travail de
'exégete, beaucoup trop prudent dans son interprétation, que devant celui du
moraliste, qui continue a travailler sur la notion de nature sans en faire une
critique suffisante, me semble-t-il. C’est un livre pré-critique en quelque sorte,
comme ’exégése en produit encore trop souvent, ou le théologien, en 1'oc-
currence ici I’éthicien, ne peut se sentir vraiment appuyé dans ses recher-
ches.

5. Le grand moraliste catholique américain qu’est Ch. Curran nous offre
ict une série de réflexions réunies par la conviction qu’on ne peut proposer des
solutions en éthique sans une vive conscience du contexte historique dans
lequel on les produit. Interprétation sans cesse reprise, « voyage» ininter-
rompu ou le passé est sans cesse matiére d’une réactualisation obligée. Ce qui
pose le probleme, aigu tout particuliérement pour un moraliste catholique, du
rapport avec ’enseignement autoris¢ du Magistere: ¢’est 'objet du premier
chapitre. Puis C. C. s’explique sur le rapport de la théologie catholique avec
'Université américaine; comment la liberté académique peut servir la théo-
logie, c’est ce dont I'auteur aimerait bien convaincre les autorités catholiques!
Puis viennent des réflexions plus méthodologiques, sur la nature de I’éthique
chrétienne, ’anthropologie et la théologie que la réflexion éthique suppose.
Dans la troisieme partie du livre, C. C. nous offre trois études sur la vieillesse,
la conception in vitro et la «révolution contraceptive». Deux études en ethi-
que sociale forment la quatrieme et derniére partie du livre: sur le dévelop-
pement de I'enseignement social dans I’enseignement officiel catholique de
Leon XIII a nos jours, et sur les relations entre la foi, la religion et I'ordre
politique. On retrouve dans ces pages toutes les qualités de Ch. Curran:
rigueur d’analyse et liberté de ton.

6. C’est a une tentative trés intéressante qu’est consacre I'essai d’A. Barral-
Baron. Il veut rendre compte de la diversité des approches possibles, qui ne
cessent de se confronter dans I’Eglise actuelle, de 'exigence éthique. Mais
comment discerne-t-on cette exigence? Il faut reconnaitre le pluralisme des
approches et en apprécier la valeur. Ainsi pourra-t-on passer de I'incompré-
hension au dialogue et se réjouir de nos différences plutot que de s’en effrayer.
A. B.-B. distingue quatre types d’attitude morale, quatre modeles de discer-
nement. Le premier cherche la volonté de Dieu dans 'obéissance a I'ordre
moral révélé dans la création et dans I'Ecriture. Il appartient a un monde
stable, ordonné autour d’institutions dispensatrices d’ordre et de normes: la
famille, I’Eglise interprete de la loi naturelle, la société régie par le bien com-
mun. Morale de principes qui cherche une solution aux Qroblémes humains
dans le respect des institutions et des normes communes. Ce qu'il convient de
lui reconnaitre comme valeur, ¢’est la conviction de I'universalité des impé-
ratifs moraux, reconnus par la raison, révélés par la loi de Dieu et promulgués
par I'Eglise. Ce modéle peut conduire au légalisme et a I’hypocrisie, il reste



228 ERIC FUCHS

pourtant un modele fort, parce qu’ouvrant 'homme au-dela de lui-méme, le
plagant devant I'interpellation d’une exigence transcendante et universelle.
Cette voie est aussi plus ecclésiale, elle offre un cadre plus solide aux cons-
ciences faibles.

Le second modele cherche a incarner la justice et I'amour par 'ouverture
aux valeurs humaines et évangéliques présentes dans notre histoire. Il appar-
tient a un monde qui a conscience de I'évolution et du risque des enjeux
ethiques. Il faut s’engager pour transformer le monde, dans le respect de la
dignité et de la solidarité humaines. Il y a une autonomie de la morale, qui est
plus une quéte des valeurs en jeu dans nos situations que 'application de
principes autorisés. Dieu est déja a ’ceuvre dans le monde ou il nous précéde et
nous attend: il s’agit de discerner ce a quoi il nous appelle. Solidarité et
discernement sont les deux termes majeurs de ce modele; d’ou I'importance
que prend le theme de la conscience morale, organe de ce discernement.
L’Eglise et I'Ecriture sont la pour éclairer et nourrir cette conscience, non pour
lui prescrire ce qu’elle doit décider. C’est ce modéle que la théologie d’apres
Vatican II a privilégié chez les moralistes catholiques, en réaction contre
I"autoritarisme du premier modé¢le.

Une troisieme voie est cependant reconnaissable dans la pratique éthique
des chrétiens. Elle consiste d’abord et surtout a accueillir I'autre dans sa
différence, son altérité, a 'image de la relation avec I'altérité de Dieu. Ce
modéle ne pouvait apparaitre que dans un monde mouvant, incertain, diver-
sifié, face aux ambiguités dun progres qui nous fait douter du sens de ’histoire
et face aux difficultés que suscite partout 'affrontement des différences qui
veulent étre reconnues. La morale ici se fait surtout exigence du sujet moral
pour accueillir autre en se dépouillant de ses pretentions; elle devient sen-
sibilité aux réalités des différences, surtout celles qui nous mettent en ques-
tion. Sens de l'autre, responsabilité, modestie sont les termes dominants.
L’Eglise comme lieu eucharistique ou s’accueillent toutes les différences, et
I’Ecriture comme rappel de I’altérité incontournable de I’Autre sont les réfe-
rences non-autoritaires de ce modeéle.

Un quatrieme modéle fait aussi partie de I'expérience éthique d’au-
jourd’hui. Celui qui, sensible a tous les blocages de notre société technocra-
tique, parie sur la force contagieuse du bonheur et de la iiberté. Ethique de
petits groupes qui s’efforcent de faire émerger un nouveau style de vie, qui
prennent en compte I’écologie, la libération des oppressions ¢conomiques, le
retour a la nature et la critique de I'idéologie du travail. Mai 68 a sirement
influencé cette recherche: on ne craint pas de parler de I'importance éthique
du plaisir et de la féte. Certaines expériences de communauté de base s’ins-
crivent peu ou prou dans cette ligne, dans une recherche de créativité qui se
situe le plus souvent en marge des Eglises.

Cette intéressante tentative de décrypter les différentes maniéres de vivre
I'exigence éthique dans I’Eglise d’aujourd’hui devrait permettre une plus



CHRONIQUE D’ETHIQUE 229

grande clart¢ dans les débats sur les prises de position que les Eglises et les
chrétiens sont appelés a prendre. L’auteur ne tranche pas entre ces modeéles, il
en décrit les avantages et les risques; il nous fournit un matériel d’étude qui
pourra €tre repris de fagon plus critique, non pour imposer un modéle unique
et seul autorisé, mais pour permettre une meilleure perception des enjeux
théologiques, et de 'importance des présupposés épistémologiques et cultu-
rels dans la decision éthique.

7. Le professeur Ph. Secretan a pris I'initiative de traduire en frangais et
d’adapter le Dictionnaire de morale de Hoffe. C’est une excellente initiative,
les instruments de ce genre manquant cruellement en frangais. Plus de 200
articles sont proposés s’effor¢ant le plus souvent de faire I’histoire de la notion,
et fournissant une bibliographie sélective. Bien que publié¢ par I'Institut de
Theologie morale de I'Université de Fribourg, il s’agit plus d’un dictionnaire
philosophique que théologique. Les références théologiques sont peu nom-
breuses. Aucun article sur des themes aussi fondamentaux que la justification,
la sanctification ou la Loi. Dans la bibliographie générale finale, dans les
sources de la morale, on cite quelques théologiens: des Peres de 'Eglise — tous
Latins! —, Thomas d’Aquin, Luther et c¢’est tout. Rien sur Calvin, dont on
devrait savoir, méme a Fribourg, qu’il a eu quelque influence sur la morale,
rien sur Bonhoeffer. Mais ce sont 1a des détails qui n’enlévent rien a 'intérét et
a I'utilité de cet ouvrage, indispensable désormais pour tous ceux qui veulent
réfléchir aux questions éthiques.

8. Comme son titre 'indique bien, 'ouvrage de Hallett se veut un guide
pour celui qui se trouve face a une décision morale. Quatre parties: d’abord
etablir ia nécessité d’une réflexion morale, ce qui n’est pas toujours €vident
dans I’Eglise, puis celle de faire abstraction des motivations subjectives pour
évaluer le plus objectivement la portée de I’acte, enfin la nécessiteé d’accorder
une place centrale a I’étude des critéres moraux, distingués des symptomes
expérimentaux. La seconde partie examine les différentes facons dont les
chrétiens au cours de I’histoire ont exprimé leur critérioiogie morale; ce qui
permet a "auteur dans la troisiéme partie de proposer sa propre compréhen-
sion de la hiérarchie des valeurs, ainsi justifiée: « If Christain moral reasoning
is to be both consistent and true to its past, it must be based on the balance of
values; value-maximization must be its logic and its law» (p. 224). Enfin la
quatriéme partie met en action les critéres définis et propose des lignes direc-
trices et des procédures en vue du jugement éthique. Un livre fouille, trés bien
informé des discussions philosophiques.

9. M. Villey est agacé par I’envahissement du droit par la notion, floue a
ses yeux, de «droits de 'homme». Soucieux de clarte, il veut mieux distinguer
ce qui appartient a la morale et ce qui reléve du droit. Jusqu'ici rien a objecter a
ce souci; mais pourquoi faut-il que pour ce faire, M. V. se croie obligé de
dénigrer les droits de 'homme, jugés «irréels», «égalitaristes», «contradic-
toires»? Conclusion: « Chacun des prétendus droits de 'homme est la néga-



230 ERIC FUCHS

tion d’autres droits de '’homme, et pratiqué s€parément est générateur d’in-
Justices» (p. 13). Pour M. V., I’expression «droits de I’homme» est insensée. Le
droit, affaire de Grecs et de Romains, est défini a 'origine comme «le service
d’une juste proportion dans le partage des biens et les proces des citoyens». La
justice n’est pas un i1déal, mais une activité concrete au service de I'ordre en
assurant le juste partage des biens et charges dans un groupe. Il n’y a donc
aucune espeéce de «droits de 'homme» dans I’Antiquité; par contre elle con-
nait un «ordre moral». Si le droit n’est pas fait pour tous les hommes mais
réservé aux seuls citoyens et chefs de famille, la morale est universelle, objec-
tive et contraignante. Chez Thomas d’Aquin, méme distinction entre le droit,
qui vise des choses et la loi qui reléve non du droit mais de la morale.
Malheureusement vinrent les nominalistes, puis les protestants, et tout se
gate: la loi devint le commandement de Dieu, et la morale contamina le droit,
devenu «droit subjectif». C’est au XVII® siécle que la notion de «droits de
’homme» apparait, sous I'influence de la théologie chrétienne, mais d’une
théologie déviée triplement: sur le fond — en rompant avec la tradition
classique; sur la forme — en s’érigeant en systéme englobant toute la réalité;
sur la visée — en cherchant a devenir pragmatique et utilitaire. Hobbes et
Locke créateurs du systéme sont de mauvais philosophes et de piétres juristes;
le résultat est que «les philosophes de ’Europe moderne I’ (= le droit) ont mis
au rancart. Le souci d’une juste répartition a disparu de leurs ouvrages. Ces
non-juristes que furent les inventeurs des droits de ’homme leur ont sacrifié la
justice, sacrifié le droit» (p. 154).

On le voit, il ne reste rien apres cette mise en piéces. A moins que M. V. ne
se soit trompé de cible et n’ait détruit qu’une caricature! Ce livre qui se veut
objectif et froidement historique est secrétement idéologique: comme tant
d’autres, inspirés par une philosophie de «I’ordre des choses», il attaque les
droits de ’homme parce que ceux-ci représentent en réalité I’émergence d’une
nouvelle conscience politique inspirée par la Réforme. Et pourquoi ne
devrions-nous pas continuer a nous interroger sur les rapports du droit a la
morale? Et pourquoi 'immense espoir que représente I'énonciation des droits
de ’homme ne pourrait-il pas servir d’horizon critique de la pratique concrete
du droit? Qu’on ne confonde pas droit et morale, d’accord, mais pourquoi
faudrait-il les séparer au point de les laisser sans influence 'un sur 'autre? La
tradition chrétienne, n’en déplaise a M. V. ne s’arréte pas a saint Thomas
d’Aquin; elle est d’ailleurs plus ancienne et moins grecque! C’est la Bible qui
parle de «loi» pour dire 4 la fois la promesse de Dieu, I’exigence et la réalité
juridique et sociale de la réponse du peuple des croyants. Il y a des distinctions
faussement éclairantes: je crains que celle pour laquelle combat avec passion
M. V. ne soit de cette catégorie.



	Chronique d'éthique

