Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : la naissance de la philosophie selon Giorgio Colli
Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 208-213

LA NAISSANCE DE LA PHILOSOPHIE SELON
GIORGIO COLLI!

ANDRE-JEAN VOELKE

Giorgio Colli s’est acquis une réputation internationale pour la part qu’il a
prise a la grande ¢dition critique des (Fuvres complétes de Nietzsche. 11 a aussi
entrepris la publication des fragments des «présocratiques» — désignation
trop étroitement chronologique selon lui — dans un ouvrage monumental,
La sapienza greca?, resté inacheveé en raison de sa mort survenue en 1979.
L’opuscule La nascita della filosofia présente en traits vigoureux les lignes
maitresses de la conception présidant a cette publication fort différente des
Fragmente der Vorsokratiker de Diels-Kranz. Cette bréve ¢tude, qui ne sup-
pose aucune connaissance de spécialiste, semble avoir échappé aux historiens
de la philosophie antique; en tout cas I’Année philologique n’en mentionne
aucun compte rendu. L’excellente traduction de Christian Viredaz connaitra-
t-elle le méme sort? Ce serait regrettable, et il est encore temps de la proposer a
I’attention des esprits ouverts aux perspectives audacieuses.

Depuis Nietzsche il n’est pas rare que 'on situe le point culminant de la
pensée grecque avant Socrate et Platon. Mais cette remontée a la période
archaique s’arréte en général a Héraclite ou a Parménide, a Pythagore ou a
Anaximandre. G. Colli va beaucoup plus loin. Non seulement la philosophie
est pour lui un « phénoméne de décadence» (p. 12), une activité peu sérieuse
apparaissant avec la forme littéraire du dialogue platonicien, mais la sagesse
qui la précede et la dépasse plonge ses racines dans une époque plus reculée
que celle des plus anciens présocratiques: le délire prophétique est la «ma-
trice» de la sagesse, le Labyrinthe crétois «’embléme» (p. 32) du /logos. Le
premier manifeste ’action d’Apollon; le second se place sous le signe de

I Giorgio Colli, La nascita della filosofia, Milano, Adelphi, 1975. Nous suivons ici la
traduction frangaise: Naissance de la philosophie, trad. et notes de Christian Viredaz,
Lausanne, Ed. de I'Aire, 1981, 125 p. 1l existe aussi une traduction allemande par
Reimar Klein: Die Geburt der Philosophie, mit einem Nachwort von G. Carchia u. R.
Klein, Frankfurt a. M., Europdische Verlagsanstalt, 1981.

Certains des thémes développés dans cet essai se retrouvent dans I'introduction a La
sapienza greca 1 (pp. 15-48) et dans un autre ouvrage de G. Colli, Dopo Nietzsche,
Milano, Adelphi, 1974,

Je n’ai pu prendre connaissance en temps voulu des études de L. Anzalone, « G. Colli
¢ la nascita della filosofia», et G. Minichiello, «G. Colli e il tempo della metafisica»,
parues dans Riscontri 2, n. 1, Avellino, 1980, pp. 85-107, et 64-84.

2G. Colli, La sapienza greca, 3 vol., Milano, Adelphi, 1977-1980.



LA NAISSANCE DE LA PHILOSOPHIE 209

Dionysos, car, selon une hypothése admise par I'auteur?, derriére le Mino-
taure a I'affit de ses victimes dans le Labyrinthe se cache Dionysos. Pour
comprendre I'origine de la sagesse et de la philosophie, G. Colli s’inspire donc
de I'interprétation nietzschéenne de la naissance de la tragédie: il part des
images d’Apollon et de Dionysos, entendues comme «symboles» (p. 13).
Mais, au lieu d’opposer ces deux divinités comme Nietzsche, il leur découvre
une «affinité fondamentale» (p. 22): toutes deux sont liées par I'élément
commun du délire et par une égale cruauté a ’égard de ’homme. D’autre part,
comme son investigation porte sur la sagesse et non sur la tragédie, c’est a
Apollon qu’il accorde la prééminence.

G. Colli attribue au dieu de Delphes «I’empire de la sagesse» (p. 14) et
hausse la divination au rang de «symbole décisif, par lequel, au plus haut
degre, la puissance s’exprime en termes de connaissance» (p. 15). Mais,
comme le suggere le Phedre de Platon (244 a-d), qui lie la divination (mantikeé)
au délire (mania), «la divination est I'expression la plus authentique du déli-
re» (p. 21). Ainsi «c’est du délire que nait la sagesse» (p.22)*. La parole
divinatoire témoigne d’une «cassure métaphysique entre le monde des hom-
mes et celui des dieux», et les sages ne font que «commenter» cette cassure
(p. 41).

Par son ambiguité, son caractére énigmatique, la parole divinatoire mani-
feste I'hostilité d’Apollon a I'égard de 'homme, hostilité différée, a I'image du
dieu qui frappe de loin. Mais trés tot, comme Patteste le mythe du Sphinx,
'énigme se détache de la sphére prophétique pour devenir une épreuve
imposée a I’homme par la divinité. Puis P'arriére-plan religieux disparait, et
’énigme est alors le lieu d’'une compétition humaine, d’une «lutte de deux
hommes pour la connaissance» (p. 63). Mais cette lutte représente encore un
«péril extréme» (p. 67), comme en témoigne le récit de la mort d’Homeére
succombant au désespoir parce qu’il n’a pas su résoudre une énigme. G. Colli
propose d’utiliser la notion d’énigme comme clé pour l'interprétation d’Hé-
raclite, dont la sagesse serait tout entiére «un tissu d’énigmes faisant allusion a
une nature divine insondable» (p. 793).

De I’énigme procéde également la dialectique, qui comporte elle aussi une
«mise au défi» (p. 85), le plus souvent sous la forme d’une contradiction a
résoudre. Dans la rencontre dialectique «la cruauté directe du Sphinx est
devenue une cruauté médiate, indirecte, déguisée, et par l1a méme davantage
apollinienne encore» (p. 87). L'origine de la dialectique se situerait bien avant
Parménide et Zénon. Avec Zénon elle devient une «théorie générale du logos»
et manifeste alors une «destructivité» qui prend la forme d’un «nihilisme

? Sur les rapports entre Dionysos et la figure mythique du taureau, cf. Der Kleine
Pauly. Lexikon der Antike 2, Miinchen, DTV, 1979, 79-82.

‘Le texte italien dit plus fortement: «La follia & la matrice della sapienza»
(p. 21).



210 ANDRE-JEAN VOELKE

théorique» (p. 97). Pour G. Colli c’est 1a le point culminant de la rationalité
grecque.

Aussitot apres commence avec Gorgias le déclin de la sagesse, marqué par
la vulgarisation de la dialectique en rhétorique et la transformation du statut
de Iécriture, qui cesse d’étre un simple «instrument mnémonique» pour
acquérir une «autonomie expressive toujours plus grande» (p. 111). Ce chan-
gement culturel rend possible I’apparition de la philosophie, dont le dialogue
platonicien est la premiére manifestation. Mais Platon lui-méme conteste la
possibilité d’enseigner une pensée sérieuse par ’écriture (Phédre, 274 ¢-275 b;
Lettre VII, 344 c-d). Aussi G. Colli suggére-t-il pour conclure que «par une
paradoxale inversion des temps» la sagesse serait « quelque chose de plus vital
que la philosophie elle-méme» (p. 123).

Selon Nietzsche, le grand philologue Usener aurait accueilli La Naissance
de la tragédie en déclarant devant ses étudiants: « C’est un pur non-sens, dont
il n’y a rien du tout a tirer: celui qui a écrit une telle chose est mort en tant que
savant.» 5 Le monde savant d’aujourd’hui réservera-t-il un meilleur accueil a
La Naissance de la philosophie de Giorgio Colli? — Cela n’est pas certain, car
'auteur fait la part belle aux hypothéses osées, voire provocantes®.

S’il existe des indices suggérant que Dionysos tient une place dans les
mythes du monde minoen et permettant peut-étre de le lier au Minotaure, il
est bien hasardeux d’affirmer que ce dieu «englue» ’homme dans le Laby-
rinthe (p. 32). Et que dire de 'opposition entre un usage mnémonique et un
usage littéraire de I’écriture, allant de pair avec 'opposition entre la sagesse et
la philosophie? Si Parménide est encore un sage, comme 'affirme I’auteur
(p. 92), on devrait admettre qu’il use de I’écriture comme d’un artifice mné-
motechnique. Thése bien peu vraisemblable pour quiconque a lu les longs
fragments de son poéme! G. Colli a certes raison de préter une signification
importante aux déclarations de Platon sur la faible valeur de I’écriture. Mais
ces propos nous éclairent davantage sur I'intention philosophique de Platon
que sur les «conditions prélittéraires de la pensée» a I’époque de la sagesse
(p. 115). Il en va de méme de 'opposition platonicienne entre la sagesse et la
philosophie. Elle fait ressortir un caractére essentiel de la recherche platoni-
cienne, visée d’un savoir qui n’est pas encore atteint. Mais il parait douteux
que Platon l'utilise pour désigner I’époque d’Héraclite ou de Parménide
comme celle des «sages» (ibid.), sinon ironiquement’.

5 Lettre de Nietzsche a E. Rohde, du 25 oct. 1872.

¢ Plusieurs de ces hypothéses font I’objet d’une critique sévére dans le compte rendu
de La sapienza greca 1 par Fritz Graf (The Classical Review XXX, 1979, pp. 239-242).
L’auteur de cette recension conteste en particulier I'importance prétée a Dionysosetala
poésie orphique dans le rituel éleusinien.

7 Selon le Phédre (278 d), I’appellation «sage» ne convient qu’a la divinité. Et, si le
Lysis (218 a-b) et le Banguet (204 a-b) semblent admettre que méme des hommes

puissent étre «sages», ils ne donnent aucune indication précisant qui sont ces hom-
mes.



LA NAISSANCE DE LA PHILOSOPHIE 211

Mais, si aventureuses que soient les hypothéses avancées au cours de cet
essai, elles enveloppent certaines intuitions précieuses. Comment en particu-
lier ne pas reconnaitre que G. Colli fait preuve de perspicacité quand il reléve
le caractére cruel de la discussion dialectique, ou les longs détours et les
questions inoffensives en apparence dissimulent des piéges «fatals» (p. 87)?
Et, lorsqu’il juge que le risque couru par le dialecticien peut étre mortel,
comment ne pas rappeler que la tradition antique lui donne raison, puisqu’elle
rapporte que Diodore Cronos serait mort de honte pour n’avoir pas su résou-
dre sur le champ un probléme qu’on lui avait pose?,

Quant au role de I'énigme dans la formation de la sagesse puis de la
philosophie, il parait difficile de Je contester lorsqu’on a lu les pages profondes
qui lui sont consacrées. G. Colli cite le fragment 56 DK d’Héraclite, qui utilise
comme support I’énigme posée a Homére par des enfants occupés a tuer des
poux: « Tout ce que nous avons vu et pris, nous le laissons. Tout ce que nous
n’avons ni vu ni pris, nous ’emportons. » Selon Héraclite, cette énigme illustre
I'erreur des hommes, qui «se trompent dans la connaissance des choses
apparentes». Mais comment tirer cette signification du texte ? C’est la, déclare
G. Colli, une nouvelle énigme, «une énigme sur I’énigme» (p. 69). Il faudrait
egalement rappeler que la mission de Socrate s’enracine dans sa volonté de
résoudre une énigme. Apprenant que la Pythie avait déclaré «nul n’est plus
savant que Socrate», il se demande: «Que veut dire le dieu? Que laisse-t-il
entendre par énigme (aivittetan)?» (Apol. 21 a-b). Curieusement G. Colli ne
cite ce passage ni dans son essai ni dans la section de La sapienza greca
consacrée aux « Aenigmata» (I, p. 340-369). Pourtant on ne saurait souhaiter
une meilleure confirmation du double rapport de I’énigme d’une part avec
Apollon et de 'autre avec la sagesse et la philosophie. Ailleurs, par 'emploi du
verbe aivittesOat, Platon évoque la maniére énigmatique dont les mysteres
font entendre leur sens profond au philosophe (Phédon, 69 c. Cité p. 58). Cette
évocation de I’énigme dans un contexte ou philosophie et religion confinent se
retrouve chez Plotin, en particulier a la fin de la derni¢ére Ennéade (V19, 11,
27-28), dans un passage capital ou I’expérience religicuse vécue par l'initié
dans les mystéres apparait comme la figuration énigmatique de I'union mys-
tique avec I'Un.

Les développements sur la divination ouvrent eux aussi des perspectives
suggestives sur certains textes philosophiques, et spécialement sur les passages
ou Platon recourt & une terminologie évoquant la divination. Considérons ici
Pemploi du verbe pavtevecdat, au sens propre «rendre un oracle» ou «con-
sulter un oracle». Il peut arriver que la référence a I'oracle soit perdue de vue et
que ce verbe signifie simplement «conjecturer, présumer». Mais en plusieurs
points de ses dialogues Platon se souvient manifestement du sens propre et
applique ce verbe a un effort de la pensée visant une réalité d’acces difficile,

¥ Pline, Hist. nat. V111, 180.



212 ANDRE-JEAN VOELKE

aussi importante pour ’homme que celle dont un oracle pourrait donner la
révélation. Selon le Philébe, «il faut deviner (pavtgvtéov) ce qu’est le bien
dans I'homme et dans le Tout, et quelle est sa forme» (64 a). Et ce dialogue se
termine par un passage malais¢ a traduire, ou Platon préte un caractere divi-
natoire aux discours philosophiques: « C’est aux bétes, comme les devins aux
olseaux, que s’en rapportent la plupart des hommes, quand ils jugent que, pour
le bonheur de notre vie, les plaisirs sont ce qui est le plus efficace, quand ils se
figurent que les amours des bétes sont des témoins plus autorisés que ceux des
discours divinatoires inspirés en toute circonstance par une Muse philoso-
phe» (67 b)°. Dans I’Epinomis, généralement attribué au platonicien Philippe
d’Oponte, cette divination philosophique s’accompagne de persuasion, mais
ne donne pas une connaissance pleine de la réalité qu’elle révele: «Si ’'ame
croit et devine que c¢’est en quelque sorte conforme a sa nature de posséder la
sagesse, elle n’est pas pleinement capable de découvrir ce qu’est la sagesse, ni
quand et comment elle s’acquiert» (974 b-c)!0. Ces allusions a la divination
s’estompent ou disparaissent bien souvent dans les traductions, et ¢’est un des
mérites de G. Colli de nous inviter a une lecture attentive a 'arriere-fond
religieux qui les sous-tend. Mais une telle lecture ne devrait pas perdre de vue
I’ambiguité du rapport a un arriére-fond qui est a la fois proche et mis a
distance ironiquement.

Revenons pour terminer sur la thése centrale de 5. Colli, 'affirmation d’un
lien de continuité entre ’'extase mystique vécue au cours du délire divinatoire
et le développement ultérieur du rationalisme. Des vues similaires se rencon-
trent chez d’autres auteurs. C’est ainsi que pour Louis Gernet «il y aurait, d’un
passé mystique a la philosophie proprement dite, des transpositions».!!

Ce qui donne a la thése de G. Colli son caractére propre, c’est qu’elle
interprete le pathos originel d’ou naissent la sagesse et la philosophie comme
I'expérience d’une divinité hostile, cruelle, effrayante, et la raison comme une
puissance destructrice: « Y a-t-il, en dehors du /ogos, une autre production de
I’homme, ou ’homme se perd et court a sa ruine ?» (p. 29). Cette prééminence
accordée a la négativité ne va pas sans un certain arbitraire. En effet, comme le
reconnait I'auteur, ’action de la divinité comporte aussi une part de bienveil-
lance a I'égard de 'homme, et la parole de I'oracle n’est pas forcément obscure
ou ambigué, mais contient aussi des préceptes clairs et sensés, tels que «rien de

9 .. TV EV LOVOT) IA0GOQ® pepavTEVHEVOY ... Adywv. L. Robin, dont je reprends en
partie la traduction (Platon, (Euvres completes 11, Paris, Gallimard, La Pléiade), ne rend
pas pepavievpévov, A. Diés perd le rapport a la divination en traduisant «amours
nourris aux intuitions rationnelles (...)» (Platon, (Euvres completes 1X, 2, Paris, Les
Belles Lettres). C’est aussi le cas d’E. Des Places, qui propose «intuition (philosophi-
que)» (Lexique de Platon 11, Paris, Les Belles Lettres, 1964, pp. 325-326).

10 _1fig 88 yuyiic oeodpu memobuiag Kal PLaVIELOUEVTG...

' Louis Gernet, « Les origines de la philosophie», dans Anthropologie de la Gréce
antique, Paris, Flammarion, 1982, p. 244.



REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 213-218

trop» ou «connais-toi toi-méme» (p. 49). Pourquoi ces aspects positifs ne
tiendraient-ils pas dans le développement de la raison une place aussi impor-
tante que la négativité? Malgré la subtilité dialectique déployée dans les
paradoxes de Zénon, il est douteux que ce «nihilisme théorétique» (p. 97)
représente le sommet de la rationalité grecque. Sur le plan théorétique, la
«voie de I'Etre» révélée a Parménide par une déesse bienveillante releve d’une
raison constructive qui ne le céde en rien a la raison destructive. Et sur le plan
pratique le développement de la morale met aussi en ceuvre une raison cons-
tructive. G. Colli considere I'affirmation de I'élément moral avec Socrate
comme un phénomeéne de décadence. Mais cette vue trés nietzschéenne se
heurte a une double objection: non seulement les préceptes de I’oracle font une
large place a cet élément moral, mais son élaboration est déja poussée trés loin
dans certains textes archaiques comme les E/égies de Solon. Loin d’étre un
produit tardif, la réflexion morale et politique est une des composantes pre-
mieres de la sagesse. Les réévaluations futures de I'origine de la philosophie
devront tenir compte de cet élément, étranger aussi bien a la perspective
traditionnelle qui identifie la philosophie naissante a une «physique» qu’a
celle de G. Colli. Pourtant cette derniére trouverait dans le domaine mythique
auquel elle s’ouvre si largement de nombreuses expressions d’une réflexion
morale préfigurant celle des sages et des philosophes.

L’EXISTENCE SELON LOUIS LAVELLE*

BERNARD BAERTSCHI

Ce texte de Lavelle, édité par Jean Ecole a I’occasion du centenaire de la
naissance du philosophe frangais, a été rédigé vers 1912, Lavelle ne I’a jamais
publié de son vivant, sans doute parce qu’il a modifié¢ plus tard la these
fondamentale qui le sous-tend: dans De [’Existence, I'existence est caractéri-
s¢e par I'indépendance par rapport au Tout, alors que dans De ['Etre (1928,
premiére partie de La Dialectique de 'éternel présent), 'existence est déter-
minée par sa liaison avec le Tout.

La nature de cette opposition indique bien quel est le sujet du livre et laisse
d¢ja deviner quelle est la méthode utilisée: il s’agit de métaphysique, au sens
que ce terme a eu dans la tradition rationaliste frangaise de la seconde moitié
du XIX¢s. et du début du XX¢s., c’est-a-dire d’une discipline non-empirique
reposant sur les relations que les concepts entretiennent entre eux: «Nous
nous plagons ici antérieurement a toute expérience puisque c’est de la realite

*Louis LAVELLE, De ['existence, Genova, Studio Editoriale di Cultura, 1984,
182 p.



214 BERNARD BAERTSCHI

elle-méme, telle qu’elle se manifeste dans I’expérience, que nous prétendons
rendre compte métaphysiquement» (112), «métaphysiquement», c’est-a-dire
en dégageant «l’ordre réel des notions» (130). Il faut donc se garder d’inter-
preter ce que dit 'auteur comme des théses concernant une geneése historique,
physique ou psychologique (cf. 117): il ne s’agit pas de dégager un premier
dans 'ordre du temps, mais un premier dans I’ordre des notions, c’est-a-dire
dans I'ordre de la nature, cet ordre-ci permettant, bien entendu, d’expliquer et
de justifier ultimement cet ordre-1a; mais ce dernier point n’est pas développé
dans cet ouvrage.

Le rationalisme frangais de cette €poque penche souvent vers I'idéalisme,
et ’adopte parfois franchement, ’exemple le plus caractéristique ¢tant Hame-
lin. Lavelle rejette toutefois cette tendance, tout comme d’ailleurs le positi-
visme empiriste qu’on lui oppose, et tente un rationalisme moyen en subor-
donnant la méthode synthétique a la méthode analytique et en fondant son
systeme sur la notion d’existence; cela signifie notamment qu’il ne s’agira pas
de construire la réalité «grace a des coups d’état successifs de la raison» (60),
mais d’analyser la notion d’existence qui est «une réalité gonflée de riches-
se» (63). Il faut pourtant se garder de comprendre cette méthode d’analyse a la
facon d’un Condillac: Lavelle n’est ni empiriste, ni sensualiste; il analyse la
notion métaphysique d’existence, et non des idées sensibles. Les deux philo-
sophes se meuvent dans des univers de pensée différents, ce qui implique que
"usage respectif qu’ils font de I’expression méthode analytique est totalement
autre.

La notion d’existence est premiére et univoque; elle s’applique donc a tout
de la méme maniére — il n’y a ni plus ni moins dans I’ordre de I’existence — et
est antérieure a tout, notamment a la distinction du sujet et de 'objet, de la
représentation et du représenté. Tout existe donc, hors le non-étre, qui est «un
terme dépourvu de signification» (62), et exister signifie étre indépendant,
avoir des limites qui distinguent; or cela convient tout autant aux représen-
tations qu’aux choses ou a Dieu, qui seront différents modes — mais non
différents degrés — de I’existence (70). Bref, ’existence est ce qui est premier
dans 'ordre des notions, rien d’autre ne peut donc en rendre compte, et
notamment pas la notion de sujet: «Jamais de 'idée d’un sujet qualifie,
possedant déja une individualité, nous ne pourrons tirer les principes qui en
rendront compte; car il ne peut étre qualifié que s’il possede déja 'existence et
cette existence, logiquement antérieure a la qualification, ne peut étre un acte
du sujet qualifié» (56).

A Pexistence s’oppose la connaissance, qui est essentiellement relation.
Cette opposition n’est cependant pas absolue: 'existence est connue, puis-
qu’on en parle, et la connaissance existe (111); fondamentalement, connais-
sance et existence se rejoignent méme, Lavelle parlant de «I’indiscernable
unité de la pensée pure et de I’existence pure» (48). Il n’y a donc rien d’inin-
telligible dans ce qui existe. Cela n’implique pas, comme on pourrait le croire



L’EXISTENCE SELON LOUIS LAVELLE 215

tout d’abord, un retour a I'idéalisme, d’une part car la pensée ne s’identifie ni
avec I’esprit ni avec la conscience ni avec le moi: ces trois entités devront étre
construites a partir de la pensée-existence: «Un sujet de la pensée est de
beaucoup postérieur dans I’ordre des notions a la pensée pure» (55), et d’autre
part ’existence garde une certaine priorité par rapport a la pensée, dans la
mesure ou celle-ci existe (55). Ainsi, si 'on voulait baptiser la théorie de
Lavelle, il serait assez judicieux de la nommer un monisme existentiel.

L’existence est 'indépendance, la différence; la connaissance, le rapport.
Mais les différences ont des rapports entre elles, d’ou le contact entre ’exis-
tence et la connaissance, celle-ci établissant des relations a I'intérieur de celle-
la: des rapports de différence (71). Il y a quatre grandes classes de tels rapports,
que P'auteur appelle des genres: I’espace, le nombre, la qualité et le temps.
Chacun de ces genres méle difféeremment existence et connaissance, selon qu’il
sépare plus ou unit plus: 'espace et la qualité sont les plus proches de I’exis-
tence, le nombre et le temps les plus proches de la connaissance.

De longs développements sont consacrés a ce dernier genre: le temps. Bien
qu’étant essentiellement une relation, celui-ci comporte un élément non-
relationnel, manifestation de I’existence: le présent. e présent, en effet, n’est
pas un moment du temps, évanescent entre le futur et le passe, c’est une
«actualité persistante» (146). C’est pourquoi tout ne devient réel qu'en lui,
méme le passé: le souvenir est du passé qui redevient présent. La fin du livre
est d’ailleurs consacrée a une étude de la mémoire et de son rapport avec le
temps; a partir du probléme suivant: comment un état pass¢ peut-il se repro-
duire dans le présent (souvenir), si tout état réel est, par nature, unique et non
repétable? Lavelle est amené a distinguer 1'éfat et 'acte, le premier ne reve-
nant jamais, le second étant toujours présent: « C’est 'acte méme de I'esprit
qui est un invariable présent» (163-4), et qui explique le souvenir; en d’autres
termes, la mémoire n’est pas un réservoir d’images, et si le souvenir apparait
comme une image, c’est parce que celle-ci est @ chaque fois recréée par I’acte
qui, étant présent, échappe au temps. Cette présence atemporelle de I'acte fait
qu’on peut se passer de lier la mémoire a un inconscient: «Il n’y a pas de vie
inconsciente de ’esprit» (165).

On voit que la démarche de 'auteur consiste, a partir de la notion d’exis-
tence, a dérouler, selon 'ordre des notions, les concepts qui permettront
d’expliquer la réalité et de résoudre des problémes jugés pendants jusqu’alors.
Suivre 'ordre des notions, c’est adopter une démarche rationaliste, celle-ci
ayant I’avantage, selon ses utilisateurs, de se mouvoir dans la sphere de la
nécessité; ainsi, bien conduite, elle donnera des résultats nécessaires, c’est-
a-dire irréfutables (au sens habituel, non-poppérien du terme). D’ot le ton
dogmatique que I’on retrouve dans ce courant de pensée, et donc aussi dans De
U'Existence: par exemple: «I1 n’y a que quatre genres fondamentaux parce que
la différence et la relation [qui sont des notions] [...] ne peuvent recevoir que
quatre fonctions distinctes» (84, nous soulignons). Or, I'affirmation d’une



216 BERNARD BAERTSCHI

telle nécessité a montré ses faiblesses dans I’histoire, et certaines théses de ce
livre n’y échappent pas: dire que I’espace a une infinit¢ de dimensions que [’on
raméne a trois en vertu des trois autres genres (nombre, qualité, temps)
apparait peu compatible avec les développements des gécométries non-eucli-
diennes et de la relativité généralisée ; et méme si Pauteur ne prétend pas faire
ceuvre de science, sa métaphysique ne saurait, si elle est nécessaire, entrer en
conflit avec les disciplines positives. Il v aurait donc, pour le moins, plusieurs
nécessités, ce qui revient a ruiner la conception méme de la nécessite que se
faisaient les rationalistes.

Cela ne veut cependant pas dire que nous jugeons I'entreprise de Lavelle
comme caduque, voire dénuée de sens; mais simplement que, si on veut lui
garder un intérét philosophique et non seulement historique, il faut voirenelle
I’équivalent philosophique de ce que Lakatos a appelé un programme de
recherche, c’est-a-dire un ensemble de théories qui proposent une vision du
monde, qui ont la capacité de résoudre un certain nombre de problémes, ce qui
permet d’évaluer leur fécondité et de la comparer a celle d’autres programmes
de recherche rivaux (p. ex. 'empirisme et 'idéalisme pour le cas qui nous
occupe). De ce point de vue, il apparait que les principaux points forts du
monisme existentiel exposé dans De ['Existence sont la solution du probleme
de la mémoire, 'approche originale de I'inconscient, la constitution de la
conscience (d’ou le rejet de I'idéalisme et de tout privilege du sujet [139]), le
rejet du substantialisme (I’existence n’est pas une substance [25], rejet de la
distinction substance — mode [127]) et de la chose en soi (44). 1l resterait
evidemment a les développer plus que Lavelle n’a pu le faire en moins de
deux-cents pages. Nous dirons toutefois que, outre les difficultés liées a la
notion d’espace, ce monisme nous parait se heurter a un écueil de taille, celui
des modes d’existence: si tout existe hors le non-étre, et de maniére univoque,
ce systéme va se voir affublé d’une barbe aussi infiniment longue que celle de
Platon, et on voit mal quel rasoir rationaliste pourra jamais la tailler.

On voit mal, si 'on reste strictement a Pintérieur du systéeme de Lavelle;
mais on voit mieux ou, du moins, on entrevoit une solution possible a ce
probléme si on lui applique certaines distinctions philosophiques qui ont été
développées récemment par Edward Zalta (in Abstract Objects, Reidel, 1983,
ou l'auteur propose notamment, comme application des principes qu'il déve-
loppe, une analyse éclairante des Formes platoniciennes et des monades de
Leibniz). C’est pourquol nous aimerions nous en inspirer, ce qui permettra
aussi de montrer sur un exemple que la tradition métaphysique a laquelle
Lavelle appartient, bien qu’elle apparaisse de prime abord aux antipodes des
tendances contemporaines de la philosophie analytique, peut étre éclairée par
cette derniére, et serait alors peut-étre susceptible, en retour, de lui ouvrir de
nouvelles perspectives.

Zalta introduit une distinction fondamentale (qu’il reprend de Mally, un
disciple de Meinong) entre deux relations qui peuvent lier un objet et une



L’EXISTENCE SELON LOUIS LAVELLE 217

propriété: I'exemplification et '«encodage» (encoding) . un objet x exemplifie
une propricte F'(Fx)lorsqu’il la satisfait — par exemple, un objet exemplifie la
propriéte «&tre rouge», s'il est rouge — ; et un objet x encode une propriété F
(xF)s’il est déterminé par elle. Or, une propriété peut déterminer un objet sans
que celui-ci P'exemplifie: par exemple, «étre rond» et «€étre carré» détermi-
nent un objet qui ne les satisfait pas, puisqu’il ne peut y avoir de cercle carré.
Plus généralement, on dira qu’un objet qui encode une propriété est un objet
abstrait, et qu’un objet qui n’en encode pas, c’est-a-dire qui exemplifie toutes
ses proprietés, est un objet concret, réel.

La thése de Lavelle sur I'existence consiste alors a affirmer que tous les
objets, concrets et abstraits, existent. En d’autres termes, un objet existant est
un objet qui encode ou qui exemplifie au moins une propriété. Des lors, le
probléme de I’infinité de la barbe de Lavelle est résolu en ce que, si I'existence
reste univoque, elle n’est plus indifférenciée, I'exemplification et 'encodage
permettant d’éclairer la distinction des modes (ou du moins des deux modes
principaux) de I'existence.

A partir de ces considérations, on peut interpréter d’autres théses impor-
tantes de Lavelle, liées a la notion d’existence:

1. L’existence n’est pas un prédicat (13). Pour toute propriéte F, on ne peut
substituer ‘existe’ a F dans Fx et xF. Cela signifie, comme on va le voir, que
‘existe’ est un prédicat de second ordre, de la forme (3 x) — x ou (x)x —
[abrégé dorénavant E!], ot “—’ doit étre remplacé par une propriété de pre-
mier ordre, telle F.

2. L’existence d’un objet est la somme de ses prédicats (14 n. 1). Un objet
existe s’il exemplifie ou encode au moins une propriété, et son existence n’est
pas une propriété, mais une somme, c’est-a-dire une classe de propriétés
(E! ={F; G; .., P}), ou, ce qui est équivalent, E! est une propriété d’ordre
n+1si#F G, .., Psontdes propriétés d’ordre n (a quot il faut sans doute
rattacher ’affirmation de Lavelle que I'existence est une notion [49]).

3. La pensée existe P € El.

4. «L’indiscernable unité de la pensée pure et de I'existence pure» (48). Ce
point pose un probléme, a cause de (3); il est cependant possible de I'inter-
préter ainsi: E! est une propriété d’ordre n + 1 (point 2), et la pensce est une
conjonction de propriétés d’ordre n: Fx & Gx &..& Ox = Px (avec une
formule analogue pour I'encodage). « Unité» signifie alors que Pet E! sont des
«sommes» — dans un sens vague — mais d’un genre différent, ce qui permet
d’éviter I'idéalisme, et « pure» veut dire que, pour simplifier, on fait abstrac-
tion des relations d’encodage et d’exemplification ainsi que de I'ordre des
propriétés considérées.



218 BERNARD BAERTSCHI

5. L’existence est totalement intelligible (121). Tout objet x a la propriété
o

6. «L’existence ne peut étre dérivée de la connaissance» (111). Car Pg E!, ils
ne sont donc pas du méme ordre.

Ce ne sont la que quelques indications schématiques, mais sur le modéle
desquelles on pourrait, je crois, €tudier le systéme de Lavelle, ce qui permet-
trait de préciser plus que je ne 'ai fait le sens de certaines expressions ambi-
gués qu'il utilise, d’en tester la cohérence et d’en mesurer précisément la
fécondité par rapport a des systémes rivaux.



	Études critiques : la naissance de la philosophie selon Giorgio Colli

