
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : critique textuelle de l'Ancien Testament

Autor: Frey, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 197-207

ÉTUDES CRITIQUES

CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT*

Albert Frey

Le premier volume du rapport final du Comité pour l'analyse textuelle de

l'Ancien Testament hébreu — qui s'était réuni pour la première fois en 1969
suite à une invitation de l'Alliance Biblique Universelle — traite des 961

difficultés principales que les livres historiques ont posées aux traductions
récentes de la Bible. Le moment étant venu «pour mettre en route, sur une
base internationale et interconfessionnelle, la grande investigation méthodologique

dont le besoin s'était depuis longtemps fait sentir» (p. *66), le comité
(D. Barthélémy, A. R. Hülst, N. Lohfink, W. D. McHardy, H. P. Rüger, J. A.
Sanders) se proposait de «mettre au point ensemble une pratique de la critique,

puis <d'>analyser ses implications méthodologiques» (p. *66). Partant des

difficultés signalées ou options prises par les traductions les plus répandues
dans les mondes anglophone, francophone et germanophone (Revised Standard

Version, New English Bible, Bible de Jérusalem (édition nouvelle de

1973), Traduction Œcuménique de la Bible, Revidierte Lutherbibel), le

comité se proposa d'évaluer ces problèmes textuels pour fournir aux traducteurs

(et exégètes) une aide concrète.

Puisqu'il ne sera pas possible de passer en revue les 961 difficultés énu-
mérées dans ce premier volume (au total le rapport final présentera quelque
5 000 difficultés textuelles), on se limitera essentiellement aux pages de

l'introduction. Celle-ci est divisée en deux parties dont la première retrace (avec
des exemples multiples et citations étendues) «l'histoire de la critique
textuelle de l'Ancien Testament depuis ses origines jusqu'à J. D. Michaelis» pour
présenter les différentes articulations du problème textuel de l'Ancien Testament

et montrer la nécessité de rouvrir le débat sur les variations (grandes et

petites) du texte hébreu ; les premières tentatives correctrices et les conjectures
proposées par les premiers critiques juifs médiévaux et leurs successeurs
jusqu'à Houbigant et Simon ne furent que trop souvent simplement reprises

* Dominique Barthélémy, Critique textuelle de l'Ancien Testament. 1. Josué,
Juges, Ruth, Samuel, Rois, Chroniques, Esdras, Néhémie, Esther. Rapport final du
Comité pour l'analyse textuelle de l'Ancien Testament hébreu institué par l'Alliance
Biblique Universelle, établi en coopération avec A. R. Hülst, N. Lohfink, W. D.
McHardy, H. P. Rüger, J. A. Sanders (Orbis Biblicus et Orientalis 50/1), Editions
Universitaires, Fribourg, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1982, XXVIII
+ *114+ 666 p.



198 ALBERT FREY

par les commentateurs des siècles suivants pour s'imposer petit à petit comme
des «évidences».

Quel texte doit-on viser, un «texte original» ou un «texte canonique
final»? Dans la seconde partie de l'introduction le comité présente sa propre
visée (qui ne resta d'ailleurs pas immuable pendant les 10 ans de travail).
Comme R. Kittel (Über die Notwendigkeit einer neuen Ausgabe der hebräischen

Bibel, Leipzig 1901) avant lui, le comité vise un but à mi-distance entre
Y Urschrift de Wellhausen et le texte massorétique de Nyberg. J. Wellhausen

(Der Text der Bücher Samuells, Göttingen 1871 se refusa, en effet, à atteindre
quelque stade intermédiaire de l'évolution qui conduit de l'archétype aux
recensions dont nous disposons; par la conjecture il vise le début, car «nur die
Wahrheit bezeugt sich selber» (J. Wellhausen, op. cit., p. 14 note). H. S.

Nyberg par contre (Studien zum Hoseabuche (D\JA 1935/1), Uppsala 1935),

appelle les critiques à revenir au texte massorétique pour l'étudier exactement
et l'interpréter, car lui seul fournit une base solide pour le travail philologique
et l'interprétation exégétique.

Le comité se proposait donc comme hypothèse de travail de distinguer
quatre stades dans l'établissement du texte de l'Ancien Testament. La
première étape (qui relève de la critique littéraire) est celle des «originaux oraux
ou écrits». La seconde est celle du texte le plus ancien qui soit attesté (en
hébreu ou par des versions) et à partir duquel les traditions textuelles
divergentes se sont développées. La troisième étape est celle du texte protomasso-
rétique (texte consonantique des années 70 du premier siècle). La quatrième
étape est celle du texte massorétique (codifié aux IXe-Xe siècles). Le comité a

visé le second stade de la transmission du texte: «Lorsque des leçons rivales
viennent concurrencer celle qu'atteste la tradition textuelle massorétique, le

comité chargé de les départager a essayé de déterminer celle ou celles de ces

leçons que l'on peut considérer comme caractéristique(s) du deuxième stade

du développement du texte hébreu de l'Ancien Testament» (p. *69). Contrairement

à Kittel qui envisageait de rétablir la forme textuelle se situant entre
l'original et la massore à une époque (300 avant Jésus-Christ) où l'Ancien
Testament était déjà fragmenté en recensions distinctes, le comité a

commencé son travail en estimant possible d'atteindre, à partir des témoins
textuels existants, la forme textuelle qui se situe à l'origine de leurs plus anciennes

divergences. «Une telle option repose sur l'hypothèse que les diverses traditions

textuelles n'ont commencé à diverger qu'après que l'écrit qu'elles
représentent ait été reconnu sacré — ou, pour employer une expression commode
quoique équivoque : après qu'il ait été canonisé» (p. *69). Une telle visée de la

critique textuelle de l'Ancien Testament présente deux avantages: 1. «On
obtient ainsi une forme littéraire stabilisée qui... peut tenir pratiquement lieu
d' «original» de tel livre biblique, en tant qu'il s'agit d'une partie de «la
Bible» » (p. *69). 2. «Puisqu'on entend se situer à l'origine de la divergence
des traditions textuelles, on atteint cette partie de la Bible en un état antérieur



CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT 199

aux diverses formes dans lesquelles les diverses confessions ont l'habitude
d'en faire usage» (p. *69).

Cependant, cet objectif est trop idéal pour pouvoir être atteint puisqu'il
présuppose la simultanéité de la «canonisation» et de l'achèvement de
l'évolution littéraire. C'est pourquoi le comité, au cours de son travail, devait se

rendre à l'évidence que pour les livres des Proverbes, de Jérémie et d'Ezéchiel
le texte massorétique et la Septante étaient chacun le résultat d'un développement

littéraire spécifique, si bien qu'en de nombreuses difficultés de ces

livres, il n'était pas possible par les moyens de l'analyse textuelle, de remonter
à l'état textuel antérieur à ces deux développements. (On pourrait ajouter les

problèmes que posent Esdras a' et ß', Daniel et Esther.)

Après la description de la visée, le comité s'explique sur ses tâches: «Juger
de la qualité des diverses formes textuelles qui pouvaient prétendre à représenter

le texte au début du deuxième stade de son développement... par des

votes où chaque membre présent attribuait une note A à D à la forme qui lui
semblait devoir être retenue» (p. *70). Puis il énumère les critères appliqués.
Avant de nous attarder quelques instants à la conjecture, le quinzième des

critères mentionnés (il s'agit des critères classiques de la critique textuelle),
regardons de près quelques exemples tirés des livres de Samuel.

Premier exemple (p. 153-154): I Samuel 5, 6.

L'apparat critique note: rp^urnKi Tnu/K-riK [B] M V S T // lit: G.
La leçon retenue par le comité reçoit la note B, qui correspond à une

«grande probabilité avec une certaine marge de doute». Cette leçon est attestée

par le texte massorétique authentique (M), par la Vulgate (V), la Syriaque
(S) et le Targoum (T). Elle diverge du grec (G) au niveau littéraire plutôt qu'au
niveau textuel (lit).

La réflexion qui amena le comité à ce jugement sur la leçon nous est présentée
succinctement:

Lc grec — à part sa recension antiochicnne — ajoute après le verset 3 la traduction
du verset 6, puis donne une traduction légèrement différente du même verset en son
lieu normal. Mais à la place de rr^urruo inioK-n« il donne à la fin du verset 6 : « et au
milieu de son pays pullulèrent des souris. Et il y eut une grande terreur de mort dans
la ville. » Pour C. F. Houbigant (Biblia Hebraica cum nous crilicis et versione latina
ad notas criticas fadas..., 4 vol., Paris 1753) la mention des souris est nécessaire,

puisqu'elle explique leur apparition comme ex-voto en 6. 4.5.11.18.
O. Thénius (Die Bücher Samuel, KeH4, Leipzig 1842, 18642) et H. Graetz

(Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. Leipzig 1860,

p. 145, note 2) pensent de même et adoptent également la fin du verset 6,1 que donne
le grec: «et leur pays pullula de souris».

S. Bochart (Hierozoicon, éd. J. Leusden, Leyde 16923,1.1, 1017. 74), par contre,
estime que les deux mentions des souris sont des gloses du traducteur.

Selon J. Wellhausen (Der Text der Bücher Samuelis, Göttingen 1871, p. 63-64)
les «plus» du grec aux versets 5,6 et 6,1 ont un «Character des angeleimten
Nachtrags». Le texte massorétique est facilement intelligible puisque la souris ne fait que
représenter lc fléau de la peste. Les versets 6,4-5 du texte massorétique parlent à deux



200 ALBERT FREY

reprises simultanément des bubons et des souris ce qui montre qu' «un seul fléau les

avait tous (c'est-à-dire toute la Philistie quoique seules trois villes eussent péché)
frappés» (6,4). Le grec n'avait plus compris que les souris et les bubons représentaient

le seul et même fléau et avait modifié le texte aux versets 6,4-5 et ajouté les

souris en 5,6 et 6,1. Déjà avant le grec, le texte hébreu avait éprouvé quelques
difficultés à ne pas séparer la peste et les rats (6,18).

Un jugement plus radical est porté sur le texte des chapitres 5 et 6 par H. P. Smith
(The Books ofSamuel, ICC, Edimbourg 1899). Il lui semble évident que l'on doit
choisir entre deux recensions cohérentes: ou bien garder le texte du grec, ou bien
biffer les souris partout. C'est cette dernière solution qu'il adopte en alléguant les

arguments de la ledio brevior, de la cohérence du texte (le texte massorétique se lit
sans heurt jusqu'à la mention des souris d'or) et de l'affirmation explicite en 6,4 : «un
seul fléau les avait tous frappés».

Le comité rejette et la solution radicale de Smith et le concordisme de Wellhausen

qui est réfuté par un argument historique (ironique?): «Les Philistins savaient-
ils que les rats sont les transmetteurs de la peste?» (p. 153). L'idée que les rats d'or
représentent le fléau de la peste qui avait été avancée par Wellhausen et F. Hitzig
(Geschichte desjüdischen Volkes von Anbeginn bis zur Eroberung Massadas im Jahre
72 nach Chr., 1869) s'était imposée aux commentateurs du livre de Samuel au point
qu'ils rejetaient du texte original l'un ou l'autre terme (souris ou bubons). Face à cet

argument historique apparemment solidement établi, R. Kittel (Geschichte des Volkes

Israel, Gotha 1922, t. II, p. 92, note 4), après avoir évoqué la possibilité d'une
réunion rédactionnelle de deux traditions, doit se résigner à conclure : « Die Maus ist
dem alten Orient Sinnbild der Pest (weshalb? ist freilich nicht bekannt..., aber schon
das Zusammentreffen beider Erscheinungen hier und in der Sanheribüberlieferung
darf als beweisend angenommen werden).» Le comité semble s'appuyer plutôt sur
des critères de critique textuelle et littéraire quand il estime — à la suite de F. S.

BodenheimeT (Animal and Man in Bible Lands, 2 vol., Leyde 1960-72) qui rattache
les deux objets ex-voto à deux fléaux distincts — que le chapitre 6 juxtapose deux
traditions de fléaux et que le grec apporte des retouches au chapitre 5 afin de mieux
intégrer ces deux traditions.

Ayant présenté brièvement les positions de quelques exégètes marquants de

l'histoire de la critique textuelle, le comité conclut: «Sur tous ces points, les

hétérogénéités du *M nous indiquent qu 'il se situe à une étape plus ancienne de l'histoire
littéraire. En tout cas, sa comparaison avec le *G ne permet pas de rattacher leurs
différences à des accidents textuels. Aussi cette comparaison relève-t-elle de la critique
littéraire et non de la critique textuelle. » (p. 154)

Cette conclusion, mise en évidence par des italiques, décode la notice

critique du début ; elle guidera le traducteur dans le choix de son texte de base.

Cet exemple ne manque pas de montrer le but que le comité s'est donné: ne

pas faire de la critique littéraire mais de la critique textuelle.
Cependant, la brièveté du résumé des positions des différents exégètes —

que nous avons explicitées quelque peu — voile parfois leurs intentions. Ni
Smith ni Wellhausen ne voulaient faire de la critique littéraire. Il s'agissait

pour eux d'établir un texte hébreu lisible et cohérent. C'est avec des arguments
de critique textuelle que Smith propose de biffer toutes les mentions des souris
du texte hébreu. Il ne doit même pas s'expliquer en détail tellement il est

convaincu que ces mentions relèvent d'un accident textuel, d'une «late redac-

tional insertion» (op. cit., p. 41). Pour Wellhausen le texte hébreu original des



CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT 201

chapitres 5 et 6 est parfaitement compréhensible, malheureusement il a subi
en cours de route quelques altérations comme par exemple l'insertion du
verset 18 par un scribe qui. à l'instar de la Septante, ne comprenait plus le texte
original qui ne parlait que d'un seul fléau représenté par les rats ou par les

bubons.

La conclusion tirée par le comité au sujet de notre exemple est certes juste ;

la discussion des arguments avancés par les différents exégètes révèle cependant

qu'il ne s'agit pas seulement de distinguer le niveau de la critique littéraire

de celui de la critique textuelle, mais encore de savoir quel texte hébreu
doit être établi. Le comité en est conscient et traite de ce sujet au moment de la
discussion sur le rôle de la conjecture dans la critique textuelle.

Deuxième exemple (p. 221-222): I Samuel 30,26.

invi1? [A] M V T // facil-synt: G (S) clav -Vi

La leçon choisie par le comité comme la plus primitive est celle du texte
massorétique (M), attestée également par la Vulgate (V) et le Targoum (T). Elle

reçoit la note A: «très hautement probable». Le grec (G) — et un peu
différemment également la Syriaque [(S)] — donne une leçon facilitant la syntaxe
de la phrase (facil-synt). Clav^i indique la forme hébraïque inin1?! qui pourrait

avoir inspiré le traducteur sans que le comité veuille «dire par là que le

traducteur ait eu ce texte sous les yeux» (p. XVII).
Le comité mentionne les deux solutions qui sont généralement adoptées par les

exégètes face à ce texte :

a) A la suite de Klostermann, la plupart des éditeurs et traducteurs du texte
biblique préfèrent lire DrrnyV- A. Klostermann avait proposé cette correction du
texte dans son commentaire des deux livres de Samuel (Die Bücher Samuelis,
Kurzgefasster Kommentar zu den heiligen Schriften des Alten und Neuen Testamentes

sowie zu den Apokryphen, A, III. Nördlingen 1887. p. 126, note m) en notant que
cette même expression est attestée en Nombres 32,33 et II Chroniques 31,1 et qu'au
verset 27 les anciens sont énumérés selon les villes qu'ils habitent; en plus, le texte
original de la Septante devait avoir lu... Kai toïç kóXeoiv (et non nXnaiov)
aÙToù.

b) La deuxième solution adoptée par plusieurs critiques est celle que suggèrent le

grec et la Syriaque. Le grec ne fait précéder le terme que par une conjonction et lit «...
aux anciens de Juda et à ses compatriotes (c'est-à-dire ceux de David)», tandis que la
Syriaque assimile les compatriotes aux anciens en lisant : «... aux anciens de Juda et à

leurs compatriotes».

Le comité ne se rallie à aucune des deux solutions proposées et essaie de

comprendre le texte massorétique tel qu'il se présente à ses yeux. La solution
de Wellhausen — il considère trtyib comme une variante graphique de irpjn1?
(op. cit., p. 145) — étant trop facile (le comité ne la mentionne même pas), il
faut donner sens à la forme singulière: «de fait, inm^ peut être considéré
comme une apposition au complément précédent, apposition ayant, selon

König, une valeur distributive et individualisante...» (p. 222). E. König (His-
torisch-comparative Syntax der hebräischen Sprache. Leipzig 1897, § 256c,



202 ALBERT FREY

p. 188) mentionne, à part I Samuel 30,26, I Rois 16,11 et Job 42,10. Cette

valeur distributive est d'ailleurs explicitée au verset 31.

Dernier exemple (p. 311-314): si le premier exemple nous indiquait
comment distinguer la critique textuelle de la critique littéraire et si le deuxième
montrait qu'un regard neuf sur le texte peut solliciter des solutions sinon
nouvelles du moins oubliées, ce troisième exemple va démontrer les

différentes méthodes mises en œuvre pour approcher un texte particulièrement
déformé.

II Samuel 23,8 : ce verset avait déjà incité Luther à mettre en question le texte
hébreu et sa transmission (cf. la lettre de Luther à G. Röhrer du 30 juin 1540

traduite en partie aux pages *8-*9). Le comité y distingue quatre difficultés;
nous en retenons trois.

II Samuel 23,8A cor byivj-< [B] G//theol: g clav nuow > assim 7:

M V S T nnun w
Le comité propose de corriger (cor) la leçon du texte massorétique (M)

attestée également par la Vulgate (V), la Syriaque (S) et le Targoum (T); la

correction proposée, qui reçoit la note B «grande probabilité avec une certaine

marge de doute», est attestée par la majorité des témoins grecs (G); pour des

raisons théologiques elle fut remplacée par la leçon niraun (clav nrai»1) qui est

attestée par une minorité des témoins grecs (g); par une assimilation au verset
7 cette leçon s'est déformée en mwn iu/\

Voici les raisons qui ont amené le comité à cette correction:

a) «Le *M s'explique par une déformation de la forme dèbaalisée rwyv, sous
l'influence de ravi qui achève le vs précédent » (p. 322). Sous l'influence de mun delà
fin du verset 7 et par analogie à la formation du nom propre :m -ow (II Samuel
21,16) on aurait lu deux mots dans nu/am. A la suite de B. Kennicott (Dissertatio
super ratione textus hebraici, Leipzig 1756, p. 67) le comité allègue II Samuel 21,19
comme cas similaire.

b) La comparaison de bviw, attesté par la recension antiochicnne du grec, et
TVV1W, attesté par le grec palestinien, amène le comité à se demander «si la leçon de

Fantiochienne atteste un état de ce nom antérieur à sa débaalisation ou si elle a

pour origine une assimilation au parallèle de 1 Ch 11,11 » (p. 311). Les différentes
graphies de ce nom en II Samuel 23,8 et I Chroniques 11,11 rendent une assimilation
invraisemblable et font plutôt penser à un euphémisme. Dans le chapitre qui traite
du cas des euphémismes (p. *85-*94) le comité classe II Samuel 23,8 parmi les

«euphémismes adventices subis par le *M avant sa stabilisation consonnantique et
révélés par le *G», et il note: «En 2 S 23,8, ce sont encore les mêmes témoins

(fantiochienne et la Vet Lat) qui nous ont préservé «Yishbaal» que la recension
palestinienne (témoignant pour le texte protomassorétique) nous atteste sous la
forme dèbaalisée « Yishboshet», alors que lc *M et les autres témoins ont corrompu
cette forme en «Yoshéb Bashshèbèt» sous l'influence d'un mot voisin» (p. *89).

II Samuel 23,8B cor -oronn [C] bas // err: M ntorm > assim 1

Ch 11,11 : g uiôç i)eKEuavei / exeg vel

err: Gó Xavavcxïoç / exeg: V sapien-
tissimus I incert: S / midr: T



CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT 203

Le comité propose comme «probable avec un coefficient de doute
considérable» [C] la leçon M'Cpnn. Cette leçon n'est attestée directement par aucun
témoin, mais elle est la base (bas) à partir de laquelle divergent les différentes
traditions: le texte massorétique (M) porte par une erreur de scribe (err) —

déformation d'un n initial par assimilation au n final du mot précédent —

¦OQann ; cette leçon devient par assimilation au texte de I Chroniques 11,11 (ou
peut-être au verset 9 de II Samuel 23?) oiôç t>£Keuavei dans une tradition
secondaire grecque (g). La leçon du grec (G) — dont l'article atteste le n initial
de la conjecture proposée — est due à un effort d'interprétation ou à une erreur
de scribe (exeg vel err). La leçon de la Vulgate (V) s'explique par une
interprétation (exeg) de la correction. L'apport de la Syriaque (S) est incertain
(incert); le Targoum s'inspire de traditions midrashiques (midr).

II Samuel 23.8C ^uowrt [B] M g S il assim 18Q: C V clav
nurbvjn / assim 1 Ch 11,11Q : T
clav uwburn

II Samuel 23,18A cor ->wbv;r\ [C] [C]//assim 1 Ch 11.20: MK g V
clav mvbwn/ assim 1 Ch 11,11K :

S clav wwòwn / assim 1 Ch

11,11Q : T clav rrw'zum

Le comité distingue en II Samuel 23,8-23 et dans son parallèle de I Chroniques
11,11-25 (+ 12,19) trois emplois de la racine vbv; elle apparaît sous les formes nvfra
et rvtibvi «trois», sous la forme wvhw «trente» et sous la forme(Dptç6rçf(attestée en II
Sam 23,8, par le qeré en I Chr 11,11 et 20 ; cf. I Chr 12,19 et Pro v 22,20' et par le ketib
en II Sam 23,18); la traduction exacte de ce terme pose des problèmes («officier du
troisième rang», «cuirassier», «combattant de char») ce qui explique les difficultés
que la tradition textuelle hébraïque semble avoir eues avec cette forme; le comité
propose de traduire «officier», «preux», «homme d'élite». Ayant repéré provisoirement

les trois formes distinctes de la racine vbw, le comité refuse toute lecture
facilitante — qui changerait à la suite de Wellhausen (op. cit.. p. 213) V?!?.-} en nu6u.-n

— et se propose d' «accorder toutes leurs chances aux formes rares où apparaît en
cette liste une vocalisationrnru^iiuen étudiant) de plus près la relation entre les ketibs
et les qerés qui les concernent» (p. 312). La comparaison des ketibs et qerés des

expressions ~t iok-i + \vjbv conduit le comité à la conclusion : «Défait. 2 S 23.8 et le

ketib de 2 S 23,18 nous ont vraisemblablement préservé une donnée plus ancienne que
celles que nous permettent d'atteindre des vocalisations basées sur les parallèles
modernisés du livre des Chroniques» (p. 312).

Le comité garde donc au verset 8 la leçon lurWn qui comporte une «grande

probabilité avec une certaine marge de doute» [B]: elle est attestée

par le texte massorétique (M), par une tradition secondaire grecque (g) et

par la Syriaque (S). Par assimilation au qeré du verset 18 (assim 18Q) la

tradition majoritaire grecque (G) et la Vulgate (V) lisent nu/b-wn, tandis que le

Targoum (T) lit D'u/'òu/n par une assimilation au qeré de I Chroniques 11,11

(1 Ch 11,11Q). Au verset 18, le comité propose de corriger (cor) en wbwri ;

cette leçon est attestée par le ketib du texte massorétique (MK) et une tradition



204 ALBERT FREY

secondaire du Grec (g). Par assimilation à I Chroniques 11,20, le qeré du texte
massorétique (MQ). la tradition majoritaire grecque (G) et la Vulgate (V)
lisent rt\ub\uT\. La Syriaque (S) lit trun^u/n par assimilation au ketib de I
Chroniques 11,11 et le Targoum (T) MtxyurbwTt par assimilation au qeré du
même verset.

Le texte établi, le comité discute l'expression ^bturi u/jó et l'interprète à la
suite de F. Böttcher (Proben alttestamentlicher Schrifterklärung Leipzig 1833,

p. 39 et Neue exegetisch-kritische Aehrenlese, 1.1, Leipzig 1863, p. 250) et de C.F.D.
Erdmann (Die Bücher Samuelis, ThBW6. Bielefeld 1873) comme une forme
dénominative signifiant «appartenant à l'élite de la garde».

Quelle est la valeur de ces corrections? Il n'est peut-être pas inutile de

rappeler à l'utilisateur du Rapport final du Comité pour l'analyse textuelle de

l'Ancien Testament hébreu qu'il doit se demander chaque fois qu'il rencontre
le sigle «cor» si la correction essaie de rétablir «la forme textuelle qui a le plus
de chances de représenter le texte tibérien classique» ou si le comité veut
«attirer l'attention sur des formes plus anciennes qui <lui> paraissent avoir
précédé les dernières retouches littéraires ou les accidents qui caractérisent

ce texte tibérien classique» (p. *114).
Les deux premières corrections de notre dernier exemple semblent relever

de la deuxième catégorie qui est d'ordre informatifet « fournit des données qui
doivent prendre place tantôt dans le texte, tantôt dans les notes des traductions»

(p. *114). La conjecture proposée pour le verset 18 est représentative de

la première catégorie; elle rétablit «le texte que les traducteurs doivent prendre

pour base» (p. * 114).

Comme le comité s'était donné pour objectif d'atteindre le texte attesté le

plus primitif, c'est-à-dire d'analyser les problèmes textuels, non les problèmes
littéraires, il s'est montré très réservé aux suggestions purement conjecturales.
Réagissant contre les remarques de B. Albrektson (OTS21 1981 p. 5-18) qui

attaque la «redéfinition arbitraire des limites de la critique textuelle» par le

comité et considère la conjecture comme une des tâches essentielles de toute

critique textuelle, le comité avance deux types d'arguments. D'abord, il reproche

aux critiques du texte vétérotestamentaire de se passer de la première
démarche de la critique textuelle, à savoir: discerner, parmi les formes attestées

de l'œuvre dont on veut rétablir le texte, celles qui présentent les
meilleures garanties de qualité et qui ont le moins de chances d'être secondaires, et

— ce qui est peut-être encore plus grave — de négliger l'interprétation des

données ainsi réunies. Le comité se dresse ainsi contre une pratique de la

conjecture qui, dans la très grande majorité des cas, a causé une stagnation
dans les tentatives pour interpréter le témoignage direct ou indirect des formes
textuelles difficiles (que ces conjectures rendaient faciles). La deuxième série

d'arguments concerne le texte visé : c'est le texte à son deuxième stade. Ce n'est

que si la critique textuelle a pour visée de retrouver l'état littéraire original
d'un texte qu'il sera nécessaire et légitime de recourir à la conjecture. Mais si



CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT 205

l'on vise le deuxième stade de l'évolution d'un texte, la conjecture risque
d'aller au-delà de cette visée et de restituer un état textuel relevant du premier
stade.

D'où la question : est-il légitime de viser ce deuxième stade de l'évolution
« Si le comité s'est fixé comme visée de retrouver le texte tel qu'il était au début
du deuxième stade de son développement, ce n'est pas seulement par scepticisme

à l'égard des moyens dont nous disposons pour atteindre le premier
stade. C'est aussi parce que la tâche du comité était de restaurer le texte de

l'Ecriture Sainte, c'est-à-dire d'accéder à la forme la plus ancienne en laquelle
on puisse prouver que tel écrit a fonctionné comme livre sacré pour une
communauté qui y cherchait les références de son identité, références que
nous y cherchons encore aujourd'hui. La critique textuelle de l'Ancien
Testament en tant que Bible vise à rétablir ce texte en son état authentique,
c'est-à-dire en l'état où il a été canonisé, même si cet état n'est pas toujours
littéralement original» (p. *77). Cette réponse laisse déjà entrevoir le changement

de visée qui devait s'imposer au comité au cours de son travail : dans un
chapitre fort détaillé «Relation existant entre la stabilisation textuelle, la
canonisation des écrits et la diversité des types textuels», il analyse les textes
en double tradition — avec un excursus au sujet des euphémismes —, le

processus de stabilisation et de canonisation du texte ainsi que les causes de la
diversité des formes textuelles pour arriver à la conclusion d'une part que «le
mirage d'un texte stable et unifié (parce que reconnu comme sacré) qui aurait
précédé l'intervention des traducteurs grecs» (p. *107) s'était évanoui, mais
d'autre part, que «le texte protomassorétique est bien celui qui s'impose
comme texte de référence dans le domaine du texte hébreu» (p. *108). Les
raisons en sont : « 1. Le texte prémassorétiquc a été transmis par des scribes

qui... étaient arrivés à entraver, dans la transmission du texte dont ils avaient
la charge, la créativité littéraire. 2. Le texte protomassorétique est issu
d'une édition standard et diffusée par le pharisaïsme hillélite à la fin du siècle
de notre ère. 3. Une tradition de lecture s'est transmise dans les mêmes
milieux, protégée par des massores et progressivement fixée en des qerés, des

voyelles et des teamim qui caractérisent le texte massorétique (p. *108).
A ce point de la réflexion, il importe de ne pas laisser de côté la question de

l'autorité du texte de l'Ancien Testament pour l'Eglise chrétienne ou plus
précisément: de telle et telle forme textuelle de l'Ancien Testament pour telle
et telle Eglise chrétienne. Du moment que l'on doit se rendre à l'évidence qu'il
est impossible de reconstituer le texte de l'Ancien Testament qui précédait
toutes les recensions et traductions ultérieures, on doit évaluer la place que
prend l'une ou l'autre de ces recensions dans l'histoire du salut. Le comité pour
la critique textuelle de l'Ancien Testament hébreu en est conscient. Il admet
que l'on peut «considérer le Texte Massorétique tibérien — quant aux livres
qu'il contient — comme un témoin essentiellement fidèle de la Bible que Paul
lisait aux pieds de Gamaliel» (p. 111). Il remarque pourtant ajuste titre qu' «il



206 ALBERT FREY

ne faudrait cependant pas que ce vif intérêt qu'Us portent à la standardisation

par Israël de son texte hébreu amène les chrétiens à éliminer de leur Ancien
Testament ce qu'ils ne retrouvent pas dans l'édition normative établie par les

juifs à la fin du premier siècle» (p. * 109). On devrait plutôt s'attacher — à la

suite d'Augustin — «à la Bible juive sans abandonner pour cela les formes
traduites en lesquelles l'Eglise a reçu de Dieu les Saintes Ecritures»
(p.* 110).

La question de la normativité d'une certaine forme textuelle de l'Ancien
Testament dépasse le cadre de la critique textuelle. L'évaluation de chaque
recension du texte a été opérée à plusieurs reprises au long de l'histoire.
Peut-être le temps est-il venu de reprendre cette question. Les découvertes de

la Mer Morte nous ont mieux renseignés sur le processus de stabilisation et de

canonisation de la bible hébraïque. Les recherches dans le domaine de la

réception de l'Ancien Testament dans le canon chrétien révèlent peu à peu les

raisons qui ont amené les diverses Eglises, les différents conciles et chefs

d'Eglise à adopter tel livre ou telle recension plutôt qu'une autre.
Le comité pour la critique textuelle de l'Ancien Testament hébreu ne doit

pas en premier lieu s'occuper de la normativité du texte de l'Ancien Testament

mais plutôt de l'établissement d'un texte hébreu fiable. A cet effet, il est

légitime de penser à éditer un bon manuscrit tibérien classique et de lui joindre
un apparat critique «qui viserait à déterminer, à partir des éditions et manuscrits

bibliques, à la lumière des données massorétiques, quelle est la forme la

plus authentique du texte tibérien classique» (p. *112).

Puisque le comité s'adresse plutôt aux traducteurs de la Bible, il ne peut se

passer de toute la problématique d'un texte normatif. C'est pourquoi il
s'explique à la page *112 sur la «place de la critique textuelle dans les traductions».

Le comité propose de distinguer «les cas où il s'agit d'une traduction
largement annotée devant servir de base à des études bibliques et les cas où il
s'agit d'une traduction en langage courant à très large diffusion ou encore
d'une traduction liturgique faite pour un usage oral cultuel» (p. * 112). Pour le

premier cas, le comité recommande une traduction littérale du texte hébreu

avec une annotation informative qui renseigne sur un choix des autres formes

textuelles chrétiennes. Dans le second cas, pour assurer une intelligibilité aisée

à la lecture ou même à la seule audition, «il sera parfois opportun de suivre

l'exemple de Jérôme et de Luther en faisant passer dans le texte des données

issues d'autres formes textuelles particulièrement représentatives de la lecture
chrétienne traditionnelle de l'Ancien Testament» (p. 112).

Sans aucun doute, une diversification du mode de traduction en fonction
des destinataires et de l'emploi qui sera fait du texte s'impose; elle s'impose

pour toute traduction qui veuille atteindre son but. Mais la diversité des

destinataires et des fonctions que le texte traduit doit remplir ne présuppose

pas une diversité de textes de départ. Ou bien le texte établi à l'aide de la

critique textuelle est cohérent et intelligible et dès lors traduisible, ou bien il ne



CRITIQUE TEXTUELLE DE L'ANCIEN TESTAMENT 207

l'est pas. S'il l'est, le traducteur le rendra en vue du public auquel la traduction
devra s'adresser, il déclarera sa version comme traduction de telle et telle
étape de la transmission du texte biblique et il pourra toujours y joindre des

annotations informatives. Si le texte établi n'est pas intelligible, il n'est pas du
ressort du traducteur de le rendre compréhensible. Ainsi le verset 8 de II
Samuel 23 du texte massorétique est-il tout à fait intelligible et le traducteur
n'aura pas de peine de traduire ••wbwrt uni par «appartenant à l'élite de

garde» ou quelqu'autre expression et de noter en bas de page qu'à un stade

plus ancien le texte avait probablement ^vnw au lieu de raun yur>.

Le fait qu'une Eglise chrétienne utilise une certaine traduction implique la

reconnaissance de la normativité du texte qu'elle traduit. La décision de

traduire telle forme textuelle de l'Ancien Testament plutôt qu'une autre (texte
tibérien, grec alexandrin, texte éclectique...) est dès lors une décision
essentiellement théologique. Et il me semble que cette décision ne relève ni de la

critique textuelle ni de la traduction mais de l'autorité des Eglises qui doivent,
après une analyse du processus de canonisation et d'autorisation qui était à

l'œuvre aux différents moments de l'histoire, choisir le texte à accepter
comme normatif et par conséquent à traduire.

Le présent manuel sera une aide inestimable pour l'établissement de

l'apparat critique d'une édition du texte massorétique (des réflexions à ce propos
nous sont promises pour les volumes suivants); par le rassemblement et
l'évaluation prudente des données pour chaque cas problématique de la
critique textuelle, il est une mine inépuisable pour l'exègète de l'Ancien Testament;

il laisse cependant le traducteur — soucieux de donner la traduction
d'un texte normatif pour sa communauté — non seulement devant l'éventail
des possibilités mais encore dans l'embarras du choix.

Le premier volume du Rapport final du Cornile pour l'analyse textuelle de

l'Ancien Testament hébreu institué par l'Alliance Biblique Universelle, qui a

non seulement l'avantage d'être rédigé en français, mais encore celui d'exposer

honnêtement et sobrement ses prémices, questions et conclusions, est loin
de clore la question de la critique textuelle de l'Ancien Testament hébreu; il
rouvre plutôt le champ d'investigation dans ce domaine et il trouvera dès lors
sa place — indispensable — dans la bibliothèque de tous ceux qui s'occupent
du texte de l'Ancien Testament.


	Études critiques : critique textuelle de l'Ancien Testament

