
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Confesser sa foi aujourd'hui

Autor: Mottu, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 145-165

CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI*

Henry Mottu

Au seuil de cette brève réflexion sur la question de la confession de foi, il me
semble approprié de citer ce fragment du Traité de la liberté chrétienne de
Luther qui me servira de guide :

«Qui pourrait concevoir les richesses et la gloire de la vie chrétienne? Elle peut
tout et elle possède tout, elle ne manque de rien. Elle est maître du péché, de la mort
et de l'enfer et, tout en même temps, la servante complaisante et utile de tous. Hélas
la voici aujourd'hui ignorée dans le monde entier: on ne l'y prêche ni ne la recherche,
au point que nous méconnaissons nous-mêmes le nom que nous portons; nous ne
savons pas pourquoi nous sommes chrétiens ni pourquoi nous sommes appelés de ce

nom. C'est assurément en rapport avec Christ que nous sommes ainsi nommés, mais
non d'un Christ absent : il habite en nous, lorsque nous croyons en lui, à vrai dire, et
lorsque, en toute réciprocité, nous sommes Christ l'un pour l'autre, agissant à l'égard
de ceux que nous approchons selon ce qu'il fait pour nous. Tout au contraire, des

doctrines d'hommes ne nous apprennent aujourd'hui qu'à courir après nos mérites,
nos récompenses et toute autre chose qui serait à nous. De Christ, nous n'avons fait
qu'un exacteur aux exigences beaucoup plus sévères que celles de Moïse»1.

Quels sont les points essentiels dont chaque Eglise et chaque chrétien
doivent tenir compte, lorsque cette Eglise et ce chrétien entreprennent de

confesser leur foi? Ce beau texte de Luther m'amène à en distinguer trois.
Il s'agit tout d'abord de savoir pourquoi l'on est chrétien en face d'une

«méconnaissance», comme dit le Réformateur, qui n'est pas seulement le fait
de notre entourage ou de notre culture, mais qui se trouve à l'intérieur de

nous-mêmes. Cette première question consiste à déterminer, en acceptant de

nous la poser à nous-mêmes avant de la poser aux autres, au nom de qui ou au

nom de quoi en définitive nous sommes ce que nous sommes.
Mais une seconde question surgit aussitôt, dans la mesure où notre

confession s'adresse non à «un Christ absent», mais au Christ qui habite en nous

par son Esprit et se rend intelligible à autrui. Nous sommes appelés à être en

effet, comme dit Luther encore, «Christ l'un pour l'autre». Or comment
rendre Christ ou ce que nous disons de lui présent à notre génération? Com-

*Je remercie Klauspeter Blaser, auteur d'un article récent sur: «La première
thèse du Synode de Barmen dans le contexte théologique actuel », in : R ThPh 116,1984,
II, p. 85-103, pour ses conseils et suggestions, notamment dans le choix de quelques
confessions de foi modernes que l'on pourra consulter à la suite de cet article.

1 Traité de la liberté chrétienne (1520), in: Œuvres, Genève, Labor et Fides, 1966,

tome II, p. 297-298.



146 HENRY MOTTU

ment le confesser dans un langage crédible et accessible au plus grand nombre?

C'est tout le problème du langage qui nous est ainsi posé.

Enfin, toute confession de foi se réfère nécessairement à une situation qui
lui est particulière. Ainsi le Réformateur polémiquait contre les mérites et

contre une image terrifiante du Christ. Mais quels sont nos fronts de combat

aujourd'hui? En vue de quoi et contre quoi sommes-nous chrétiens et chrétiens

réformés? Car, explicitement ou implicitement, toute confession de foi
implique une mise en cause des Puissances qui cherchent à asservir l'humanité.

Nous proposerons en outre, à la fin de cet article, quelques exemples de

confessions de foi actuelles, pour nourrir une réflexion qui, vu l'ampleur des

problèmes tant théoriques que pratiques soulevés par une telle question, se

voudra ecclésiale au sens le plus large du terme.

1. Pourquoi sommes-nous chrétiens?

Quelles sont nos racines, quelle est notre identité, plus précisément même:

quelle est notre identité protestante aujourd'hui? Tel est l'horizon, il faut oser
le dire, qui se trouve ouvert par le fait même que l'on s'interroge sur la
confession de foi.

Or ce qui est nouveau aujourd'hui, lorsqu'on étudie de près les nombreuses
«confessions de foi» de personnalités contemporaines, c'est l'insertion dans

ces textes d'une réflexion de la foi sur elle-même2. La foi, sommée de dire ses

raisons, fait retour critiquement sur ses propres racines et ses propres
allégeances de fond. «Quand je dis Dieu... », selon le titre d'un ouvrage de Jacques

Pohier, que dis-je au juste, que suis-je prêt à assumer intellectuellement et

concrètement? Ce même auteur, d'ailleurs, s'exprime avec une saine franchise:

«La vocation me faisait dire la foi d'abord à cause des autres: Dieu et les

humains. Maintenant, c'est presque d'abord à cause de moi3». Autrement dit :

la confession de foi aujourd'hui relève d'une caractéristique de l'identité
personnelle de chacun en rapport avec la nécessité d'identifier le Dieu auquel on

croit et sans doute les dieux auxquels on ne croit pas. D'une part, en effet, la

confession de foi relève d'une nécessité objective qui ne dépend pas de nos
états d'âme individuels ou de la situation culturelle du moment: de tout
temps, en effet, aujourd'hui comme hier. l'Eglise doit parler et. si possible,

2 Cf. par exemple. René Marié, «Une confession de foi pour notre temps?» in:
Etudes, octobre 1972, p. 447-456. suivi d'une confession de foi de l'auteur, p. 456-458.
Voir aussi: Une brassée de confessions de foi. présentées par Henri Fesquet, Paris,

Seuil, 1979 (cf. compte rendu, infra).
3 Jacques Pohier, «Pourquoi dire Dieu? Comment? A qui?», in: Lumière et Vie,

novembre-décembre 1979, N° 145 (numéro spécial sur: Redire la foi. Confessions et

controverses actuelles), p. 62 (55-69).



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 147

parler clairement. Mais, d'autre part, parce qu'il y a partout actuellement
doute ou du moins interrogation sur ce queyc crois, je suis appelé à me joindre
à d'autres chrétiens pour nommer ce que nous croyons aujourd'hui. Identité
personnelle et identité ecclésiale sont solidaires, quand se présente de façon
impérieuse la tâche d'identifier convenablement le Dieu auquel nous croyons.
En confessant l'identité de Dieu, je confesse du même coup l'identité qu'il me
confère, notamment la filialité. Bonhoeffer l'écrivait déjà: «Que croyons-
nous vraiment! C'est-à-dire de telle façon que notre vie en dépende?»4

Il se trouve donc qu'aucune Eglise ou communauté ne peut esquiver
longtemps sans dommage l'accomplissement d'une telle tâche. Beaucoup se

demandent, non sans raison, si, dans le courant du XIXe siècle, nos Eglises, en

renonçant à l'aspect juridique des confessions et aux «formulaires» à signer,
n'en sont pas arrivées, dans la pratique, à supprimer l'aspect normatif de la
confession et à répandre l'idée déplorable que confesser signifie automatiquement

«imposer» ou même «exclure»5. Une confession, cependant, il faut le

rappeler, n'exprime pas ce que chacun «doit» croire (et notamment le

voisin!), mais elle balise un certain terrain, signale une identité tant personnelle
que collective, ouvre un horizon de sens, engage enfin existentiellement. Les

symboles anciens sont, ne l'oublions pas, des confessions de foi baptismales,
où les baptisés confessent le Dieu qui les a régénérés. Une confession, en ce

sens, est un acte communautaire, une proposition de sens et surtout un acte

liturgique (notamment baptismal) et doxologique beaucoup plus qu'une
prétention de régulation juridique. Quelle est donc l'Eglise qui pourrait prétendre
s'en passer? Certes, personne n'a envie de reprendre à nouveaux frais les

débats de nos aïeux entre «libéraux» et «orthodoxes». Ce qu'il faut voir, en

revanche, c'est que la question de la confession de foi s'est déplacée: sortie de

querelles intestines, elle paraît être devenue une question de vie ou de mort
pour des Eglises affrontées aujourd'hui au nihilisme, au non-sens, aux menaces

globales qui pèsent sur notre planète. Plus que jamais, les Eglises sont
sommées de dire publiquement et positivement ce qu'elles croient et ce qu'elles

espèrent.

4 Résistance et soumission, Genève, Labor et Fides, nouvelle éd., 1973, p. 389.
5 Cf. à ce sujet, Klauspeter Blaser, «Die Abschaffung des Glaubensbekenntnisses

in der Schweiz, dargestellt am Beispiel der Waadt (1839)», in: Zwingliana, Bd. XV,
Heft 5, 1981, 1, p. 382-396. Le Titre I de ia «Constitution de l'Eglise nationale protestante

de Genève» contient une Déclaration, qui affirme: «L'Eglise nationale protestante

de Genève reconnaît pour son seul chef Jésus-Christ, Sauveur des hommes» et on
précise un peu plus loin: «Elle ouvre ses portes à tous les protestants du canton de

Genève, sans leur imposer aucune Confession de foi». Quant au Titre VI, article 38, il
porte: «Chaque pasteur enseigne et prêche librement l'Evangile sous sa propre responsabilité.

Cette liberté ne peut être restreinte ni par des confessions de foi ni par des

formulaires liturgiques». On en reste donc à une compréhension purement négative de
la confession de foi comme une contrainte juridique et théologique, qui serait «imposée»

à tous et qui «restreindrait» la liberté de chaque pasteur.



148 HENRY MOTTU

Mais aussitôt que l'on soulève cette question, de bons esprits objectent, et

ils n'ont pas complètement tort, qu'un texte unique serait plutôt diviseur que
rassembleur et qu'il réduirait la richesse des expériences multiples à un seul

dénominateur commun. Or, chacun sait qu'un dénominateur commun aboutit

à des formules de compromis lénifiantes et qui ne disent plus rien. «Qui,
demande-t-on, fera une confession suffisamment universelle pour que tous et

chacun s'y retrouvent?»6. Dans ces conditions, et pour parer au risque
d'aboutir à un texte unique insipide, il faut préciser que l'intention de ceux qui
invitent les Eglises à formuler leur foi et leur espérance n'est nullement de

ramener l'expérience de foi à un seul «texte». Il s'agit, au contraire, plus
modestement, de commencer par inviter les Eglises et les communautés à

produire des textes qui réinterprètent, dans chaque situation donnée, la foi de

toujours. C'est d'ailleurs ce à quoi s'emploie, depuis quelques années, le

Conseil œcuménique des Eglises et, en particulier, la Commission de «Foi et

Constitution»7. Entre la simple et parfois paresseuse répétition du Symbole
des Apôtres et le foisonnement de textes reflétant presque directement
l'expérience concrète, il devrait y avoir une voie médiane misant sur la conciliarité

et amenant telle Eglise locale à se reconnaître dans un ou plusieurs textes

majeurs. C'est la raison pour laquelle il convient de distinguer entre les

niveaux de normativité et de travailler créativement et modestement. Toute
production actuelle n'est pas comparable, par exemple, à un texte tel que celui
de Barmen. Telle confession de foi d'un chrétien, même eminent, n'oblige pas
de la même manière qu'un texte ecclésial. Et même s'il faut s'encourager les

uns les autres à créer, personne ne songe à remplacer les anciennes confessions,

qui ont pour elles leur réception. Une confession qui peu à peu s'impose au gré

du sensus Ecclesiae est indicative, symbolique, doxologique. C'est un texte-
repère, une sorte de balise en haute mer, un «symbole» précisément, qui
contribue à fortifier, raffermir et parfois redresser la foi ou l'idée qu'on s'en

fait. Elle indique ce qu'une Eglise croit en tant que corps, sans préjuger de la foi

6 Jean-Paul Morley, un lecteur de Réforme, réagissant à un article de Roger Mehl
(in : Réforme, du 9 septembre 1978) qui insistait sur « l'urgence d'une confession de foi »,
cité par Jean-Paul Willaime, in: Lumière et Vie, numéro cité, p. 38 (23-39:
«Confessions de foi et logiques sociales»).

7 Cf. l'appel de Lukas Vischer qui, dès la conférence de Foi et Constitution de

Louvain en 1971, demandait : n'est-il pas « temps aujourd'hui de s'attacher résolument
à formuler ensemble les données fondamentales de la foi?» Cet appel sera suivi d'une
consultation sur: «Rendre compte de l'espérance qui est en nous» et qui aboutira
provisoirement au document de la conférence d'Accra (1974), cf. Uniting in Hope,
Genève, COE, 1975 ; la partie théologique du document a paru en français sous le titre :

«Affirmation de l'espérance qui est en Christ», in: Istina, vol. XX, 1975, p. 191-194.

L'effort de la Commission s'est poursuivi depuis lors, cf. Confessing our Faith around
the Worldl(\9%0), II (1983), III (1984), édité par Hans-Georg Link, COE, Genève

(Faith and Order Paper N° 104, 120 et 123) ainsi que The Roots ofOur Common Faith,
même éditeur (Faith and Order Paper N° 119), 1984 (cf. compte rendu, infra).



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 149

et des libres interprétations de chacun. Elle est un don plus qu'une performance

et elle est préparée, mais non remplacée, par les contributions de
chacun de ses membres. Elle peut être formulée par plusieurs, à l'issue d'un
lent travail commun, mais elle peut aussi être l'œuvre d'un seul. On se
souvient de la plaisanterie de Barth: «A Barmen, l'Eglise luthérienne a dormi,
tandis que l'Eglise réformée a veillé » De toute façon, en ce qui concerne notre
génération, il ne s'agit pas de travailler «pour l'éternité», mais de dire ensemble

provisoirement ce que nous croyons et tenons publiquement — sans trop
nous laisser intimider, voire paralyser par les célèbres «modèles» du passé.
Nos contemporains n'ont-ils pas, après tout, le droit de connaître en toute
clarté ce que nous croyons? On oublie trop souvent ce droit d'autrui sur nous.
Nous ne choisissons pas de confesser ou de ne pas confesser; nous devons le

faire, que nous le voulions ou non. Il s'agit là d'une «nécessité qui s'impose» à

nous (I Cor. 9,16), tout comme la proclamation de la foi, puisque la confession
est la réponse des croyants à l'offre divine du salut et non pas simplement une
affaire de circonstances.

Au reste, si un élément majeur ressort des travaux des spécialistes, c'est
bien l'étonnante liberté des premiers chrétiens à ce sujet. Le Nouveau Testament,

en effet, abonde en formules variées. Tantôt nous y rencontrons des

formules binaires, essentiellement christologiques, tantôt nous y décelons des

formules déjà ternaires. Tantôt les hymnes sont assez développés, tantôt tout
se résume en une seule acclamation: «Jésus est Seigneur!» Une telle liberté
devrait nous encourager à œuvrer au sein du contexte propre à chaque situation,

pour que les chrétiens redisent avec leurs mots la foi au Dieu Père, Fils et

Saint-Esprit.

2. Comment confesser?

Le second point est plus délicat encore et il concerne la question du
«comment?». Car la confession de foi pose la question du langage, dans la

mesure où il n'y a pas d'identité sans langage. Nous touchons là à un problème
complexe, dont nous ne pouvons ici qu'esquisser les contours à grands traits.

En effet, toute confession de foi se meut entre deux pôles: l'histoire et

l'actualité, l'universalité et le particulier, la normativité et le circonstanciel. En

toute confession se mêlent inextricablement un aspect traditionnel, liturgique
et doxologique et un aspect militant, polémique, voire provocant. Toute
formule «navigue», si l'on nous permet cette expression, entre ces deux

dimensions, celle de nos enracinements historiques et celle de l'actualité d'une
situation culturelle et politique toujours changeante. Jürgen Moltmann
déclare à ce propos: «Par rapport à Jésus, les confessions de foi sont immuables;

mais par rapport aux titres du Christ, elles demeurent ouvertes et modi-



150 HENRY MOTTU

fiables.»8 Il s'ensuit que dans tel contexte Jésus sera confessé comme le

Libérateur, dans tel autre comme l'Intercesseur, dans tel autre encore comme
le Maître du temps, le Logos, Parole éternelle de Dieu et qui est Dieu. Il s'agit
toujours d'oser dire ici et maintenant ce que signifie Jésus le Christ pour ceux
et celles qui le confessent comme leur Seigneur. Si le réfèrent est universel,
immuable, sa signification est particulière, modifiable.

Mais qu'est-ce à dire en pratique? Si, par exemple, on choisit de reprendre

pour la liturgie le Symbole des Apôtres, en le faisant précéder comme il se doit
de la déclaration suivante: «Confessons maintenant la foi chrétienne, en

disant, dans la communion de l'Eglise universelle... », on gagnera sur le plan de

l'universalité et, sans doute, de la profondeur symbolique ce qu'on perdra
toutefois sur le plan de l'engagement concret. En effet, en «récitant» cet

antique Symbole, dont les premières formulations remontent probablement
au IVe siècle et qui fut plus tard adopté en Gaule comme texte catéchétique et

liturgique9, l'on confesse la foi, bien sûr, mais confesse-t-on aussi ce qui nous
oblige aujourd'hui, et avec nos mots, quand nous disons: «Je crois»?
Pouvons-nous vraiment faire passer dans l'espace ouvert par les mots du Symbole
ce qui est spécifique des peurs et des espoirs de notre temps? La confession de

foi vire dès lors au document, voire au monument, que l'on «visite» certes

volontiers, puisqu'il résiste à l'usure du temps mieux que maintes formulations

actualisantes, mais provoque-t-elle encore à la réflexion et à l'action?
Plus encore, une confession de foi n'a pas d'abord à être expliquée; elle doit
être crue. Or, dès que l'on entre dans les problèmes de signification, on est bien

obligé d'aborder la naissance virginale, la descente aux enfers, la signification
du terme: «communion des saints», la résurrection de la chair (que l'on
corrige le plus souvent, pour ne pas contredire I Corinthiens 15, 50, en
«résurrection des corps» ou «résurrection des morts»). Bref, si l'aspect éducatif
du Symbole ne saurait être nié — et c'est la raison pour laquelle les

Réformateurs n'ont cessé de l'expliquer et de le proposer dans leurs catéchismes —,
il n'en reste pas moins qu'il ne relève pas directement les défis que la foi doit
aujourd'hui affronter dans l'espérance. Ce qu'il faut sans cesse interpréter et

expliquer n'est plus une confession de foi. Nous croyons bien ce que nos
ancêtres croyaient, mais non point comme ils le croyaient, avec les mêmes

mots et les mêmes représentations.
Si, à l'inverse, l'on se porte sur l'autre pôle et que l'on propose à l'assemblée

cultuelle une confession de foi moderne, on dira par exemple avec Michel
Bouttier et Daniel Lys (dont on lira plus loin le texte de Montpellier) : « Pour le

8 Cf. «La confession de foi en Jésus-Christ. Réflexions bibliques et théologiques»,
in: Une confession de foi œcuménique?Numéro spécial de Concilium, N° 138, 1978,

p. 25 (23-30).
9 Cf. «Le caractère historiquement marqué du Symbole des Apôtres» de Alasdair

Heron, in: Concilium, numéro cité, p. 31-38.



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 151

monde et pour moi, j'ai confiance en Jésus de Nazareth...», en renonçant à

tout dire, et notamment l'identité du Dieu trinitaire, et en insistant plutôt sur
le caractère libérateur de la foi en Jésus aujourd'hui. On gagne alors en
actualité ce qu'on perd en profondeur symbolique et liturgique. Ces deux
auteurs ont d'ailleurs assez de modestie et d'humour pour reconnaître eux-
mêmes que le moderne vieillit plus vite que l'ancien! En se portant trop
unilatéralement peut-être sur ce pôle actualisant, les pasteurs de ma génération

ont pu prêter le flanc à la critique de vouloir «faire moderne» à tout prix,
en perdant de vue l'universalité de la foi. Il faut veiller ici, c'est incontestable,
au danger de la banalisation. Dire que Jésus est «mon Frère», que «je ne crois

pas à la guerre», que «tout est possible», etc. est certes «sympathique», mais

peut aussi devenir très vite banal et, en définitive, n'engager à rien, sinon à se

faire plaisir avec de vaines paroles.
C'est la raison pour laquelle les pasteurs, sentant instinctivement ces

difficultés, alternent sagement les formules et choisissent tantôt de dire le Symbole

des Apôtres ou, ce qui se fait plus souvent que naguère, le Symbole
œcuménique de Nicée-Constantinople de 381 (pour marquer notre communion

avec les Eglises orthodoxes)10, tantôt de prononcer une confession de foi
actuelle. D'autres auteurs ont proposé des paraphrases du Symbole, telle
Dorothée Solle (Jésus le Révolutionnaire, sur le modèle quelque peu
effervescent de «l'Idéologie allemande»...) ' ' ou tel le théologien hollandais
Schoonenberg dont on lira le texte plus loin. Ces paraphrases ont le double avantage
de se risquer à dire quelque chose de spécifique sur Dieu, sans en rester un peu
frileusement à des généralités incontestables, et de s'en tenir le plus souvent12
à la structure trinitaire du Credo.

Dans ce délicat travail de transcription, les travaux des experts au sujet de

l'insertion liturgique, cultuelle et doxologique des formules de foi sont éclai-

10 Dans le recueil de Suisse romande Psaumes et Cantiques 1976), au numéro 171, le
fameux Filioque ne s'y trouve pas, ce que personnellement je salue par déférence envers
la tradition orthodoxe, mais ce qui eût dû tout de même faire l'objet d'un débat

approfondi ; contre cet escamotage, cf. l'article de Jean Anderfuhren, « L'Esprit-Saint
procède-t-il du Père (et du Fils)?», in: La Vie Protestante du 21 mai 1982.

11 Cf. l'article très critique sur la confession de Montpellier et celle de D. Solle:
«Deux confessions de foi (essai de lecture symptomale croisée)» de Jacques Proust,
in: Etudes théologiques et religieuses. 1980, 1, p. 55-70. Le texte de Solle, où l'auteur
voit «une philosophie préhégélienne et prékantienne de type idéaliste, plus proche des

spéculations de Paracelse, de Weigel, des van Helmont ou de Jacob Boehme que de

celles du matérialisme dialectique » est reproduit en allemand et en français aux p. 68

et 70. Pour le texte de Montpellier, voir plus loin.
12 Mais pas toujours. Proust, dans l'article cité, estime que le texte de Solle, où

«Dieu» joue sans conteste le rôle le plus important (bien que l'Esprit et Jésus-Christ
soient effectivement nommés et distingués), n'est pas authentiquement trinitaire; à

l'inverse, le texte de Montpellier «gomme» la transcendance de son premier principe au

bénéfice du seul Jésus, appelé non pas Jésus-Christ, mais Jésus de Nazareth, p. 57.



152 HENRY MOTTU

rants, dans la mesure où la confession de foi parle le plus généralement la

langue de la louange et de la reconnaissance. A cet égard, les théologiens
devraient recourir plus souvent au charisme des artistes et des poètes. Une
confession n'est pas une dogmatique résumée ou une dissertation théologique;

sa langue est ou devrait être rythmée, mystique et, pour suivre Paul

Ricoeur, «iconique». Elle devrait être avant tout surprenante, clairement
formulée pour être comprise et suffisamment inédite pour étonner. Elle
devrait prendre le croyant, tout comme l'incroyant, pour ainsi dire à revers, en
révélant au premier l'ampleur de sa responsabilité et au second la foi vécue des

croyants, et non celle qu'on leur prête. Ne serait-ce pas finalement la langue
poétique qui seule est à même de tenir ensemble les deux pôles mentionnés
plus haut et de les réunir en une synthèse harmonieuse d'ancien et de nouveau,
mixte qui se trouve être la définition même du mot «symbole», «jeter
ensemble»? Car c'est le poète qui «sent» le mieux les solidarités universelles
et ce qui vit au cœur de tous.

3. Confesser en vue de quoi?

La confession de foi, en troisième lieu, s'inscrit nécessairement dans un
contexte précis, en vue de proposer une clarification de la foi confrontée à un
certain nombre d'enjeux et de défis. Ce caractère implicitement ou explicitement

polémique est incontournable et vouloir l'esquiver est une échappatoire.
«Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle...»: ainsi les formules de

Barmen n'hésitaient pas à viser en toute clarté les «Chrétiens allemands» et
leur mouvement. C'est toujours, en effet, «à l'occasion de» qu'une confession
apparaît — d'une crise, d'une hérésie, d'un tournant historique. Elle a toujours
un caractère exceptionnel et elle précise, à l'occasion d'un conflit majeur, la foi
de l'Eglise fidèle, en se référant aux textes normatifs antérieurs. Proclamer la

seigneurie de Dieu et de sa Parole, c'est dire liturgiquement et se déclarer prêt à

en payer le prix que ce n'est pas César qui est seigneur. Il y a même des

moments dans l'histoire où le «confesseur» précisément doit payer de sa vie
sa fidélité à Dieu seul, car il faut obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes. Barth dit
quelque part qu'il n'y a pas de confession terminée, «d'état de confession»,
mais qu'il n'y a que des «situations de confession»13. «Seul celui qui confesse

quelque chose devra aussi entreprendre quelque chose, et seul celui qui aura
entrepris quelque chose devra aussi s'en expliquer» (K. Blaser). Un lien — qui
devrait être plus explicite encore aujourd'hui que dans les Symboles baptismaux

ou conciliaires de l'Eglise ancienne — existe ou devrait toujours exister
entre la foi et l'action éthique à laquelle elle engage. Dans cette ligne, on lira par

13 «Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen», in: Theologische Fragen

und Antworten, Zollikon, 1957, p. 259-260 (cité par Blaser, art. cité à la note 5,

p. 394).



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 153

exemple dans le texte de Montpellier: «Ainsi je ne crois à la fatalité ni de la

guerre, ni de la haine, ni de la catastrophe, ni de la mort... » Ou encore, avec les
réformés de Corée du Sud, on dira: «Nous croyons que comme Jésus a vécu
avec et pour les opprimés, les pauvres et les exclus en Judée, ainsi devons-nous
vivre aujourd'hui avec les opprimés, les pauvres et les exclus et partager leur
destinée. Tout comme Jésus notre Seigneur fut témoin de la vérité devant
Ponce-Pilate, le représentant de l'Empire romain, ainsi devons-nous rendre

courageusement témoignage à la vérité aujourd'hui. »14 Ainsi, confesser sa foi,
c'est toujours protester contre toutes les Puissances et les Dominations qui
nous tiennent en esclavage, en les nommant s'il le faut par leur nom.

Mais la «protestation » de foi a trait également à ce que nous croyons en fait
et donc à ce que nous ne croyons plus au sein d'une culture donnée. Ce n'est

pas seulement contre tel Etat totalitaire que la foi se tourne, mais aussi contre
telle caricature que l'on donne d'elle-même : « Non, Dieu n'est pas ce que notre
religion en a fait...», «non, Dieu n'est pas tout-puissant comme nous croyons
que les dieux le sont...» — en homologie douteuse avec nos fantasmes de

toute-puissance; «non, Dieu n'est pas réductible à ce que l'on en a fait ou à ce

que l'on en dit... » Cet aspect n'a pas à figurer forcément dans un texte, mais il
est inhérent au processus, souvent conflictuel, par lequel une Eglise se donne

une confession de foi. Il faut peut-être mettre en garde actuellement les Eglises

contre le retour à un certain folklore pseudo-œcuménique, qui, sous prétexte
de beauté et d'esthétisme liturgique, ne nous engagerait à rien. Quoi qu'il en

soit, le débat se trouve à nouveau ouvert au sujet du contenu même de la foi.

Qu'une Eglise se décide à réouvrir un tel débat est toujours un signe de sa

vitalité, mais qu'elle en ait peur est aussi un signe de sa décadence. Car les

consultations préalables, souvent longues et laborieuses, ne vont pas sans de

durs conflits. Une Eglise qui a peur des conflits n'est-elle pas une Eglise sans

Credo!
Un dernier point mérite d'être relevé. On s'interroge de divers côtés si les

Eglises réformées ne devraient pas aujourd'hui préciser le sens de leur foi, et

cela moins pour s'affirmer face au catholicisme que pour contribuer
positivement au dialogue œcuménique. Des réformés incolores ou silencieux ne

seraient utiles à personne et l'Eglise universelle est en droit d'attendre de leur

part un langage clair. Nous nous contenterons de signaler ici quelques

éléments de cette contribution possible, sans pouvoir entrer dans le débat lui-
même15.

14 Cf. «Déclaration de chrétiens coréens» (1973), in: Reformed Witness Today. A

collection ofConfessions and Statements ofFaith issued by Reformed Churches, éd. par
Lukas Vischer, Berne, 1982, p. 88.

15 Cf. l'ouvrage cité à la note précédente (issu de la consultation de l'Alliance réformée

mondiale à Leuenberg en 1981) ainsi qu'un texte dactylographié résumant les

résultats de cette conférence: «Confessions and confessing in the Reformed Tradition
today», 15 p.



154 HENRY MOTTU

La Réforme calvinienne, tout d'abord, part de l'affirmation de la
souveraineté et de la gloire de Dieu dans l'histoire, sa «majesté» étant confessée en

rapport conflictuel et dialectique avec les faits sociaux, les pouvoirs, le droit, la

justice et l'injustice, etc. Ce point ne mériterait-il pas de figurer dans une
confession, puisqu'aussi bien les Eglises se heurtent partout à la réalité de la

manipulation de l'information, de l'idolâtrie de l'argent et de l'exercice du

pouvoir? Il y aurait là tout un travail à faire pour retranscrire en notre langage
les anciens lieux théologiques que sont, en terrain réformé, la Providence de

Dieu, son Election ainsi que le droit de résistance envers un Etat injuste.
La notion d'alliance, en second lieu, et d'alliance de Dieu en Jésus-Christ

en tant qu'être humain, a toujours été un aspect significatif de notre tradition.
Alliance, pacte, sceau, ces notions ne devraient-elles pas être réinterprétées
dans une confession, en un temps où les droits fondamentaux de la personne
humaine sont si souvent bafoués? Rappel salutaire à l'adresse de certaines

Eglises dites «réformées» d'Afrique du Sud...16

Enfin, la référence aux Ecritures saintes, et en particulier à l'Ancien
Testament, l'autorité dernière étant conférée à l'Ecriture seule (sola Scriptura), ne
devrait-elle pas y être également incluse, pour préciser l'instance qui seule

détient l'autorité dans l'Eglise et dans le monde? Nous pensons ici à

l'antisémitisme — et des textes majeurs sont proposés actuellement à la réflexion
des chrétiens, émanant notamment des milieux confessants de l'Eglise
allemande — 17, à la question de l'infaillibilité et de l'autorité papales, au rappel de

la Loi qui, chez Calvin, n'est pas seulement accusatrice, mais aussi formatrice
(«un degré, dit-il, pour venir à Christ»). Ces éléments ne pourraient-ils pas
être pertinents eu égard à nos engagements dans les conflits sociaux, raciaux et

politiques de notre temps, où les Eglises ont tant de fois failli en imitant de

Conrart le silence prudent?

La confession de foi est la croyance rendue publique. Il faut donc qu'elle
soit compréhensible au plus grand nombre, courte et si possible inattendue.
Son langage doit rassembler, surprendre et inviter à la prière. Den Glauben

16 Cf. à cet égard, la Déclaration finale de la Conférence des Chrétiens Noirs réformés
de Hammanskraal (Afrique du Sud) d'octobre 1981 que l'on pourra lire plus loin
(appendice, 7).

17 Voir à ce sujet, «Les initiatives du Synode de Rhénanie pour comprendre la

signification du peuple d'Israël» de Edmond Jacob, suivi de la « Déclaration du Synode
évangélique de Rhénanie » 1978), in : Etudes théologiques et religieuses, 1982, 2, p. 209-
211 et p. 212-215.



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 155

beten, disait Luther. Il n'est dans l'intention de personne d'éliminer les textes
anciens, mais de les prolonger en les actualisant diversement dans le langage

d'aujourd'hui. On va en lire ci-après quelques exemples. Et que ces divers
langages reflètent la culture et l'histoire dans lesquelles ils sont situés ne leur
enlève pas, mais leur confère la validité provisoire qui est la leur. Confesser

notre foi là où nous sommes, avec nos mots et nos questions, avec nos
certitudes et nos perplexités, est indispensable, si l'on tient à maintenir à la
confession son caractère d'engagement. Pensons notamment à la situation
baptismale aujourd'hui, mais aussi aux cérémonies de mariage ou aux services

funèbres. Il ne s'agit pas de «se mettre d'accord» sur une formule unique
au gré d'un coup de force, en taisant d'ailleurs d'autres questions ou d'autres
conflits; il ne s'agit pas de «s'entendre» entre appareils ecclésiastiques ou
commissions spécialisées sur le dos d'un peuple de Dieu réduit au silence; il
s'agit de commencer par échanger nos confessions, en faisant circuler nos
expériences de foi d'un continent à l'autre et d'une tradition à l'autre. Echange

conciliaire, qui paraît seul à même de préparer à long terme un concile
vraiment universel. Cette recherche communautaire ne fait que commencer;
puisse-t-elle aider les pasteurs, anciens, chrétiens engagés à mieux «rendre

compte de l'espérance qui est en eux».
N'oublions pas que cette quête n'aura de sens qu'à la condition d'être

enracinée dans la prière. Avant de prononcer le Symbole, les chrétiens orthodoxes

d'Orient prononcent la prière suivante, bien dans la ligne de Philippiens

2:

«Aimons-nous les uns les autres pour que nous puissions confesser notre foi d'un
même sentiment, le Père, le Fils et le Saint-Esprit, Trinité consubstantielle et
indivisible».

APPENDICES

1. L'ESPÉRANCE CONFESSÉE PAR MARTIN-LUTHER KlNG (1964) 18

1 «Je refuse de croire que les circonstances actuelles rendent les hommes

moralement incapables de remplir la tâche éternelle que leur a confiée le

Créateur et de faire fructifier les talents qui leur ont été attribués à leur

naissance.

2 Je refuse de croire que l'être humain ne soit qu 'un fétu depaille ballottépar
le courant de la vie, sans avoir la possibilité d'influencer en quoi que ce soit

le cours des événements.

18 Ce texte n'est pas formellement une confession de foi; il s'agit d'un extrait du
discours d'acceptation du prix Nobel de la paix à Oslo, le 10 décembre 1964, tiré de:

Marlin-Luther King. Un an après son assassinat le 4 avril 1968, Cahiers de la
Réconciliation, Paris, N° spécial, avril 1969, p. 46-47.



156 HENRY MOTTU

3 Je refuse de partager l'avis de ceux qui prétendent que l'homme est à ce

point captifde la nuit sans étoiles du racisme et de la guerre que l'aurore
radieuse de la paix et de la fraternité ne pourra jamais devenir une réalité.

4 Je refuse défaire mienne la prédiction cynique que les peuples descendront
l'un après l'autre, entraînés dans le tourbillon du militarisme, vers l'enfer
de la destruction thermonucléaire.

5 Je crois que la vérité désarmée et l'amour sans condition auront le dernier
mot effectivement. Le bien, même vaincu provisoirement, demeure

toujours plus fort que le mal.

6 Je crois fermement que, même au milieu des obus qui éclatent et des

canons qui tonnent, il reste l'espoir d'un matin radieux.

7 J'ose croire qu 'un jour tous les habitants de la terre pourront recevoir trois
repas par jour pour la santé de leur corps, l'éducation et la culture pour la
santé de leur esprit, l'égalité et la liberté pour la santé de leur âme.

8 Je crois que les hommes qui vivent pour les autres parviendront un jour à

rebâtir ce que les égoïstes ont détruit.

9 Je crois aussi qu 'un jour toute l'humanité s'inclinera devant la puissance
de Dieu. Je crois que la bonté salvatrice et pacifique deviendra un jour la
lot. Le loup et l'agneau pourront se reposer ensemble, chaque être humain
pourra s'asseoir sous son figuier, dans sa vigne, et personne n 'aura plus de

raison d'avoir peur.

10 Je crois fermement que nous l'emporterons».

2. Confession de foi de Montpellier (1968)19

1 «Pour le monde et pour moi, j'ai confiance en Jésus de Nazareth.

"Cf. Confesser sa foi aujourd'hui, in: Etudes théologiques et religieuses, 1971, 3,

p. 252 (avec des réactions critiques, notamment au sujet de l'absence de Dieu comme
Père ainsi que de la structure trinitaire, de l'insistance peut-être trop accentuée sur
l'horizontalité, etc. et les commentaires de Daniel Lys et de Michel Bouttier, p. 253-
274, le tout suivi d'un dossier contenant d'autres essais anciens et modernes, p. 275-
296). Sur ce texte, cf. aussi l'article de Jacques Proust, dans la même Revue,
mentionné à la note 11. Ne devrait-on pas d'ailleurs corriger chaque fois « homme » par « être
humain», pour inclure nos compagnes et nos sœurs? Problème de langage et, derrière le

langage, de la reconnaissance d'autrui...



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 157

2 // est le seul Sauveur et Maître.

3 11 a été l'homme véritable,

comme nul homme ne peut l'être par lui-même.

4 // est mort sur une croix pour les autres et pour le monde comme pour
moi.

5 // est ressuscité.

6 // est présent dans tous les hommes
et pour les servir il recrute son Eglise
sans tenir compte de nos distinctions.

1 II agit par les hommes dans l'histoire pour la mener à son but, un univers
réconcilié dans l'amour.

8 Ainsi je ne crois à la fatalité ni de la guerre, ni de la haine, m de la
catastrophe, ni de la mort,
parce que je crois que Jésus libère l'homme pour des décisions libres.

9 Grâce à lui ma vie a un sens, l'univers aussi.

10 Pour le monde et pour mot, j'espère en Jésus de Nazareth:
Il vient. »

* *

3. Paraphrase du «Symbole de Nicée-Constantinople» par Schoonenberg

(1973)20

1 «Je crois en Dieu, le créateur des origines et de l'avenir, à qui nous pouvons
dire dans l'Esprit de Jésus: «Père!»

2 Je crois en Jésus, le Christ, Serviteur de Dieu et Fils bien-aimé.

3 // est venu en plénitude de Dieu vers nous et en lui toute la plénitude de

Dieu habite corporellement.

20 Cf. Henk van der Linde, « Les nouvelles confessions de foi », in : Une confession
de foi œcuménique? Concilium, N° 138, 1978, p. 117. Ce texte, traduit du néerlandais
par sœur Marie Claes des bénédictines de Quévy, Belgique, est tiré de: P. Schoonenberg,

Il est le Dieu des hommes, Paris, 1973,p. 218.Ala ligne l,j'aienlevé«Abba»;j'ai
ajouté à la ligne 2 : «Je crois» et Jésus, «le Christ»; aux lignes 3 à 6, j'ai remplacé «qui»
par «II»; à la ligne 10, j'ai ajouté «Je confesse» au lieu de «et» et j'ai corrigé «qui peut
attendre ce royaume et se dépenser à son service » par : « qui attend ce royaume et se met
à son service»; à la ligne 12, j'ai ajouté «J'attends» au lieu de «Et» et ai remplacé
«habite» par «habitera», pour unifier avec le «sera tout en tous».



158 HENRY MOTTU

4 II a œuvré pour notre guérison, il a rompu des barrières humaines, il a dit
des paroles de vie éternelle.

5 Pourcelamême, ilaétérejeté, il a souffert pour notre délivrance, ilestmort
sur la croix.

6 lia été ressuscité par Dieu pour vivre en nous et se dresser au cœur de

l'avenir promis à la création tout entière.

1 Je crois en l'Esprit de Dieu et de Jésus qui parle par les prophètes et nous
conduit vers la vérité tout entière.

8 Je confesse le royaume de Dieu maintenant et dans l'éternité.

9 Je confesse l'Eglise qui attend ce royaume et se met à son service.

10 Je confesse la libération de tout péché et la force qui rend capable d'ai¬

mer.

11 J'attends la création nouvelle où lajustice habitera et où Dieu sera tout en
tous».

4. Confession de foi lors de la conférence de Nairobi (1975)21

1 «Au sein d'un monde qui propose
de multiples seigneurs politiques
et de multiples sauveurs, profanes ou religieux,
nous confessons avec assurance

que Jésus-Christ est le seul Sauveur et Seigneur.

21 Ce texte est le résumé sous la forme d'un hymne, qui rappelle Philippiens 2, 5-11,
de la Section I: Confesser le Christ aujourd'hui, dans le rapport de la 5e Assemblée du
Conseil œcuménique des Eglises à Nairobi (1975), Briser les barrières, IDOC-France,
L'Harmattan, 1976, p. 147-148. Dans le texte de Nairobi, la ligne 3 était précédée par:
«Au milieu des appels d'angoisse et des cris des opprimés qui s'élèvent aujourd'hui,
nous sommes conduits par le Saint-Esprit à confesser que Jésus-Christ est notre divin
confesseur». La ligne 4 était précédée par: «Le Christ, qui est notre grand prêtre,
transmet la nouvelle alliance de Dieu à la fois par le salut et par le service. Par la

puissance de la croix, le Christ promet lajustice de Dieu et ordonne l'instauration d'une
justice authentique. En vertu du sacerdoce royal, les chrétiens sont appelés à se consacrer

aussi bien à l'évangélisation qu'à l'action sociale». Christ est donc confessé comme
le Seigneur (ligne 1), le divin Confesseur (ligne 3), notre grand prêtre (ligne 4) que nous
sommes appelés à suivre dans une obéissance coûteuse.



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 159

Nous croyons fermement que l'Evangile
a le pouvoir de libérer et d'unir
tous les enfants de Dieu dans le monde entier.

Nous plaçons notre confiance en la Parole de Dieu
révélée dans les saintes Ecritures,
et confessons à la fois notre faiblesse humaine
et notre force qui vient de Dieu.

Nous avons reçu pour mission de proclamer
l'Evangile du Christ jusqu'aux extrémités du monde;
en même temps nous avons reçu l'ordre de lutter
pour que s'accomplisse la volonté de Dieu,
qui veut la paix, la justice et la liberté

pour la société tout entière.

Conduits par le Saint-Esprit,
nous confessons le Christ
dans la souffrance et dans la joie.

Il est mort et ressuscité;

nous avons été baptisés en sa mort
afin que nous menions une vie nouvelle.

Nous sommes engagés à le suivre
dans une obéissance coûteuse.

Son nom est au-dessus de tout nom,
afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse
dans les cieux, sur la terre et sous la terre,
et que toute langue confesse

que le Seigneur, c 'est Jésus, le Christ,
à la gloire de Dieu le Père».

5. Vers lmdée d'un «Credo fondamental» (J. Delumeau) (1977)?22

«Ma conviction est donc qu'il existe un noyau dur, profond et irréductible

au cœur des grandes expériences chrétiennes — ou, si l'on préfère, un
capital génétique commun à elles toutes. Mais il appartient aux hommes de

chaque génération de trouver la formulation qui leur convient le mieux d'un

22 Jean Delumeau, Le christianisme va-t-il mourir? Eans, Hachette, Livre de poche
(collection Pluriel), 1977, nouv. éd. revue et augmentée, p. 132-133.



160 HENRY MOTTU

Credo fondamental grâce auquel les fidèles du XXe siècle rejoindront ceux de

la primitive Eglise, et les chrétiens d'Europe leurs frères des autres continents.
Il y a des langages, mais un seul Message. Posant la nécessité absolue d'un
minimum doctrinal — qui laisserait libres beaucoup d'options autour — je
crois exprimer une pressante revendication des chrétiens anonymes de notre
époque en même temps que je retrouve le souhait, non entendu au XVIe siècle,

des humanistes les plus iréniques qui tentèrent alors d'éviter la cassure
religieuse de l'Occident.

Au christianisme «éclaté» des siècles antérieurs, il n'est que temps de

substituer enfin un christianisme à lafois réunifié et divers, donc acceptant des

options théologiques différentes, voire divergentes, pourvu qu'elles ne mettent

pas en cause un Credo fondamental, simple et accessible à tous et dont la

formulation pourrait être réexaminée d'âge en âge.

Or ce Credo fondamental, il existe déjà et il ne constitue en aucune manière

un «œcuménisme à bon marché». Est-ce rien, en effet, face à l'incroyance, à

l'indifférence et au doute qui nous entourent, d'affirmer que Jésus est le fils de

Dieu et qu'il est ressuscité? Est-ce rien de croire que tous les hommes sont
appelés au bonheur éternel? Est-ce rien de proclamer l'Evangile des Béatitudes

dans un monde où sévissent tant de haines et d'injustices? Est-ce rien de

croire que dans la communion — Eucharistie catholique ou Cène protestante
— le fidèle rencontre son Sauveur? Pourquoi dès lors attendre pour proclamer
la réunion des chrétiens que les théologiens et les appareils ecclésiastiques se

soient mis d'accord sur telle ou telle doctrine particulière concernant le

baptême, l'Eucharistie ou l'Immaculée Conception? L'expérience du passé

prouve que cette méthode n'est pas la bonne et que c'est la démarche inverse

qu'il faut entreprendre. Il existe à la fois au niveau théologique et dans le

concret du vécu religieux suffisamment de points communs entre les fidèles
des différentes dénominations chrétiennes pour qu'on puisse dépasser les

allergies d'autrefois et aller hardiment de l'avant».

«Mon Credo»23

«Je crois que Jésus est Dieufait homme; je crois qu 'il est ressuscité et qu 'en

ces deux affirmations réside l'essentiel de la foi chrétienne, me souvenant de la

parole de saint Paul: «Si, de ta bouche, tu confesses que Jésus est Seigneur et si,

dans ton cœur, tu crois que Dieu l'a ressuscité des morts, tu seras sauvé» (Rom.

10,9). Je crois que, grâce au salut par Jésus, nous ne sommes pas des condamnés

à mort mais que nous sommes au contraire appelés à vivre éternellement

avec lui. Je crois en la puissance de l'Esprit et donc en la Trinité sainte. Ces

déclarations prouvent assez que j'accepte humblement la nécessité pour la

23 Op. cit., p. 270-271 (en réponse à André Frossard), Annexe II, Débat. Notons

que la position «érasmienne» de l'auteur sera développée dans un ouvrage à paraître:
Ce que je crois.



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 161

raison humaine de s'incliner devant le Mystère divin qui ne contredit pas la
science mais la déborde par le haut.

Je considère en outre comme faisant partie de la plus authentique orthodoxie

chrétienne leparadoxe des «Béatitudes» et le discours eschatologique que
Matthieu (25,31-46) place dans la bouche de Jésus. Les paroles de «folie»;
«Heureux les doux, les affligés, les affamés de justice, les miséricordieux, les

cœurs purs, les artisans de paix» devraient figurer dans le Credo chrétien du
XXe siècle de même que le critère de jugement solennellement précisé par
Jésus: «J'ai eu faim et vous m'avez donné à manger, j'ai eu soifet vous m'avez
donné à boire, etc. ». Devrait encore yfigurer le souhaitformulé par le Seigneur
le Jeudi Saint : «Père, comme toi tu es en moi et moien toi, qu'eux aussi soient
un en nous afin que le monde croie que tu m'as envoyé» (Jean 17,21). Jeprends,

quant à moi, cette prière au pied de la lettre et je pense que l'Eglise divisée entre
Catholiques, Protestants, Orthodoxes, etc., mais aussi entre Intégristes et

Progressistes rend un contre-témoignage permanent quifait écran entre Jésus et le
monde moderne. C'estpourquoijesuggère, en dépit dfs attaques et des calomnies
dont je suis l'objet, que les Chrétiens se réunissent pour définir leurs croyances
communes — le Credo fondamental — et qu'ils créent ainsi la condition
première pour que le Saint-Esprit puisse agirparmi nous, effacer les incompréhensions

du passé et nous rendre crédibles aux yeux de nos contemporains».

6. Credo d'une messe paysanne au Nicaragua (1978)24

1 «Je crois, Seigneur, fermement
que de ton imagination prodigue
tout ce monde est né,

que de ta main d'artiste
de peintre primitiviste
la beauté fleurit:
les étoiles et la lune,
les petites maisons, les lagunes,
les petits bateaux qui naviguent
sur le fleuve vers la mer,
les immenses plantations de café

et les blanches cotonneries
et les bois mutilés

par la hache criminelle.

24 Musique et paroles de Carlos Mejia Godoy, poète nicaraguayen, reproduit in :

Foi et Vie, «Spiritualité des libérations populaires», Sept. 1981, N° 4/5, p. 113-114.



162 HENRY MOTTU

2 Je crois en toi
architecte, ingénieur,
artisan, menuisier,

maçon et constructeur.

3 Je crois en toi,
créateur de la pensée,
de la musique, du vent,

de la paix et de l'amour.

4 Je crois en toi Christ ouvrier
lumière de lumière véritable
et unique Fils de Dieu
qui pour sauver le monde
dans le ventre humble et pur de Marie
pris chair.

5 Je crois que tu fus frappé
torturé au milieu de railleries
et martyrisé sur la croix
à l'époque du prêteur Pilate
l'impérialiste romain,
voyou sans âme
qui, se lavant les mains,
voulut effacer la terreur.

6 Je crois en toi, compagnon,
Christ humain, Christ ouvrier,
vainqueur de la mort;
par ton sacrifice immense
tu as engendré l'homme nouveau

pour la libération.

1 Tu ressuscites tous les jours
dans chaque bras qui se lève

pour défendre le peuple
de la domination des oppresseurs,
car tu es vivant dans les champs,
dans l'usine, dans l'école.

Je crois en ta lutte sans trêve

je crois en ta résurrection. »

*

* *



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 163

7. Déclaration finale de la conférence de Hammanskraal (Afrique
duSud)(1981)25

«Pour la premièrefois depuis trois cents ans, des chrétiens Noirs réformés en
Afrique du Sud se sont réunis pour discuter la signification du fait d'être Noirs et
réformés.

En tant que Noirs en Afrique du Sud, nous sommes actuellement opprimés,
sans pouvoir, sans voix, dans le pays de notre naissance. Dépossédés de notre
terre, nous sommes des personnes déplacées, confinées sur 13% du territoire et

privées de notre droit de citoyens. Etre Noir signifie être déshumanisé et souffrir
sous une myriade de lois injustes.

Nous rejetons l'Interprétation de la tradition réformée identifiée à l'oppression,

au racisme et à la justification de la tyrannie. Nous relevons en effet, dans

cette Interprétation, les points suivants:

1. La Parole de Dieu y est assujettie aux exigences d'une idéologie culturelle
et raciste et mise à son service.

2. La seigneurie de Jésus-Christ y est restreinte à un étroit domaine «spiri¬
tuel», alors que le reste de la vie est abandonné au pouvoir de faux
dieux.

3. La vie du chrétien y est compartimentée et l'on nie sa responsabilité
d'engagement dans le monde pour le Royaume de Dieu.

4. L'exigence d'allégeance aveugle à l'Etat est considérée comme divinement
instituée.

5. On y décèle l'hérésie suivante: l'unité de l'Eglise est de type mystique; les

données ethniques et culturelles deviennent en fait une «marque», c'est-

à-dire une caractéristique essentielle de l'Eglise.

Dans l'esprit de la vraie tradition réformée, nous réaffirmons cependant

que:

1. La Parole de Dieu est l'autorité suprême et le principe directeur qui nous
révèle tout ce que nous devons connaître de la volonté de Dieu pour toute
l'existence des êtres humains ; c 'est cette Parole qui donne la vie et offre une
libération qui est totale et complète.

2. Le Christ est Seigneur de toute vie, même dans les situations où sa sei¬

gneurie n'est pas aisément reconnue; notre tâche dans la vie, c'est non

25 Texte reproduit in: Terre nouvelle, N° 17, mars-mai 1982, p. 14-15, avec des

témoignages, p. 5-15. Sur ce douloureux dossier, cf. Daniel Von Allmen, La théologie,
avocat ou critique de l'apartheid?, in: Etudes et rapports de l'Institut d'éthique sociale,

N° 25, Lausanne et Berne, 1978.



164 HENRY MOTTU

seulement de reconnaître la seigneurie du Christ, mais aussi de la proclamer.

3. En tant que chrétiens, nous sommes responsables du monde dans lequel
nous vivons, et notre effort pour le réformerfait partie intégrante de notre
statut de disciples et du culte que nous rendons à Dieu.

4. Dieu a institué l'Etat et lui a donné l'autorité de gouverner le monde avec

justice et légitimité; c'est pourquoi nous n 'obéissons au gouvernement que
dans la mesure où ses lois et ses décrets ne sont pas en contradiction avec la
Parole de Dieu ; l'obéissance aux autorités terrestres ne va pas plus loin que
l'obéissance à Dieu ne le permet.

5. L'Unité de l'Eglise doit se manifester de manière visible dans un seul

peuple de Dieu; le Corps du Christ est indivisible; cela signifie que les

barrières de race, de culture, d'ethnicité, de langue et de sexe doivent être
dépassées.

Notre première démarche en ce sens consiste à déclarer sans équivoque que
/apartheid est péché et que sa justification morale et théologique est une
parodie de l'Evangile, une trahison de la tradition réformée et une hérésie.

Dans cette lutte que nous partageons avec tout notre peuple, nous tirons
courage et réconfort, dans la vie comme dans la mort, de l'assurance qui nous
est donnée par la Confession des Pays-Bas, selon laquelle: «Les fidèles et élus

seront couronnés de gloire et d'honneur. Le Fils de Dieu confessera leur nom
devant Dieu son Père. Toutes larmes seront essuyées de leurs yeux; et leur
cause, qui est actuellement condamnée par plusieurs juges et magistrats
comme hérétique et impie, sera alors reconnue comme la propre cause du Fils
de Dieu»26. Telle est notre tradition. C'est pour cela que nous allons
lutter».

8. Confession de foi (1984)27

1 «Jésus, je crois en toi.

Je crois que tu es un homme du même sang que nous, de la même douleur,
du même effort, de la même espérance.

26 Allusion à l'article 37 de la Confession des Pays-Bas, cf. édition française, in : Le
Catéchisme de Jean Calvin, suivi de la Confession de La Rochelle et de la Confession des

Pays-Bas, Paris, Je Sers et Genève, Labor, 1934, p. 237. « Par plusieurs juges et magistrats»

est une variante, adoptée par la déclaration sud-africaine; le texte dit: «par les

juges et magistrats».
27 Un texte du pasteur Pierre Couprie, in : Cahiers de l'Association des Pasteurs de

France, N° 15, novembre 1984, p. 7.



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 165

2 Je crois que tu es le Fils de Dieu, l'image et la présence du Dieu suprême et

mystérieux qui a fait l'univers et le soutient.

3 Je crois que tu es mort crucifiépar notrefaute et que tu es proche de tous les

suppliciés;

4 que tu es ressuscité réellement et mystérieusement, et que tu vis pour
toujours, présent chaque jour dans ton royaume et dans notre
existence.

5 Par toi, je crois que le Dieu infini est pour nous un Père plein d'amour.

6 Par toi, je crois que l'Esprit de Dieu, l'Esprit Saint, agit sur terre où et

quand il veut, assemble les croyants, éclaire l'Evangile, et nous annonce
notre résurrection, le renouvellement du monde et la vie éternelle dans la

justice et la joie de Dieu.

Jésus, j'espère en toi».

(Textes choisis par H. Mottu)


	Confesser sa foi aujourd'hui

