Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Confesser sa foi aujourd’hui

Autor: Mottu, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 145-165

CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUT*

HENRY MOTTU

Auseuil de cette bréve réflexion sur la question de la confession de foi, il me
semble approprié de citer ce fragment du Traité de la liberté chrétienne de
Luther qui me servira de guide:

«Qui pourrait concevoir les richesses et la gloire de la vie chrétienne? Elle peut
tout et elle posséde tout, elle ne manque de rien. Elle est maitre du péché, de la mort
et de I’enfer et, tout en méme temps, la servante complaisante et utile de tous. Hélas!
la voici aujourd’hui ignorée dans le monde entier: on ne I’y préche ni ne la recherche,
au point que nous méconnaissons nous-mémes le nom que nous portons; nous ne
savons pas pourquoi nous sommes chrétiens ni pourquoi nous sommes appelés de ce
nom. C’est assurément en rapport avec Christ que nous sommes ainsi nommes, mais
non d’un Christ absent: il habite en nous, lorsque nous croyons en lui, a vrai dire, et
lorsque, en toute réciprocité, nous sommes Christ I'un pour I'autre, agissant a I'égard
de ceux que nous approchons selon ce qu’il fait pour nous. Tout au contraire, des
doctrines d’hommes ne nous apprennent aujourd’hui qu’a courir aprés nos merites,
nos récompenses et toute autre chose qui serait a nous. De Christ, nous n’avons fait
qu’un exacteur aux exigences beaucoup plus sévéres que celles de Moise» .

Quels sont les points essentiels dont chaque Eglise et chaque chrétien
doivent tenir compte, lorsque cette Eglise et ce chrétien entreprennent de
confesser leur foi? Ce beau texte de Luther m’ameéne a en distinguer trois.

Il s’agit tout d’abord de savoir pourquoi I'on est chrétien en face d’une
«méconnaissance», comme dit le Réformateur, qui n’est pas seulement le fait
de notre entourage ou de notre culture, mais qui se trouve a I'intérieur de
nous-mémes. Cette premiére question consiste a déterminer, en acceptant de
nous la poser a nous-mémes avant de la poser aux autres, au nom de qui ou au
nom de quoi en définitive nous sommes ce que nous Sommes.

Mais une seconde question surgit aussitot, dans la mesure ou notre con-
fession s’adresse non a «un Christ absent», mais au Christ qui habite en nous
par son Esprit et se rend intelligible & autrui. Nous sommes appelés a étre en
effet, comme dit Luther encore, «Christ 'un pour l'autre». Or comment
rendre Christ ou ce que nous disons de lui présent a notre génération? Com-

* Je remercie KLAUSPETER BLASER, auteur d’un article récent sur: «La premiere
thése du Synode de Barmen dans le contexte théologique actuel», in: RThPh 116, 1984,
I, p. 85-103, pour ses conseils et suggestions, notamment dans le choix de quelques
confessions de foi modernes que Ion pourra consulter a la suite de cet article.

' Traité de la liberté chrétienne (1520), in: (Euvres, Genéve, Labor et Fides, 1966,
tome II, p. 297-298.



146 HENRY MOTTU

ment le confesser dans un langage crédible et accessible au plus grand nom-
bre? C’est tout le probléme du langage qui nous est ainsi poseé.

Enfin, toute confession de foi se référe nécessairement a une situation qui
lui est particuliere. Ainsi le Réformateur polémiquait contre les mérites et
contre une image terrifiante du Christ. Mais quels sont nos fronts de combat
aujourd’hui? En vue de quoi et contre quoi sommes-nous chrétiens et chré-
tiens réformés? Car, explicitement ou implicitement, toute confession de foi
implique une mise en cause des Puissances qui cherchent a asservir I’huma-
nité.

Nous proposerons en outre, a la fin de cet article, quelques exemples de
confessions de foi actuelles, pour nourrir une réflexion qui, vu 'ampleur des
problemes tant théoriques que pratiques soulevés par une telle question, se
voudra ecclésiale au sens le plus large du terme.

1. Pourquoi sommes-nous chrétiens?

Quelles sont nos racines, quelle est notre identité, plus précisément méme:
quelle est notre identité protestante aujourd’hui? Tel est I’horizon, il faut oser
le dire, qui se trouve ouvert par le fait méme que ’on s’interroge sur la con-
fession de foi.

Or ce qui est nouveau aujourd’hui, lorsqu’on étudie de pres les nombreuses
«confessions de foi» de personnalités contemporaines, c’est I'insertion dans
ces textes d’une réflexion de la foi sur elle-méme?2. La foi, sommee de dire ses
raisons, fait retour critiquement sur ses propres racines et ses propres allé-
geances de fond. «Quand je dis Dieu...», selon le titre d’un ouvrage de Jacques
Pohier, que dis-je au juste, que suis-je prét a assumer intellectuellement et
concrétement? Ce méme auteur, d’ailleurs, s’exprime avec une saine franchi-
se: «La vocation me faisait dire la foi d’abord a cause des autres: Dieu et les
humains. Maintenant, ¢’est presque d’abord a cause de moi?». Autrement dit:
la confession de foi aujourd’hui reléve d’une caractéristique de I'identité per-
sonnelle de chacun en rapport avec la nécessité d’identifier le Dieu auquel on
croit et sans doute les dieux auxquels on ne croit pas. D’une part, en effet, la
confession de foi reléve d’une nécessité objective qui ne dépend pas de nos
¢tats d’ame individuels ou de la situation culturelle du moment: de tout
temps, en effet, aujourd’hui comme hier, I'Eglise doit parler et, si possible,

2 Cf. par exemple, RENE MARLE, « Une confession de foi pour notre temps?» in:
Etudes, octobre 1972, p. 447-456, suivi d’une confession de foi de I'auteur, p. 456-458.
Voir aussi: Une brassée de confessions de foi, présentées par HENRI FESQUET, Paris,
Seuil, 1979 (cf. compte rendu, infra).

3 JACQUES POHIER, « Pourquoi dire Dieu? Comment? A qui?», in: Lumieére et Vie,
novembre-décembre 1979, N° 145 (numéro spécial sur: Redire la foi. Confessions et
controverses actuelles), p. 62 (55-69).



CONFESSER SA FOI AUJOURD'HUI 147

parler clairement. Mais, d’autre part, parce qu’il y a partout actuellement
doute ou du moins interrogation sur ce que je crois, je suis appelé a me joindre
a d’autres chrétiens pour nommer ce que nous croyons aujourd’hui. Identité
personnelle et identité ecclésiale sont solidaires, quand se présente de fagon
impérieuse la tiche d’identifier convenablement le Dieu auquel nous croyons.
En confessant 'identité de Dieu, je confesse du méme coup I'identité qu’Il me
confere, notamment la filialité. Bonhoeffer ’écrivait déja: «Que croyons-
nous vraiment? C’est-a-dire de telle fagon que notre vie en dépende ?»#

I1 se trouve donc qu’aucune Eglise ou communauté ne peut esquiver long-
temps sans dommage I'accomplissement d’une telle tdche. Beaucoup se
demandent, non sans raison, si, dans le courant du XIX¢ siécle, nos Eglises, en
renongant a 'aspect juridique des confessions et aux «formulaires» a signer,
n’en sont pas arrivées, dans la pratique, a supprimer ’aspect normatif de la
confession et a répandre I'idée déplorable que confesser signifie automatique-
ment «imposer» ou méme «exclure»>. Une confession, cependant, il faut le
rappeler, n’exprime pas ce que chacun «doit» croire (et notamment le voi-
sin!), mais elle balise un certain terrain, signale une identité tant personnelle
que collective, ouvre un horizon de sens, engage enfin existentiellement. Les
symboles anciens sont, ne 'oublions pas, des confessions de foi baptismales,
ou les baptisés confessent le Dieu qui les a régénérés. Une confession, en ce
sens, est un acte communautaire, une proposition de sens et surtout un acte
liturgique (notamment baptismal) et doxologique beaucoup plus qu’une pré-
tention de régulation juridique. Quelle est donc I’'Eglise qui pourrait prétendre
s’en passer? Certes, personne n’a envie de reprendre a nouveaux frais les
débats de nos aleux entre «libéraux» et «orthodoxes». Ce qu’il faut voir, en
revanche, c’est que la question de la confession de foi s’est déplacee: sortie de
querelles intestines, elle parait étre devenue une question de vie ou de mort
pour des Eglises affrontées aujourd’hui au nihilisme, au non-sens, aux mena-
ces globales qui pésent sur notre planéte. Plus que jamais, les Eglises sont
sommeées de dire publiquement et positivement ce qu’elles croient et ce qu’el-
les espérent.

* Résistance et soumission, Genéve, Labor et Fides, nouvelle éd., 1973, p. 389.

5 Cf. a ce sujet, KLAUSPETER BLASER, « Die Abschaffung des Glaubensbekenntnisses
in der Schweiz, dargestellt am Beispiel der Waadt (1839)», in: Zwingliana, Bd. XV,
Heft 5, 1981, 1, p. 382-396. Le Titre I de la « Constitution de I’Eglise nationale protes-
tante de Genéve» contient une Déclaration, qui affirme: « L’Eglise nationale protes-
tante de Genéve reconnait pour son seul chef Jésus-Christ, Sauveur des hommes» et on
précise un peu plus loin: «Elle ouvre ses portes a tous les protestants du canton dp
Geneve, sans leur imposer aucune Confession de foi». Quant au Titre VI, article 38, 1l
porte: « Chaque pasteur enseigne et préche librement ’Evangile sous sa propre respon-
sabilité. Cette liberté ne peut étre restreinte ni par des confessions de foi ni par des
formulaires liturgiques». On en reste donc a une compréhension purement ﬂéga‘_l"e de
la confession de foi comme une contrainte juridique et théologique, qui serait «impo-
sée» & tous et qui «restreindrait» la liberté de chaque pasteur.



148 HENRY MOTTU

Mais aussitot que I’on souléve cette question, de bons esprits objectent, et
ils n’ont pas completement tort, qu'un texte unique serait plutdt diviseur que
rassembleur et qu’il réduirait la richesse des expériences multiples a un seul
dénominateur commun. Or, chacun sait qu'un dénominateur commun abou-
tit a des formules de compromis Iénifiantes et qui ne disent plus rien. «Qui,
demande-t-on, fera une confession suffisamment universelle pour que tous et
chacun s’y retrouvent?»% Dans ces conditions, et pour parer au risque
d’aboutir a un texte unique insipide, il faut préciser que I'intention de ceux qui
invitent les Eglises a formuler leur foi et leur espérance n’est nullement de
ramener ’expérience de foi a un seul «texte». Il s’agit, au contraire, plus
modestement, de commencer par inviter les Eglises et les communautés a
produire des textes qui réinterprétent, dans chaque situation donnée, la foi de
toujours. C’est d’ailleurs ce a quoi s’emploie, depuis quelques années, le
Conseil cecuménique des Eglises et, en particulier, la Commission de «Foi et
Constitution»’, Entre la simple et parfois paresseuse répétition du Symbole
des Apotres et le foisonnement de textes reflétant presque directement 1’ex-
périence concrete, il devrait y avoir une voie médiane misant sur la concilia-
rit€¢ et amenant telle Eglise locale a se reconnaitre dans un ou plusieurs textes
majeurs. C’est la raison pour laquelle il convient de distinguer entre /es
niveaux de normativité et de travailler créativement et modestement. Toute
production actuelle n’est pas comparable, par exemple, a un texte tel que celui
de Barmen. Telle confession de foi dun chrétien, méme éminent, n’oblige pas
de la méme maniére qu’un texte ecclésial. Et méme s’il faut s’encourager les
uns les autres a créer, personne ne songe a remplacer les anciennes confessions,
qui ont pour elles leur réception. Une confession qui peu a peu s’impose au gre
du sensus Ecclesiae est indicative, symbolique, doxologique. C’est un texte-
repere, une sorte de balise en haute mer, un «symbole» précisément, qui
contribue a fortifier, raffermir et parfois redresser la foi ou I'idée qu’on s’en
fait. Elle indique ce qu’une Eglise croit en tant que corps, sans préjuger de la foi

6 JEAN-PAUL MORLEY, un lecteur de Réforme, réagissant a un article de ROGER MEHL
(in: Réforme, du 9 septembre 1978) qui insistait sur «I’urgence d’une confession de foi»,
cité par JEAN-PAUL WILLAIME, in: Lumiére et Vie, numéro cité, p. 38 (23-39: «Con-
fessions de foi et logiques sociales»).

7 Cf. l'appel de LukAs VISCHER qui, dés la conférence de Foi et Constitution de
Louvain en 1971, demandait: n’est-il pas «temps aujourd’hui de s’attacher résolument
a formuler ensemble les données fondamentales de la foi?» Cet appel sera suivi d’une
consultation sur; « Rendre compte de ’espérance qui est en nous» et qui aboutira
provisoirement au document de la conférence d’Accra (1974), cf. Uniting in Hope,
Geneve, COE, 1975, la partie théologique du document a paru en frangais sous le titre:
«Affirmation de I'espérance qui est en Christ», in: Istina, vol. XX, 1975, p. 191-194.
L’effort de la Commission s’est poursuivi depuis lors, cf. Confessing our Faith around
the World 1 (1980), 11 (1983), III (1984), édité par HANS-GEORG LINK, COE, Geneéve
(Faith and Order Paper N° 104, 120 et 123) ainsi que The Roots of Our Common Faith,
méme éditeur (Faith and Order Paper N° 119), 1984 (cf. compte rendu, infra).



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 149

et des libres interprétations de chacun. Elle est un don plus qu’une perfor-
mance et elle est préparée, mais non remplacée, par les contributions de
chacun de ses membres. Elle peut étre formulée par plusieurs, a Iissue d’un
lent travail commun, mais elle peut aussi étre ’ceuvre d’un seul. On se sou-
vient de la plaisanterie de Barth: « A Barmen, ’Eglise luthérienne a dormi,
tandis que I’Eglise réformée a veillé!» De toute fagon, en ce qui concerne notre
génération, il ne s’agit pas de travailler « pour ’éternité», mais de dire ensem-
ble provisoirement ce que nous croyons et tenons publiquement — sans trop
nous laisser intimider, voire paralyser par les célébres «modéles» du passé.
Nos contemporains n’ont-ils pas, aprés tout, le droit de connaitre en toute
clarté ce que nous croyons? On oublie trop souvent ce droit d’autrui sur nous.
Nous ne choisissons pas de confesser ou de ne pas confesser; nous devons le
faire, que nous le voulions ou non. Il s’agit 1a d’une «nécessité qui s'impose» a
nous (I Cor. 9,16), tout comme la proclamation de la foi, puisque la confession
est la réponse des croyants a I’offre divine du salut et non pas simplement une
affaire de circonstances.

Au reste, si un élément majeur ressort des travaux des spécialistes, c’est
bien I’étonnante /iberté des premiers chrétiens a ce sujet. Le Nouveau Testa-
ment, en effet, abonde en formules variées. Tantdt nous y rencontrons des
formules binaires, essentiellement christologiques, tantdt nous y décelons des
formules déja ternaires. Tantot les hymnes sont assez développés, tantéot tout
se résume en une seule acclamation: «Jésus est Seigneur!» Une telle liberté
devrait nous encourager a ceuvrer au sein du contexte propre a chaque situa-
tion, pour que les chrétiens redisent avec leurs mots la foi au Dieu Pére, Fils et
Saint-Esprit.

2. Comment confesser?

Le second .point est plus délicat encore et il concerne la question du
«comment?». Car la confession de foi pose la question du langage, dans la
mesure ou il n’y a pas d’identité sans langage. Nous touchons ld a un probléme
complexe, dont nous ne pouvons ici qu’esquisser les contours a grands traits.

En effet, toute confession de foi se meut entre deux podles: I'histoire et
Pactualité, 'universalité et le particulier, la normativité et le circonstanciel. En
toute confession se mélent inextricablement un aspect traditionnel, liturgique
et doxologique et un aspect militant, polémique, voire provocant. Toute
formule «navigue», si 'on nous permet cette expression, entre ces deux
dimensions, celle de nos enracinements historiques et celle de I'actualité d’une
situation culturelle et politique toujours changeante. Jiirgen Moltmann
déclare a ce propos: «Par rapport a Jésus, les confessions de foi sont immua-
bles; mais par rapport aux titres du Christ, elles demeurent ouvertes et modi-



150 HENRY MOTTU

fiables.»? Il s’ensuit que dans tel contexte Jésus sera confessé comme le
Libérateur, dans tel autre comme I'Intercesseur, dans tel autre encore comme
le Maitre du temps, le Logos, Parole éternelle de Dieu et qui est Dieu. Il s’agit
toujours d’oser dire ici et maintenant ce que signifie Jésus le Christ pour ceux
et celles qui le confessent comme leur Seigneur. Si le référent est universel,
immuable, sa signification est particuliere, modifiable.

Mais qu’est-ce a dire en pratique ? Si, par exemple, on choisit de reprendre
pour la liturgie le Symbole des Apotres, en le faisant précéder comme il se doit
de la déclaration suivante: «Confessons maintenant la foi chrétienne, en
disant, dans la communion de I’Eglise universelle... », on gagnera sur le plan de
I'universalité et, sans doute, de la profondeur symbolique ce qu’on perdra
toutefois sur le plan de I’engagement concret. En effet, en «récitant» cet
antique Symbole, dont les premiéres formulations remontent probablement
au I'V€siécle et qui fut plus tard adopté en Gaule comme texte catéchétique et
liturgique®, I’on confesse la foi, bien siir, mais confesse-t-on aussi ce qui nous
oblige aujourd’hui, et avec nos mots, quand nous disons: «Je crois»? Pou-
vons-nous vraiment faire passer dans ’espace ouvert par les mots du Symbole
ce qui est spécifique des peurs et des espoirs de notre temps? La confession de
fo1 vire dés lors au document, voire au monument, que 1’on «visite» certes
volontiers, puisqu’il résiste a I'usure du temps mieux que maintes formula-
tions actualisantes, mais provoque-t-elle encore a la réflexion et a I’action?
Plus encore, une confession de foi n’a pas d’abord a étre expliquée; elle doit
étre crue. Or, dés que I'on entre dans les problémes de signification, on est bien
oblige d’aborder la naissance virginale, la descente aux enfers, la signification
du terme: «communion des saints», la résurrection de la chair (que 'on
corrige le plus souvent, pour ne pas contredire I Corinthiens 15, 50, en «ré-
surrection des corps» ou «résurrection des morts»). Bref, si I’aspect éducatif
du Symbole ne saurait étre nié — et c’est la raison pour laquelle les Réfor-
mateurs n’ont cessé de I'expliquer et de le proposer dans leurs catéchismes —,
il n’en reste pas moins qu'’il ne reléve pas directement les défis que la foi doit
aujourd’hui affronter dans 'espérance. Ce qu’il faut sans cesse interpréter et
expliquer n’est plus une confession de foi. Nous croyons bien ce gue nos
ancétres croyaient, mais non point comme ils le croyaient, avec les mémes
mots et les mémes représentations.

Si, al'inverse, I’on se porte sur I’autre pole et que I’on propose a I’'assemblée
cultuelle une confession de foi moderne, on dira par exemple avec Michel
Bouttier et Daniel Lys (dont on lira plus loin le texte de Montpellier): « Pourle

8 Cf. «La confession de foi en Jésus-Christ. Réflexions bibliques et théologiques»,
in: Une confession de foi ecuménique? Numéro spécial de Concilium, N° 138, 1978,
p. 25 (23-30).

? Cf. «Le caractére historiquement marqué du Symbole des Apotres» de ALASDAIR
HERON, in: Concilium, numéro cité, p. 31-38.



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 151

monde et pour moi, j’ai confiance en Jésus de Nazareth...», en renongant
tout dire, et notamment I'identité du Dieu trinitaire, et en insistant plutot sur
le caractére libérateur de la foi en Jésus aujourd’hui. On gagne alors en
actualité ce qu’on perd en profondeur symbolique et liturgique. Ces deux
auteurs ont d’ailleurs assez de modestie et d’humour pour reconnaitre eux-
mémes que le moderne vieillit plus vite que I'ancien! En se portant trop
unilatéralement peut-étre sur ce pole actualisant, les pasteurs de ma généra-
tion ont pu préter le flanc a la critique de vouloir «faire moderne» a tout prix,
en perdant de vue I'universalité de la foi. Il faut veiller ici, c’est incontestable,
au danger de la banalisation. Dire que Jésus est «mon Frére», que «je ne crois
pas a la guerre», que «tout est possible», etc. est certes «sympathique», mais
peut aussi devenir tres vite banal et, en définitive, n’engager a rien, sinon a se
faire plaisir avec de vaines paroles.

(C’est la raison pour laquelle les pasteurs, sentant instinctivement ces dif-
ficultés, alternent sagement les formules et choisissent tantot de dire le Sym-
bole des Apdtres ou, ce qui se fait plus souvent que naguére, le Symbole
wecumeénique de Nicée-Constantinople de 381 (pour marquer notre commu-
nion avec les Eglises orthodoxes) !9, tant6t de prononcer une confession de foi
actuelle. D’autres auteurs ont proposé des paraphrases du Symbole, telle
Dorothée Solle (Jésus le Révolutionnaire, sur le modéle quelque peu effer-
vescent de «I’Idéologie allemandex»...)'! ou tel le théologien hollandais Schoo-
nenberg dont on lira le texte plus loin. Ces paraphrases ont le double avantage
de se risquer a dire quelque chose de spécifique sur Dieu, sans en rester un peu
frileusement a des généralités incontestables, et de s’en tenir le plus souvent !?
a la structure trinitaire du Credo.

Dans ce délicat travail de transcription, les travaux des experts au sujet de
I'insertion liturgique, cultuelle et doxologique des formules de foi sont éclai-

10 Dans le recueil de Suisse romande Psaumes et Cantiques (1976), au numéro 171, le
fameux Filioque ne 8’y trouve pas, ce que personnellement je salue par déférence envers
la tradition orthodoxe, mais ce qui et di tout de méme faire I'objet d’un débat
approfondi; contre cet escamotage, cf. I’article de JEAN ANDERFUHREN, « L’Esprit-Saint
procéde-t-il du Pére (et du Fils)?», in: La Vie Protestante du 21 mai 1982.

1 Cf. I'article trés critique sur la confession de Montpellier et celle de D. SOLLE:
«Deux confessions de foi (essai de lecture symptomale croisée)» de JACQUES PROUST,
in: Etudes théologiques et religieuses, 1980, 1, p. 55-70. Le texte de SOLLE, ou I'auteur
voit «une philosophie préhégélienne et prékantienne de type idéaliste, plus proche des
spéculations de Paracelse, de Weigel, des van Helmont ou de Jacob Boehme que de
celles du matérialisme dialectique » (!), est reproduit en allemand et en frangais aux p. 68
et 70. Pour le texte de Montpellier, voir plus loin. ‘

12 Mais pas toujours. PROUST, dans I’article cité, estime que le texte de SOLLE, ou
«Dieu» joue sans conteste le role le plus important (bien que I'Esprit et Jé_su‘s-(?hrls:t
soient effectivement nommés et distingués), n’est pas authentiquemeqt trinitaire; a
Pinverse, le texte de Montpellier «gomme» la transcendance de son premier principe au
bénéfice du seul Jésus, appelé non pas Jésus-Christ, mais Jésus de Nazareth, p. 5.



152 HENRY MOTTU

rants, dans la mesure ou la confession de foi parle le plus généralement la
langue de la louange et de la reconnaissance. A cet égard, les théologiens
devraient recourir plus souvent au charisme des artistes et des poetes. Une
confession n’est pas une dogmatique résumeée ou une dissertation théologi-
que; sa langue est ou devrait étre rythmée, mystique et, pour suivre Paul
Ricoeur, «iconique». Elle devrait étre avant tout surprenante, clairement
formulée pour étre comprise et suffisamment inédite pour étonner. Elle
devrait prendre le croyant, tout comme I'incroyant, pour ainsi dire a revers, en
révélant au premier "Tampleur de sa responsabilité et au second la foi vécue des
croyants, et non celle qu’on leur préte. Ne serait-ce pas finalement la langue
poétique qui seule est a méme de tenir ensemble les deux pdles mentionnés
plus haut et de les réunir en une syntheése harmonieuse d’ancien et de nouveau,
mixte qui se trouve étre la définition méme du mot «symbole», «jeter
ensemble» ? Car c’est le poete qui «sent» le mieux les solidarités universelles
et ce qui vit au cceur de tous.

3. Confesser en vue de quoi?

La confession de foi, en troisiéme lieu, s’inscrit nécessairement dans un
contexte précis, en vue de proposer une clarification de la foi confrontée a un
certain nombre d’enjeux et de défis. Ce caractére implicitement ou explicite-
ment polémique est incontournable et vouloir I’'esquiver est une échappatoire.
«Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle...»: ainsi les formules de
Barmen n’hésitaient pas a viser en toute clarté les « Chrétiens allemands» et
leur mouvement. C’est toujours, en effet, «a I’occasion de» qu’une confession
apparait — d’une crise, d’une hérésie, d’'un tournant historique. Elle a toujours
un caractere exceptionnel et elle précise, a ’occasion d’un conflit majeur, la foi
de I’Eglise fidéle, en se référant aux textes normatifs antérieurs. Proclamer la
seigneurie de Dieu et de sa Parole, c’est dire liturgiquement et se déclarer prét a
en payer le prix que ce n’est pas César qui est seigneur. Il y a méme des
moments dans ’histoire ou le «confesseur» précisément doit payer de sa vie
sa fidélité a Dieu seul, car il faut obéir a Dieu plutét qu'aux hommes. Barth dit
quelque part qu’il n’y a pas de confession terminée, «d’état de confession»,
mais qu’il n’y a que des «situations de confession» 13. «Seul celui qui confesse
quelque chose devra aussi entreprendre quelque chose, et seul celul qui aura
entrepris quelque chose devra aussi s’en expliquer» (K. Blaser). Un lien — qui
devrait étre plus explicite encore aujourd’hui que dans les Symboles baptis-
maux ou conciliaires de ’Eglise ancienne — existe ou devrait toujours exister
entre la foi et 'action éthique a laquelle elle engage. Dans cette ligne, on lira par

13 «Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen», in: Theologische Fra-
gen und Antworten, Zollikon, 1957, p. 259-260 (cité par BLASER, art. cité a la note 5,
p. 394).



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 153

exemple dans le texte de Montpellier: « Ainsi je ne crois a la fatalité ni de la
guerre, ni de la haine, ni de la catastrophe, ni de la mort...» Ou encore, avec les
réformés de Corée du Sud, on dira: « Nous croyons que comme Jésus a vécu
avec et pour les opprimes, les pauvres et les exclus en Judée, ainsi devons-nous
vivre aujourd’hui avec les opprimés, les pauvres et les exclus et partager leur
destinée. Tout comme Jésus notre Seigneur fut témoin de la vérité devant
Ponce-Pilate, le représentant de ’'Empire romain, ainsi devons-nous rendre
courageusement témoignage a la vérité aujourd’hui.» 4 Ainsi, confesser sa foi,
c’est toujours protester contre toutes les Puissances et les Dominations qui
nous tiennent en esclavage, en les nommant s’il le faut par leur nom.

Mais la « protestation» de foi a trait également a ce que nous croyons en fait
et donc a ce que nous ne croyons plus au sein d’une culture donnée. Ce n’est
pas seulement contre tel Etat totalitaire que la foi se tourne, mais aussi contre
telle caricature que 'on donne d’elle-méme: « Non, Dieu n’est pas ce que notre
religion en a fait...», «non, Dieu n’est pas tout-puissant comme nous croyons
que les dieux le sont...» — en homologie douteuse avec nos fantasmes de
toute-puissance; «non, Dieu n’est pas réductible a ce que 'onen a faitoua ce
que ’on en dit...» Cet aspect n’a pas a figurer forcément dans un texte, mais il
est inhérent au processus, souvent conflictuel, par lequel une Eglise se donne
une confession de foi. Il faut peut-étre mettre en garde actuellement les Eglises
contre le retour a un certain folklore pseudo-cecuménique, qui, sous prétexte
de beauté et d’esthétisme liturgique, ne nous engagerait a rien. Quoi qu’il en
soit, le débat se trouve a nouveau ouvert au sujet du contenu méme de la foi.
Qu’une Eglise se décide a réouvrir un tel débat est toujours un signe de sa
vitalité, mais qu’elle en ait peur est aussi un signe de sa décadence. Car les
consultations préalables, souvent longues et laborieuses, ne vont pas sans de
durs conflits. Une Eglise qui a peur des conflits n’est-elle pas une Eglise sans
Credo?

Un dernier point mérite d’étre relevé. On s’interroge de divers cotés si les
Eglises réformées ne devraient pas aujourd’hui préciser le sens de leur foi, et
cela moins pour s’affirmer face au catholicisme que pour contribuer positi-
vement au dialogue cecuménique. Des réformés incolores ou silencieux ne
seraient utiles a personne et I'Eglise universelle est en droit d’attendre de leur
part un langage clair. Nous nous contenterons de signaler ici quelques €lé-
ments de cette contribution possible, sans pouvoir entrer dans le débat lui-
méme '3,

14 Cf. « Déclaration de chrétiens coréens» (1973), in: Reformed Witness Today. A
collection of Confessions and Statements of Faith issued by Reformed Churches, éd. par
Lukas VISCHER, Berne, 1982, p. 88.

Is Cf. 'ouvrage cité a la note précédente (issu de la consultation de UAlliance réfor-
mée mondiale 3 Leuenberg en 1981) ainsi qu’un texte dactylographié résuman't‘les
résultats de cette conférence: « Confessions and confessing in the Reformed Tradition
today», 15 p.



154 HENRY MOTTU

La Réforme calvinienne, tout d’abord, part de I’affirmation de la souve-
raineté et de la gloire de Dieu dans I’histoire, sa «majesté» étant confessée en
rapport conflictuel et dialectique avec les faits sociaux, les pouvoirs, le droit, la
justice et I'injustice, etc. Ce point ne meériterait-il pas de figurer dans une
confession, puisqu’aussi bien les Eglises se heurtent partout a la réalité de la
manipulation de I'information, de I'idolatrie de ’argent et de I’exercice du
pouvoir? Il y aurait la tout un travail a faire pour retranscrire en notre langage
les anciens lieux théologiques que sont, en terrain réformé, la Providence de
Dieu, son Election ainsi que le droit de résistance envers un Etat injuste.

La notion d’alliance, en second lieu, et d’alliance de Dieu en Jésus-Christ
en tant qu’étre humain, a toujours €té un aspect significatif de notre tradition.
Alliance, pacte, sceau, ces notions ne devraient-elles pas étre réinterprétées
dans une confession, en un temps ou les droits fondamentaux de la personne
humaine sont si souvent bafoués? Rappel salutaire a I’adresse de certaines
Eglises dites «réformées» d’Afrique du Sud...!®

Enfin, la référence aux Ecritures saintes, et en particulier a I’Ancien Tes-
tament, 'autorité derniére étant conférée a I’Ecriture seule (sola Scriptura), ne
devrait-elle pas y étre également incluse, pour préciser I'instance qui seule
détient I'autorité dans I’Eglise et dans le monde? Nous pensons ici a I’anti-
sémitisme — et des textes majeurs sont proposés actuellement a la réflexion
des chrétiens, émanant notamment des milieux confessants de I’Eglise alle-
mande — !7, a la question de I'infaillibilité et de 'autorité papales, au rappel de
la Loi qui, chez Calvin, n’est pas seulement accusatrice, mais aussi formatrice
(«un degré, dit-il, pour venir a Christ»). Ces ¢léments ne pourraient-ils pas
étre pertinents eu égard a nos engagements dans les conflits sociaux, raciaux et
politiques de notre temps, ou les Eglises ont tant de fois failli en imitant de
Conrart le silence prudent?

La confession de foi est la croyance rendue publique. Il faut donc qu’elle
soit compréhensible au plus grand nombre, courte (!) et si possible inattendue.
Son langage doit rassembler, surprendre et inviter a la priere. Den Glauben

16 Cf. a cet égard, la Déclaration finale de la Conférence des Chrétiens Noirs réformés
de Hammanskraal (Afrique du Sud) d’octobre 1981 que I'on pourra lire plus loin
(appendice, 7).

7 Voir a ce sujet, «Les initiatives du Synode de Rhénanie pour comprendre la
signification du peuple d’Israél» de EDMOND JACOB, suivide la « Déclaration du Synode
évangeélique de Rhénanie» (1978), in: Etudes théologiques et religieuses, 1982, 2, p. 209-
211 et p. 212-215.



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 155

beten, disait Luther. Il n’est dans I'intention de personne d’éliminer les textes
anciens, mais de les prolonger en les actualisant diversement dans le langage
d’aujourd’hui. On va en lire ci-aprés quelques exemples. Et que ces divers
langages reflétent la culture et ’histoire dans lesquelles ils sont situés ne leur
enléve pas, mais leur confére la validité provisoire qui est la leur. Confesser
notre foi la ot nous sommes, avec nos mots et nos questions, avec nos
certitudes et nos perplexités, est indispensable, si I’on tient a maintenir a la
confession son caractére d’engagement. Pensons notamment a la situation
baptismale aujourd’hui, mais aussi aux cérémonies de mariage ou aux servi-
ces funébres. Il ne s’agit pas de «se mettre d’accord» sur une formule unique
au gré d’un coup de force, en taisant d’ailleurs d’autres questions ou d’autres
conflits; il ne s’agit pas de «s’entendre» entre appareils ecclésiastiques ou
commissions spécialisées sur le dos d’un peuple de Dieu réduit au silence; il
s’agit de commencer par échanger nos confessions, en faisant circuler nos
expériences de foi d’un continent a I’autre et d’une tradition a I’autre. Echange
conciliaire, qui parait seul a méme de préparer a long terme un concile vrai-
ment universel. Cette recherche communautaire ne fait que commencer;
puisse-t-elle aider les pasteurs, anciens, chrétiens engagés a mieux «rendre
compte de I’espérance qui est en eux».

N’oublions pas que cette quéte n’aura de sens qu’a la condition d’étre en-
racinée dans la priére. Avant de prononcer le Symbole, les chrétiens ortho-
doxes d’Orient prononcent la priére suivante, bien dans la ligne de Philip-
piens 2;

«Aimons-nous les uns les autres pour que nous puissions confesser notre foi d’un

méme sentiment, le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, Trinité consubstantielle et indi-
visible».

APPENDICES

1. L’ESPERANCE CONFESSEE PAR MARTIN-LUTHER KING (1964)!8

1 «Je refuse de croire que les circonstances actuelles rendent les hommes
moralement incapables de remplir la tdche éternelle que leur a confiée le
Créateur et de faire fructifier les talents qui leur ont été attribués a leur
naissance.

2 Jerefuse de croire que ['étre humain ne soit qu'un fétu de paille ballotté par
le courant de la vie, sans avoir la possibilité d'influencer en quoi que ce soit
le cours des événements.

18 Ce texte n’est pas formellement une confession de foi; il s’agit d’un extrait du
discours d’acceptation du prix Nobel de la paix a Oslo, le 10 décembre 1964, tir¢ de:
Martin-Luther King. Un an aprés son assassinat le 4 avril 1968, Cahiers de la Récon-
ciliation, Paris, N° spécial, avril 1969, p. 46-47.



156

10

HENRY MOTTU

Je refuse de partager ['avis de ceux qui prétendent que I"homme est a ce
point captif de la nuit sans étoiles du racisme et de la guerre que 'aurore
radieuse de la paix et de la fraternité ne pourra jamais devenir une réa-
lite.

Je refuse de faire mienne la prédiction cynique que les peuples descendront
["un aprés l'autre, entrainés dans le tourbillon du militarisme, vers ['enfer
de la destruction thermonucléaire.

Je crois que la vérité désarmée et ['amour sans condition auront le dernier
mot effectivement. Le bien, méme vaincu provisoirement, demeure tou-
Jours plus fort que le mal.

Je crois fermement que, méme au milieu des obus qui éclatent et des
canons qui tonnent, il reste l'espoir d’'un matin radieux.

J'ose croire qu’un jour tous les habitants de la terre pourront recevoir trois
repas par jour pour la santé de leur corps, 'éducation et la culture pour la
santé de leur esprit, I'égalité et la liberté pour la santé de leur dme.

Je crois que les hommes qui vivent pour les autres parviendront un jour a
rebdtir ce que les égoistes ont détruit.

Je crois aussi qu'un jour toute ['humanité s’inclinera devant la puissance
de Dieu. Je crois que la bonté salvatrice et pacifique deviendra un jour la
loi. Le loup et I'agneau pourront se reposer ensemble, chaque étre humain
pourra s’asseoir sous son figuier, dans sa vigne, et personne n’aura plus de
raison d’avoir peur.

Je crois fermement que nous ['emporterons».

2. CONFESSION DE FOI DE MONTPELLIER (1968)19

1

«Pour le monde et pour moi, j'ai confiance en Jésus de Nazareth.

19 Cf. Confesser sa foi aujourd’hui, in: Etudes théologiques et religieuses, 1971, 3,
p. 252 (avec des réactions critiques, notamment au sujet de I’absence de Dieu comme

Pére

ainsi que de la structure trinitaire, de 'insistance peut-étre trop accentuée sur

I’horizontalité, etc. et les commentaires de DANIEL Lys et de MICHEL BOUTTIER, p. 253-

274,
296)

le tout suivi d’;}n dossier contenant d’autres essais anciens et modernes, p. 275-
. Sur ce texte, cf. aussi I'article de JACQUES PrROUST, dans la méme Revue, men-

tionné a lanote 1 1. Ne devrait-on pas d’ailleurs corriger chaque fois « homme » par «étre
humain», pour inclure nos compagnes et nos sceurs ? Probléme de langage et, derriére le
langage, de la reconnaissance d’autrui...



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 157

2 Il est le seul Sauveur et Maitre.

3 Il aété 'homme véritable,
comme nul homme ne peut ['étre par lui-méme.

4 1l est mort sur une croix pour les autres et pour le monde comme pour
moi.

5 Il est ressuscité.

6 Il est présent dans tous les hommes
et pour les servir il recrute son Eglise
sans tenir compte de nos distinctions.

7 Il agit par les hommes dans Uhistoire pour la mener a son but, un univers
réconcilié dans 'amour.

8 Ainsi je ne crois a la fatalité ni de la guerre, ni de la haine, ni de la
catastrophe, ni de la mort,
parce que je crois que Jésus libére I'homme pour des décisions libres.

9 Grdce a lui ma vie a un sens, ['univers aussi.

10 Pour le monde et pour moi, jespere en Jésus de Nazareth:
Il vient. »

3. PARAPHRASE DU « SYMBOLE DE NICEE-CONSTANTINOPLE» PAR SCHOONEN-
BERG (1973)20

1 «Jecrois en Dieu, le créateur des origines et de 'avenir, a qui nous pouvons
dire dans 'Esprit de Jésus: «Pére!»

2 Je crois en Jésus, le Christ, Serviteur de Dieu et Fils bien-aimé.

3 Il est venu en plénitude de Dieu vers nous et en lui toute la plénitude de
Dieu habite corporellement.

20 Cf. HENK VAN DER LINDE, « Les nouvelles confessions de foi», in: Une confession
de foi ecuménique? Concilium, N° 138, 1978, p. 117. Ce texte, traduit du néerlandais
par sceur MARIE CLAES des bénédictines de Quévy, Belgique, est tiré de: P. SCHOONEN-
BERG, I/ est le Dieu des hommes, Paris, 1973, p. 218. Alaligne 1, j’ai enlevé « Abba» ; j’ai
ajouté a la ligne 2: «Je crois» et Jésus, «le Christ»; aux lignes 3 a 6, j’ai remplacé «qui»
par «Il»; a la ligne 10, j’ai ajouté «Je confesse» au lieu de «et» et j’ai corrigé «qui peut
attendre ce royaume et se dépenser a son service» par: «qui attend ce royaume et se met
a son service»; a la ligne 12, j’ai ajouté «Jattends» au lieu de «Et» et ai remplacé
«habite» par «habitera», pour unifier avec le «sera tout en tous».



158 HENRY MOTTU

4 Il a wuvré pour notre guérison, il a rompu des barriéres humaines, il a dit
des paroles de vie éternelle.

wn

Pour cela méme, il a été rejeté, il a souffert pour notre délivrance, il est mort
sur la croix.

6 1/ a été ressuscité par Dieu pour vivre en nous et se dresser au ceur de
lavenir promis a la création tout entiére.

7 Je crois en I’Esprit de Dieu et de Jésus qui parle par les prophétes et nous
conduit vers la vérité tout entiere.

8 Je confesse le royaume de Dieu maintenant et dans [’éternité.
Je confesse I'Eglise qui attend ce royaume et se met a son service.

10 Je confesse la libération de tout péché et la force qui rend capable d'ai-
mer.

11 Jattends la création nouvelle out la justice habitera et oit Dieu sera tout en
Tous».

4. CONFESSION DE FOI LORS DE LA CONFERENCE DE NAIROBI (1975)2!

I «Au sein d’'un monde qui propose
de multiples seigneurs politiques
et de multiples sauveurs, profanes ou religieux,
nous confessons avec assurance
que Jésus-Christ est le seul Sauveur et Seigneur.

21 Ce texte est le résumé sous la forme d’un hymne, qui rappelle Philippiens 2, 5-11,
de la Section I: Confesser le Christ aujourd’hui, dans le rapport de la 5° Assemblée du
Conseil cecuménique des Eglises a Nairobi (1975), Briser les barriéres, IDOC-France,
L'Harmattan, 1976, p. 147-148. Dans le texte de Nairobi, la ligne 3 était précédée par:
«Au milieu des appels d’angoisse et des cris des opprimés qui s’élévent aujourd’hui,
nous sommes conduits par le Saint-Esprit 4 confesser que Jésus-Christ est notre divin
confesseur». La ligne 4 était précédée par: «Le Christ, qui est notre grand prétre,
transmet la nouvelle alliance de Dieu a la fois par le salut et par le service. Par la
puissance de la croix, le Christ promet la justice de Dieu et ordonne I'instauration d’une
justice authentique. En vertu du sacerdoce royal, les chrétiens sont appelés a se consa-
crer aussi bien a I’évangélisation qu’a I’action sociale». Christ est donc confessé comme
le Seigneur (ligne 1), le divin Confesseur (ligne 3), notre grand prétre (ligne 4) que nous
sommes appelés a suivre dans une obéissance couteuse.



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 159

2 Nous croyons fermement que I'Evangile
a le pouvoir de libérer et d'unir
tous les enfants de Dieu dans le monde entier.

3 Nous plagons notre confiance en la Parole de Dieu
révélée dans les saintes Ecritures,
et confessons a la fois notre faiblesse humaine
et notre force qui vient de Dieu.

4  Nous avons regu pour mission de proclamer
l’Evangile du Christ jusqu’aux extrémités du monde;
en méme temps nous avons re¢u ['ordre de lutter
pour que s'accomplisse la volonté de Dieu,
qui veut la paix, la justice et la liberté
pour la société tout entiére.

5 Conduits par le Saint-Esprit,
nous confessons le Christ
dans la souffrance et dans la joie.

6 Il est mort et ressuscité;
nous avons été baptisés en sa mort
afin que nous menions une vie nouvelle.

7 Nous sommes engagés a le suivre
dans une obéissance coiiteuse.

8 Son nom est au-dessus de tout nom,
afin qu’'au nom de Jésus tout genou fléchisse
dans les cieux, sur la terre et sous la terre,
et que toute langue confesse
que le Seigneur, c’est Jésus, le Christ,
a la gloire de Dieu le Pére».

5. VERS L’IDEE D'UN « CREDO FONDAMENTAL» (J. DELUMEAU) (1977)722

«Ma conviction est donc qu’il existe un noyau dur, profond et irréduc-
tible au cceur des grandes expériences chrétiennes — ou, si I'on préfére, un
capital génétique commun a elles toutes. Mais il appartient aux hommes de
chaque génération de trouver la formulation qui leur convient le mieux d’un

22 JEAN DELUMEAU, Le christianisme va-t-il mourir ? Paris, Hachette, Livre de poche
(collection Pluriel), 1977, nouv. éd. revue et augmentée, p. 132-133.



160 HENRY MOTTU

Credo fondamental grace auquel les fidéles du X X¢ siécle rejoindront ceux de
la primitive Eglise, et les chrétiens d’Europe leurs fréres des autres continents.
I1 v a des langages, mais un seul Message. Posant la nécessité absolue d’un
minimum doctrinal — qui laisserait libres beaucoup d’options autour — je
crois exprimer une pressante revendication des chrétiens anonymes de notre
¢poque en méme temps que je retrouve le souhait, non entendu au X VI¢siecle,
des humanistes les plus iréniques qui tenteérent alors d’éviter la cassure reli-
gieuse de I’Occident.

Au christianisme «éclaté» des siécles antérieurs, il n’est que temps de
substituer enfin un christianisme a /a fois réunifié et divers, donc acceptant des
options théologiques différentes, voire divergentes, pourvu qu’elles ne met-
tent pas en cause un Credo fondamental, simple et accessible a tous et dont la
formulation pourrait étre réexaminée d’age en age.

Or ce Credo fondamental, il existe déja et il ne constitue en aucune maniere
un «cecumeénisme a bon marché». Est-ce rien, en effet, face a 'incroyance, a
I'indifférence et au doute qui nous entourent, d’affirmer que Jésus est le fils de
Dieu et qu’il est ressuscite? Est-ce rien de croire que tous les hommes sont
appelés au bonheur éternel ? Est-ce rien de proclamer I’Evangile des Béatitu-
des dans un monde ou sévissent tant de haines et d’injustices ? Est-ce rien de
croire que dans la communion — Eucharistie catholique ou Céne protestante
— le fidéle rencontre son Sauveur? Pourquoi des lors attendre pour proclamer
la réunion des chrétiens que les théologiens et les appareils ecclésiastiques se
soient mis d’accord sur telle ou telle doctrine particuliére concernant le bap-
téme, I’Eucharistie ou I'Immaculée Conception? L’expérience du passé
prouve que cette méthode n’est pas la bonne et que c’est la démarche inverse
qu’il faut entreprendre. Il existe a la fois au niveau théologique et dans le
concret du vécu religieux suffisamment de points communs entre les fideles
des différentes dénominations chrétiennes pour qu’on puisse depasser les
allergies d’autrefois et aller hardiment de I'avant».

«Mon Credo»??

«Je crois que Jésus est Dieu fait homme, je crois qu'il est ressuscité et qu’en
ces deux affirmations réside l'essentiel de la foi chrétienne, me souvenant de la
parole de saint Paul : « Si, de ta bouche, tu confesses que Jésus est Seigneur et si,
dans ton ceeur, tu crois que Dieu ’a ressuscité des morts, tu seras sauvé» (Rom.
10,9). Je crois que, grdce au salut par Jésus, nous ne sommes pas des condam-
nés a mort mais que nous sommes au contraire appelés a vivre éternellement
avec lui. Je crois en la puissance de I'Esprit et donc en la Trinité sainte. Ces
déclarations prouvent assez que j'accepte humblement la nécessité pour la

23 Op. ¢it., p. 270-271 (en réponse a ANDRE FROSSARD), Annexe 1I, Débat. Notons
que la position «érasmienne» de 'auteur sera développée dans un ouvrage a paraitre:
Ce que je crois.



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 161

raison humaine de s'incliner devant le Mystére divin qui ne contredit pas la
science mais la déborde par le haut.

Je considere en outre comme faisant partie de la plus authentique ortho-
doxie chrétienne le paradoxe des « Béatitudes » et le discours eschatologique que
Matthieu (25,31-46) place dans la bouche de Jésus. Les paroles de «foliex:
« Heureux les doux, les affligés, les affamés de justice, les miséricordieux, les
caeurs purs, les artisans de paix» devraient figurer dans le Credo chrétien du
XX¢ siecle de méme que le critere de jugement solennellement précisé par
Jésus: «J'ai eu faim et vous m’avez donné a manger, j ai eu soif et vous m'avez
donné a boire, etc. ». Devrait encore y figurer le souhait formulé par le Seigneur
le Jeudi Saint : « Pére, comme toi tu es en moi et moi en toi, qu’eux aussi soient
un en nous afin que le monde croie que tu m'as envoyé» (Jean 17,21). Je prends,
quant a moi, cette priere au pied de la lettre et je pense que I’Eglise divisée entre
Catholiques, Protestants, Orthodoxes, etc., mais aussi entre Intégristes et Pro-
gressistes rend un contre-témoignage permanent qui fait écran entre Jésus et le
monde moderne. C’est pourquoi jesuggere, endépit des attaques et des calomnies
dont je suis ['objet, que les Chrétiens se réunissent pour définir leurs croyances
communes — le Credo fondamental — et qu’ils créent ainsi la condition pre-
miére pour que le Saint- Esprit puisse agir parmi nous, effacer les incompréhen-
sions du passé et nous rendre crédibles aux yeux de nos contemporains ».

6. CREDO D’UNE MESSE PAYSANNE AU NICARAGUA (1978)24

1 «Je crois, Seigneur, fermement
que de ton imagination prodigue
tout ce monde est né,
que de ta main d’artiste
de peintre primitiviste
la beauté fleurit:
les étoiles et la lune,
les petites maisons, les lagunes,
les petits bateaux qui naviguent
sur le fleuve vers la mer,
les immenses plantations de café
et les blanches cotonneries
et les bois mutilés
par la hache criminelle.

24 Musique et paroles de CARLOS MEJIA GODOY, poéte nicaraguayen, reproduit in:
Foi et Vie, «Spiritualité des libérations populaires», Sept. 1981, N°® 4/5, p. 113-114.



162 HENRY MOTTU

2 Je crois en toi
architecte, ingénieur,
artisan, menuisier,
magon et constructeur.

3 Jecrois en toi,
créateur de la pensée,
de la musique, du vent,
de la paix et de 'amour.

4 Je crois en toi Christ ouvrier
lumiére de lumiere véritable
et unique Fils de Dieu
qui pour sauver le monde
dans le ventre humble et pur de Marie
pris chair.

5 Je crois que tu fus frappé
torturé au milieu de railleries
et martyrisé sur la croix
a 'époque du préteur Pilate
limpérialiste romain,
voyou sans dme
qui, se lavant les mains,
voulut effacer la terreur.

6 Je crois en toi, compagnon,
Christ humain, Christ ouvrier,
vainqueur de la mort;
par ton sacrifice immense
tu as engendré I’homme nouveau
pour la libération.

7 Tu ressuscites tous les jours
dans chaque bras qui se léve
pour défendre le peuple
de la domination des oppresseurs,
car tu es vivant dans les champs,
dans ['usine, dans [l'école.
Je crois en ta lutte sans tréve
Je crois en ta résurrection. »



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 163

7. DECLARATION FINALE DE LA CONFERENCE DE HAMMANSKRAAL (AFRIQUE
DU Sup) (1981)2

«Pour la premiére fois depuis trois cents ans, des chrétiens Noirs réformés en
Afrique du Sud se sont réunis pour discuter la signification du fait d'étre Noirs et
réformeés.

En tant que Noirs en Afrique du Sud, nous sommes actuellement opprimés,
sans pouvoir, sans voix, dans le pays de notre naissance. Dépossédés de notre
terre, nous sommes des personnes déplacées, confinées sur 13% du territoire et
privées de notre droit de citoyens. Etre Noir signifie étre déshumanisé et souffrir
sous une myriade de lois injustes.

ferf

Nous rejetons l'interprétation de la tradition réformée identifiée a l'oppres-
sion, au racisme et a la justification de la tyrannie. Nous relevons en effet, dans
cette interprétation, les points suivants:

I. La Parole de Dieu y est assujettie aux exigences d’une idéologie culturelle
et raciste et mise a son service.

2. La seigneurie de Jésus-Christ y est restreinte a un étroit domaine «Sspiri-
tuel», alors que le reste de la vie est abandonné au pouvoir de faux
dieux.

3. La vie du chrétien y est compartimentée et 'on nie sa responsabilité
d’engagement dans le monde pour le Royaume de Dieu.

4. L’exigence d’allégeance aveugle a I’Etat est considérée comme divinement
instituée.

5. On y décele I’hérésie suivante. ['unité de ['Eglise est de type mystique, les
données ethniques et culturelles deviennent en fait une « marque», c'est-
a-dire une caractéristique essentielle de I’Eglise.

Dans esprit de la vraie tradition réformée, nous réaffirmons cependant
que:

1. La Parole de Dieu est 'autorité supréme et le principe directeur qui nous
réveéle tout ce que nous devons connaitre de la volonté de Dieu pour toute
lexistence des étres humains; ¢’est cette Parole qui donne la vie et offre une
libération qui est totale et compléte.

2. Le Christ est Seigneur de toute vie, méme dans les situations ou sa sei-
gneurie n'est pas aisément reconnue,; notre tdache dans la vie, c’est non

25 Texte reproduit in: Terre nouvelle, N° 17, mars-mai 1982, p. 14-15, avec des
témoignages, p. 5-15. Sur ce douloureux dossier, cf. DANIEL VON ALLMEN, La théologie,
avocat ou critique de l'apartheid?, in: Etudes et rapports de ['Institut d'éthique sociale,
N° 25, Lausanne et Berne, 1978.



164 HENRY MOTTU

seulement de reconnaitre la seigneurie du Christ, mais aussi de la procla-
metr.

3. En tant que chrétiens, nous sommes responsables du monde dans lequel
nous vivons, et notre effort pour le réformer fait partie intégrante de notre
statut de disciples et du culte que nous rendons a Dieu.

4. Dieu a institué I'Etat et lui a donné ['autorité de gouverner le monde avec
justice et légitimité, ¢’est pourquoi nous n’obéissons au gouvernement que
dans la mesure ou ses lois et ses décrets ne sont pas en contradiction avec la
Parole de Dieu; l'obéissance aux autorités terrestres ne va pas plus loin que
l'obéissance a Dieu ne le permet.

5. L’Unité de I'Eglise doit se manifester de maniére visible dans un seul
peuple de Dieu, le Corps du Christ est indivisible, cela signifie que les
barriéres de race, de culture, d’ethnicité, de langue et de sexe doivent étre
dépassées.

(...)

Notre premiére démarche en ce sens consiste a déclarer sans équivoque que
['apartheid est péché et que sa justification morale et théologique est une
parodie de I’Evangile, une trahison de la tradition réformée et une hérésie.

Dans cette lutte que nous partageons avec tout notre peuple, nous tirons
courage et réconfort, dans la vie comme dans la mort, de I"assurance qui nous
est donnée par la Confession des Pays-Bas, selon laquelle: « Les fideles et élus
seront couronnés de gloire et d’honneur. Le Fils de Dieu confessera leur nom
devant Dieu son Pere. (...) Toutes larmes seront essuyées de leurs yeux, et leur
cause, qui est actuellement condamnée par plusieurs juges et magistrats
comme hérétique et impie, sera alors reconnue comme la propre cause du Fils
de Dieux»?. Telle est notre tradition. C’est pour cela que nous allons lut-
ter».

8. CONFESSION DE FOI (1984)%7
1 «Jésus, je crois en tol.

Je crois que tu es un homme du méme sang que nous, de la méme douleur,
du méme effort, de la méme espérance.

26 Allusion a I'article 37 de la Confession des Pays-Bas, cf. édition frangaise, in: Le
Catéchisme de Jean Calvin, suivi de la Confession de La Rochelle et de la Confession des
Pays-Bas, Paris, Je Sers et Genéve, Labor, 1934, p. 237. « Par plusieurs juges et magis-
trats» est une variante, adoptée par la déclaration sud-africaine; le texte dit: «par /es
juges et magistrats».

27 Un texte du pasteur PIERRE COUPRIE, in: Cahiers de ’Association des Pasteurs de
France, N° 15, novembre 1984, p. 7.



CONFESSER SA FOI AUJOURD’HUI 165

Je crois que tu es le Fils de Dieu, I'image et la présence du Dieu supréme et
mystérieux qui a fait ['univers et le soutient.

Je crois que tu es mort crucifié par notre faute et que tu es proche de tous les
suppliciés;

que tu es ressuscité réellement et mystérieusement, et que tu vis pour
toujours, présent chaque jour dans ton royaume et dans notre exis-
tence.

Par toi, je crois que le Dieu infini est pour nous un Pere plein d’amour.

Par toi, je crois que I'Esprit de Dieu, [’Esprit Saint, agit sur terre ou et
quand il veut, assemble les croyants, éclaire I'Evangile, et nous annonce
notre résurrection, le renouvellement du monde et la vie éternelle dans la
justice et la joie de Dieu.

Jésus, j'espére en toin.

(Textes choisis par H. MoTTU)



	Confesser sa foi aujourd'hui

