Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Eléments pour une théologie de l'acte de foi
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 129-143

ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE
DE L’ACTE DE FOI

GABRIEL-PH, WIDMER

Comme composantes essentielles des liturgies baptismales et eucharisti-
ques et comme parties intégrantes des canons doctrinaux conciliaires et syno-
daux, les confessions de foi rendent témoignage de I'ceuvre créatrice et
réedemptrice du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. Elles le font publiquement par
la voix de la communauté rassemblée et par celle de chacun de ses membres.
Elles véhiculent a leur maniere, pour I’Eglise et pour le monde, la proclama-
tion de I’Evangile de Paques. Elles constituent en partie la tradition (la «pa-
raddsis») en transmettant et en explicitant le message apostolique (le «kéryg-
me»). Dans un langage «doxologique» — c’est-a-dire un langage qui «décla-
re» solennellement en rendant grace a I’Auteur de toutes choses —, les con-
fessions de foi expriment la confiance, la reconnaissance et ’'obéissance de
I’Eglise a Dieu et, en particulier, a son Seigneur le Christ Jésus, qui, fidéle a ses
promesses, veille sur elle pour ’'acheminer vers le Royaume. Elles soulignent
donc le caractére messianique de la foi chrétienne: pour le préserver, elles
définissent I’ «orthodoxie» (la «croyance correcte», «’opinion droite») et
condamnent les «hérésies» («les croyances incorrectes», les «opinions erro-
nées»). En annongant le Dieu qui vient, en confessant Celui qui est et qui était,
les «symboles» (les «sommaires», les «résumés») de Ia foi «orthodoxe» sont
normatifs dans ce qu’ils décrivent et prescrivent.

Les confessions de foi — il faut y insister — sont des actes de parole qui,
comme tout acte de parole pour la tradition biblique, font ’événement. Ces
actes de parole rappellent le verdict de Dieu de condamnation et d’acquitte-
ment; ils anticipent la réalisation finale de son dessein réedempteur: le Royau-
me. IIs réactivent la mission de I'Eglise dans le monde et son édification, en
réactualisant les événements fondateurs de la foi pascale (crucifixion, résur-
rection, ascension du Christ, effusion de I’Esprit Saint), et en réeffectuant le
sens de la Parole instauratrice de la vie nouvelle. Ils fondent et constituent
'émergence du salut dans le monde, parce qu’ils sont la réponse de la com-
munauté a son Dieu qui renouvelle I'alliance. C’est pour cette raison que les
confessions de foi sont de I’ordre de la parole qui transforme une situation;
elles ne sont pas de 'ordre du discours qui, comme la théologie, enchaine des
idées selon une logique adéquate et grace 4 une méthode appropriée, pour
rendre compte de Iintelligibilité de la foi de maniére cohérente.

La confession de foi ordonne ses énoncés et les qualifie en les considérant
comme I'explicitation de I’expression qui leur sert de «préambule»: «nous



130 GABRIEL-PH. WIDMER

croyons», «je crois» a la premiere personne du pluriel ou du singulier du
présent. Quelle est la portée de ce préambule qui récapitule les propositions de
foi (articuli fidei) pour en faire le symbole de la foi (depositum fidei)? Telle est
la question dont je voudrais traiter, en montrant comment la théologie con-
temporaine redécouvre la confession de foi comme acte de langage et de
parole;J’y parviendrai, a la suite d’un bref'survol historique relatifal’ «oubli»
de cette caractéristique mise en lumiére dans cette introduction !,

En analysant I’acte de foi, les théologiens I’ont examiné plus sous I’angle de
ses opérations cognitives et volitives ou celui de ses sources affectives que sous
I’angle de sa force transformatrice comme acte de langage et de parole. Ils y
¢taient en quelque sorte conduits par I’acte de foi lui-méme, qui se présente
comme un acte a la fois simple et complexe. Simple par son objet, le salut
comme communion a la vie de Dieu par la participation a la Vérité premiére
et au Bien supréme. Complexe par son sujet, I'intelligence humaine qui a pour
objet la Vérité premiere, et la volonté humaine dont I’objet est le Bien supré-
me?2. Acte composé d’un don du Saint-Esprit et d’une initiative humaine
rendue possible par cette grace, ’acte de foi «oscille» a tel point que les
critiques du christianisme le considérent comme aliénant, tandis que les
théologiens le jugent libérateur et sauveur?,

Pourtant, un Paul, par exemple, suggére cette force transformatrice de
I’acte de foi en tant qu’acte de langage et de parole. La foi est le don premier de
la grace divine, et la confiance humaine en est le signe. Seule elle sauve ses
bénéficiaires de la catastrophe finale, en les soustrayant au Jugement. Pour les
¢lus, elle remplace aussi bien la Loi et ses ceuvres que les sagesses juives et
paiennes avec leurs connaissances, comme voie du salut. Elle est une force qui
fait avancer le croyant vers la fin des temps, a la rencontre du Christ venant en
gloire. Ce qui fait dire a Paul: «...nous cheminons par la foi («dia pisteds», per

! Pour une étude d’ensemble de la théologie de la foi, cf. les encyclopédies, comme
Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3 Aufl,, article « Glaubey, I1, p. 1586-1611;
Theologische Realenzyklopddie, « Glaube», XII, p. 277-365, « Glaube und Wissen», p.
365-384, « Glaubensbekenntnisse (n)», p. 384-446; Historisches Worterbuch der Philo-
sophie, «Glaube», «Glaube und Wissen», «Glaubensartikel», « Glaubensgewissen-
heit», col. 627-664.

2 Cf., par ex., THOMAS D’AQUIN, Summa theologica, 2-2, q. 1, a. 2.

* Sur les rapports «foi-croyance» des points de vue théologiques et philosophiques,
cf. «croyance» (P. RICGEUR), Encyclopedia universalis, 5, p. 171-176, «foi» (J. LADRIE-
RE, GABRIEL-PH. WIDMER, P. LI£GE), 7, p. 75-83.



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 131

fidem), non par la vue («dia eidous», per speciem) (2 Co 5,7). La foi qualifie
d’abord une maniére d’affronter les épreuves finales et de les surmonter,
ensuite une fagon de connaitre, dans ces épreuves, quelque chose du dessein de
Dieu, de son Régne et de la vie éternelle et cela, grice aux dons du Saint-Esprit
et grace a I'ceuvre justificatrice et réconciliatrice du Christ Jésus. Paul en
témoigne: «A présent, nous voyons dans un miroir («di’esoptrou», per spe-
culum) et de fagon confuse («en enigmati», in aenigmate), mais alors ce sera
face a face («pros proséponw», facie ad faciem). A présent, ma connaissance est
limitée, alors je connaitrai comme je suis connu» (I Co 13,12).

La qualité eschatologique et I’orientation apocalyptique de la foi s’estom-
pent un peu dans la définition de la Lettre aux Hébreux: «La fol est une
maniere de posséder («hypostasis», substantia; pour Segond, «la ferme assu-
rance», pour Jérusalem, «la garantie») déja ce qu’on espére, un moyen de
connaitre («elenchos», argumentum, pour Segond, «la preuve», pour Jéru-
salem, «une démonstration») des réalités qu’on ne voit pas» (He 11,1).

Les Péres, leurs successeurs et méme les Réformateurs, partent, entre
autres, de ces textes considérés comme dicta probantia, pour analyser I’acte de
foi. Origéne, par exemple, considére suffisant pour le salut le don de la foi,
mais il montre comment le don de connaissance le parfait par la vision, et celui
de sagesse I’achéve par la contemplation. Repris du catalogue paulinien, ces
dons sont nécessaires a la purification et a I'illumination comme étapes preé-
paratoires a I'union avec Dieu, a la «déification». Cette interprétation réin-
terpréte la triade d’origine platonicienne «opinion — foi — science», mais en
valorisant la foi. La présence agissante du Logos dans ’ame croyante lui donne
de transiter de la foi a la connaissance et de la connaissance a la sagesse®.

La distinction augustinienne entre la fides quae creditur (les articles de foi)
etla fides qua creditur (le don qui meut 'intelligence et la volonte, les pousse a
adhérer a Dieu), sa définition de la foi (cogitare cum assentione)’, entérinent
orientation de la théologie classique de la foi d’analyser le credere par rapport
au scire, dans le cadre de la distinction «sujet-objet».

Pour Thomas d’Aquin, par exemple, la foi persuade le croyant de la réalité
des choses invisibles et surnaturelles; elle le conduit & y donner son assenti-
ment, en fondant sa décision et son choix sur une certitude®. La foi, en effet,
eclaire les réalités a croire et illumine Pintelligence pour I'y disposer; elle

4 Cf. HeENrI CROUZEL, Origéne et la connaissance mystique, Paris, 1961, p. 443-450;
MARGUERITE HARL, Origéne et la fonction révélatrice du Verbe incarné, Paris, 1958,
p. 188 ss., p. 261 ss., passim.

S AUGUSTIN, De praedestinatione sanctorum, 11, 5; sur la transmission et les inter-
prétations médiévales de cette définition, cf. M.-D. CHENU, O. P., La Parole de Dieu, 1
La foi dans lintelligence, Paris, 1964, p. 100 ss.

§ Cf. THOMAS D’AQUIN, id. op. 2-2, q. 1, a. 4; le cogitare de la définition augusti-
nienne signifie pour Thomas «délibérer dans I'attente de la vision de la Vérité», et
assentio «adhésion ferme a cette Vérité».



132 GABRIEL-PH. WIDMER

différe de la science, dont la connaissance évidente est fondée sur la démons-
tration. Comme don et vertu théologale, la fo1 crée la disposition (habitus) qui,
avec le don et la vertu de charité, est indispensable au libre-arbitre, s’il veut
faire coopérer le croyant justifié a sa sanctification, sans laquelle sa foi
demeurerait inchoative (fides informis sans la fides caritate formata)’. Surna-
turalis¢, tout en demeurant humain, I’acte de foi développe les aptitudes de
I’organisme psychologique naturel pour I'ouvrir aux réalités surnaturelles, en
respectant cependant les procédures humaines de ses opérations. La foi n’est
donc plus une opinion reposant sur des conjectures comme le soutenait
’aristotélisme, mais elle est assentiment a la Parole de Dieu qui se fonde sur
les témoignages de I’histoire du salut et tire sa force d’un don accompagné
d’une vertu®.

Eliminant les références aristotéliciennes, ne se fondant que sur celles de
’Ecriture sainte, les Réformateurs congoivent la foi comme organe et I'ins-
trument du salut choisis et donnés par Dieu. Les sacrements, et particuliére-
ment la pénitence, n’en sont plus la cause comme dans la scolastique, parce
que la foi n’est plus, pour eux, un habitus speculativus (école thomiste) ou
practicus (école franciscaine); mais elle accompagne, comme signe de sa grace,
le Dieu qui vient a la rencontre de ’homme, dans la proclamation de ’Evan-
gile et dans I’effusion du Saint-Esprit: fides ex auditu; elle passe par I’ouie et
suscite la reconnaissance, la confiance, I’obéissance. La parole de la foi pré-
cede I’assentiment.

Calvin insiste sur le double témoignage externe (la prédication) et interne
(celui intérieur du Saint-Esprit), sur la conjonction du Christ et du croyant
opérée par la foi. La foi est «une ferme et certaine cognoissance de la bonne
volonté de Dieu envers nous; laquelle estant fondée sur la promesse gratuite et
donnée en Jésus Christ est révélée a nostre entendement et scellée en nostre
ceeur par le Saint-Esprit»®. La foi doit élever I’esprit humain au-dessus de lui,
a cause de son incapacité et de ses limitations, pour lui permettre d’approcher

Id. op., 2-2, q. 4, a. 2-a. 3.

8 A propos de la différence entre Thomas et ses prédécesseurs, le P. CHENU écrit:
«Nous ne sommes plus désormais dans une noétique commandée par la métaphysique
du nécessaire; nous sommes dans une psychologie du sujet connaissant, qui ouvre la
possibilité a des interventions extrinséques a I’objet... la voie est libre pour des certi-
tudes relevant de I'opinion. C’est le transfert au subjectif de la débilité de ’opinion qui
va permettre de distinguer foi et opinion, non plus comme deux degrés homogénes en
poursuite de I'épistémeé, mais comme deux assentiments hétérogénes fondés sur des
principes différents. La certitude ne pourra venir que de l'objet» (id. op. p. 92 s.).
Dommage que beaucoup de théologiens modernes aient oublié cette position rigoureu-
se, cf. ROGER AUBERT, Le probléme de ’acte de foi, Données traditionnelles et résultats
des controverses récentes, 2¢ éd., Louvain, 1950.

9 Institution de la Religion chrestienne, 111, I1, 7; sur la foi qui justifie: III, XVII, 11;
X1, 10, X VIII, 8 passim; sur ses rapports avec le Saint-Esprit: I, VII, 4-5; II1, I, 4, IL, 8;
IV, X1V, 8; sur ses relations avec la Parole: III, II, 6, II, 31 passim.



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 133

son objet, cette vie éternelle qui lui demeure incommensurable, inexplicable
et incompréhensible 1. Elle transforme les aptitudes de son intelligence et de
sa volonte, en tant qu’elle est notitia, assensus et fiducia.

En distinguant par trop la fides specialis (celle qui justifie) de la fides
generalis (celle qui fait consentir a Dieu), les successeurs des Réformateurs
tendent a mettre sur le méme plan la foi et la Parole comme des moyens de
salut semblables. Ils les ¢tudient d’un point de vue psychologique et les défi-
nissent de maniére notionnelle. Ils préparent le glissement de la foi vers la
croyance. Les «sociniens» et les «arminiens» le favoriseront.

A la fin du XVII€ siécle, Locke ¢élabore une «philosophie de la croyance»
dont I'influence sera considérable sur la théologie ultérieure, malgré les criti-
ques de Leibniz. Son analyse part des propositions fondées sur le témoignage
qui fonde 'assentiment: «...le témoignage vient de la part d’'un Etre qui ne
peut ni tromper ni étre trompé, ¢’est-a-dire de Dieu lui-méme; ce qui emporte
avec sol une assurance au-dessus de tout doute, et une évidence qui n’est
sujette a aucune exception. C’est-la ce qu’on désigne sous le nom particulier de
Révélation, et I’assentiment que nous lui donnons s’appelle Foi qui détermine
aussi absolument notre esprit...». Le fanatisme menace 1a ou «on ajoute foi a
ce quin’est pas une Révélation divine». Car «si1’évidence que nousavons que
C’est une Révélation, ou que c’en est-la le vrai sens, n’est que probable, notre
assentiment ne peut aller au-dela de I’assurance ou de la défiance que produit
le plus ou le moins de probabilité qui se trouve dans les preuves» !!. Le degré
de certitude de I’assentiment serait-il qualifié par le degré de probabilite ? En
critiquant I’autorité de la révélation, la critique historique, herméneutique et
philosophique du X VIII€ siécle fera baisser le degré de probabilité des témoi-
gnages et celui de certitude de I’assentiment; elle ouvre la porte au «christia-
nisme raisonnable».

A cet égard, I'exemple de Hume est significatif du siécle des Lumiéres,
c’est-a-dire de la séparation entre la raison comme «lumiere naturelle» et la
foi comme «lumiére surnaturelle», de la moralisation de la foi et de la ratio-

10 «Quand nous I’ (la foi) appelons Cognoissance, nous n’entendons pas une appré-
hension telle qu’ont les hommes des choses qui sont submises a leur sens (= jugement);
car elle surmonte tellement tout sens humain, qu’il faut que I'esprit monte par dessus
s0y pour atteindre a icelle. Et mesme y estant parvenu, il ne comprend pas ce qu'il
entend ; mais ayant pour certain et tout persuadé ce qu’il ne peut comprendre, il ente_nd
plus par la certitude de ceste persuasion que s’il comprenoit quelque chose humaine
selon sa capacité» II1, 11, 14. Cf. dans Les Commentaires au Nouveau Testament, sous
Ep 3, 18-19; He 11,1, sur le caractére infini de l'objet de la foi, qui dépasse toute
intelligence, et son exercice dans le statut de créature.

' JouN LOCKE, Essai philosophique concernant l'entendement humain, IV, XV1, 14,
trad. CosTE, Paris 1972 (Reprint de I’éd. de 1700), p. 557; cf. IV, XVIIL, 5, p. 578. Cf.
pour la critique, G.-W. LEIBNIZ, Nouveaux essais sur 'entendement humain, IV, XVI,
14-15; 1V, XVII, 11.



134 GABRIEL-PH. WIDMER

nalisation de son acte. Partant d’une critique des idées innées d’un point de
vue empiriste, Hume est conduit a distinguer, sans les séparer, 1'idée de Dieu
de I'affirmation de son existence (qui ne la modifie en rien), la pensée de Dieu
de la croyance en Dieu: «Quand je pense a Dieu, quand je le pense comme
existant et quand je crois a son existence, 1'idée que j’en ai ne s’accroit ni ne
diminue»!2. La croyance qualifie I'intensité avec laquelle je congois I'idée,
mais pas l'idée; elle se présente comme une idée vive unie a une forte
impression. A la différence de la «fiction», elle a une consistance qui lui vient
de cette impression. La croyance est donc un phénoméne interne provoqué
par une cause extérieure (cf. les lois de I’association, celles de ’habitude).

Pour résoudre le conflit entre le rationalisme «éclairé» et le suprarationa-
lisme «illuministe», Kant définit les conditions de possibilité de la vérité
théorique en science et celles de la vérité pratique en morale: «Ce n’est qu’au
point de vue pratique que la croyance théoriquement insuffisante peut étre
appelée foi» 3, Dans son usage théorique, la raison ne peut pas prétendre
savoir ce que sont Dieu, I'immortalité ou la liberté, c’est-a-dire construire une
théologie rationnelle pas plus d’ailleurs qu’une anthropologie et une cosmo-
logie rationnelles, sans transgresser les limites que lui impose sa finitude
empirique. Dans son usage pratique, elle doit en postuler les idées en tant que
régulatrices. Dans ces conditions, la croyance n’est ni assentiment subjectif et
adhésion volontaire, comme le soutenait le cartésianisme a la suite du stoi-
cisme, ni assentiment objectif reliant le sujet a ’objet, comme le pensait
I’empirisme humien; elle est I'assentiment suffisant du seul point de vue
subjectif pour motiver une action morale: «il est moralement certain que
Dieu, I'immortalité... existent» est une formulation incorrecte, seule est rigou-
reuse ’expression «en tant que sujet moral et raisonnable, je suis certain
moralement qu’ils existent» !4,

La foi de la raison ou foi raisonnable se définit par les exigences morales
constitutives de la condition humaine. Elle seule peut fonder une église uni-
verselle, a la difféerence de la foi historique ou foi statutaire, qui en est inca-

12D. HUME, Traité de la nature humaine, essai pour introduire la méthode expéri-
mentale dans les sujets moraux (noter 'importance du sous-titre), I, VII, trad. LEROY,
Paris, 1946, 1, p. 169; car, si la croyance «n’est rien d’autre que la simple conception
vigoureuse et intense d’une idée, (elle) donne de la vigueur a ’imagination... et une
imagination vigoureuse et forte est, de toutes les aptitudes, la plus propre a produire
croyance et autorité» (I, X, p. 198 s.).

B E. KANT, Critique de la raison pure, trad. J. DELAMARRE et F. MARTY, in (Euvres
complétes (La Pléiade), I Paris, 1980, p. 1377; cf. la définition de la foi par rapport a
I'opinion et a la science, p. 1377-1378.

14 Cf. E. KANT, Critique du jugement, trad. J.-R. LADMIRAL, M.-B. DE LAUNAY et
J. M. VAYSSE, id. ed, 11, Paris, 1985, p. 1283: «La croyance (dans 'acception simple) est
une confiance pour atteindre un but, dont la réalisation est un devoir, mais dont nous ne
pouvons apercevoir la possibilité de réalisation (et par conséquent pas davantage celle
des seules conditions concevables pour nous)».



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 135

pable, puisqu’elle se fonde sur une révélation particuliére. La foi raisonnable
préserve ’homme de ’athéisme; elle lui fournit les conditions de son amé-
lioration, puisqu’elle est au principe d’une bonne conduite, dont la récom-
pense sera 'immortalité. En fortifiant la moralité, elle en assure la rationalité
et en garantit la liberté. La conception kantienne de la foi constate I'affaisse-
ment de sa valeur messianique chez les philosophes «éclairés» et son exalta-
tion chez les théologiens «illuminés»; elle s’efforce de lui restituer une valeur
universalisable, en réinterprétant ’Idée du Bien, et celle de Royaume de Dieu.
Son influence sur la théologie libérale et moderniste sera considérable.

Contre le dualisme épistémique et le formalisme éthique de I'idéalisme
critique, Hegel oppose une sorte d’inversion des positions, pour sortir la
philosophie et la théologie des impasses de ’Aufkldrung, des antagonismes
entre le rationalisme «utilitariste» et le fidéisme « piétiste»: la foi chrétienne a
le méme contenu que le savoir absolu, mais elle I'exprime dans le langage de la
représentation et non pas dans celui du concept; elle n’est pas capable d’en
constituer un savoir conscient de lui-méme. La foi n’est que ’avant-derniére
¢tape du devenir historico-mondial de I'Ildée. Le contenu du christianisme,
considéré comme la religion révélée absolue, est la figure de la réconciliation
du fini et de I'infini, de I’historicité et de I’éternité, que le savoir absolu rendra
effective, en dépassant 'immeédiateté des représentations (et donc de la foi)
par la médiateté des concepts, et en faisant coincider la réalité et I'idéalité. La
foi est simultanément sentiment individuel et social, et certitude subjective et
objective; elle synthétise la fides qua creditur et la fides quae creditur de
maniére d’ailleurs instable, puisqu’elle est le moment ou I’Esprit commence a
sortir de ses contradictions comme le manifeste la communauté chrétienne en
qui et par qui 'Homme-Dieu, I’ «Universel concret», ressuscite apres sa
crucifixion. Le savoir absolu annonce ’accomplissement de la foi, la réalisa-
tion de I’eschatologie: le sens de I’histoire est déployé, manifesté, compris, ses
contradictions sont résolues, I'Esprit est rentré chez lui.

A cette «gnose» moderne, Kierkegaard oppose I'irréductibilité de la foi a
tout savoir, en accentuant I’altérité insurmontable de Dieu par rapport a
'homme. Il accuse Hegel de n’avoir ni posé ni résolu la question fondamen-
tale de I'époque que souléve I’acte de foi comme structure d’une conception de
existence: «comment la foi s’introduit-elle dans le croyant?», «comment le
croyant y-accéde-t-il?» Kierkegaard redécouvre la problématique originaire
et originale de I’acte de foi, celle qui découle du paradoxe de I'incarnation de
Dieu et du scandale de la crucifixion du Christ: si les créatures contingentes
existent et pensent, le Tout Autre, le Dieu absolu, leur Créateur, n’existe ni ne
pense, sinon dans I’ «Instant» de son incarnation sous les traits de I'incognito
du Messie. Paradoxe et scandale posent ’alternative: croire que le crucifi¢ est
Dieu ou étre scandalisé.

La foi comme corrélat de I'Instant est une grandeur sui generis. Elle est
inassimilable a I’esthétique (le singulier éphémere) comme le font les roman-



136 GABRIEL-PH. WIDMER

tiques a la suite de Schleiermacher, a ’éthique (le général qui dure) comme le
pensent les kantiens, ou a la religion paienne (I’éternité retrouvée par la gnose)
comme y tendront certains épigones de Hegel. Si Dieu est 'Autre et " «In-
dividu» (le Christ), la foi ne peut €tre que risque a courir, saut par-dessus
I’abime, confiance par dela la rupture, décision passionnée de viser ’éternité
dans le temporel, d’instaurer une relation absolue avec ’Absolu a travers la
résignation et la souffrance !*. Elle est donc contrairement a la gnose hégélien-
ne, et de maniére différente du criticisme kantien et de la croyance schleier-
macherienne, «la plus haute passion de la subjectivité» dans «la plus grande
incertitude objective»'®, Le croyant ne peut réintroduire le christianisme
aboli dans la chrétienté paganisée qu’en devenant «contemporain» du Christ,
le rédempteur et le modeéle, dans I’attente de I’eschaton!’.

L’ceuvre de Kierkegaard marque un virage dans la théologie de la foi. Elle
ne se présente ni comme une dogmatique, dont les propositions logiquement
enchainées constituent un savoir sur Dieu a partir de sa révélation, ni comme
ce que les théologiens allemands intitulent Glaubenslehre au X1X°® siecle, la
description de la conscience religieuse et du sentiment de dépendance a I’égard
de Dieu, ni comme une philosophie du christianisme. Mais elle est un ensem-
ble d’investigations sur I’acte de foi et le devenir chrétien a ’heure ou I’Eglise
¢tablie affronte I'athéisme et le nihilisme. Cette ceuvre se prolonge diverse-
ment dans les théologies de la Parole de Dieu, comme celle qui oppose a
I'accusation d’aliénation portée par la critique contre la foi, la confession de sa
force libératrice.

Pour K. Barth, par exemple, la foi, comme don de Dieu et organe de sa
connaissance, est ’événement au cours duquel ’homme confirme la décision
divine de le faire bénéficier de I’élection et de sa grace. Elle est «la forme
temporelle (de 'homme en Jésus-Christ), qui nous est attribuée, parce que
Jésus-Christ nous représente devant le Pére» 18, Comme I’abaissement du Fils

15 Pour KIERKEGAARD, la foi n’est pas une modalité de la connaissance, mais un
«acte de liberté», «une manifestation de la volonté», contrairement aux problémati-
ques hellénistiques, Cf. Miertes philosophiques, trad. P.-H. TisSEAU, (Euvres complétes,
7, Paris, 1973, p. 78.

16 S.-A. KIERKEGAARD, Post-scriptum définitif et non scientifique aux Miettes philo-
sophiques, id. ed. 10, Paris, 1977, p. 189, 195; le probléme de la «communication» de la
foi occupe une place centrale dans cette problématique qui anticipe les recherches
contemporaines.

17 Cf. S.-A. KIERKEGAARD, L 'Ecole du christianisme: «... par rapport a I’'absolu, il n’y
a qu'un seul temps: le présent; 'absolu n’est absolument pas pour qui n’en est pas
contemporain. Et comme Christ est absolu, il est aisé de voir qu’il y n’a par rapport a lui
qu’une situation: celle du contemporain» (id. ed., 17, Paris, 1982, p. 63).

18 Cf. Dogmatique, 6, trad. F. RYSER, Genéve, 1956, p. 157 cette forme temporelle
signifie «s’en tenir a Dieu, en s’attachant fermement a I'ceuvre qu’il accomplit dans le
monde créé», donc se référe a I’ «objectivité» de Dieu (id. op. p. 12). L'événement
qu’est la foi ne peut étre connu et confessé que dans la foi et non a partir d’une
anthropologie contrairement a ce que pense Bultmann.



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 137

rend le Pere disponible pour I’lhomme révolté, la foi rend le pécheur disponible
pour Dieu par I'action justificatrice et réconciliatrice du Christ. Elle est la
connaissance du verdict de Dieu et son approbation par ’homme sanctifié par
le Saint-Esprit. Son objectivité réside donc dans I'initiative du Dieu trinitaire,
et sa subjectivité dans la reconnaissance et ’obéissance humaines permises et
commandées par Dieu.

Pour Bultmann, la foi est la réponse a I'interpellation de la Parole, au cours
de laquelle 'homme passe de ’existence inauthentique a I’existence authen-
tique par une nouvelle compréhension de soi. La foi délivre ’homme de toute
prétention a se justifier par lui-méme et a se glorifier de lui-méme. Elle est
confiance sans garantie en la parole de Jésus-Christ, abandon au Dieu qui
justifie par sa grace: «comme la Parole, la foi est aussi révélation, car elle
n'existe que dans cet événement et non ailleurs. Elle n’est aucunement une
attitude d’ame, une conviction humaine mais la réponse a I'interpella-
tion» 19,

La doctrine paulinienne de la justification s’actualise dans la démythisa-
tion du «kérygme»2°, La foi chrétienne n’est que «la foi en Dieu en tant que
Dieu est la puissance énigmatique qui m’appelle a I’existence et qui me limite,
foi au Dieu qui, par la parole que Christ a fondée dans le monde, me juge
comme pécheur et me pardonne mon péché, au Dieu qui me renvoie au Tu et
qui m’enjoint d’écouter dans ’amour I’exigence de I'instant»2!. Sous ’action
de la Parole a la fois destructrice et créatrice, la foi réalise encore inchoati-
vement I’eschaton 22, Elle est le courage du «quand méme» dans I’épreuve, qui
ne s’appuye ni sur une Weltanschauung ni sur une éthique chrétienne ou sur
un humanisme 23,

* *

Les théologies de la Parole rendent compte de I’acte de foi et de son contenu
a partir de lui-méme et non a partir d’'une philosophie de I'étre ou d'une
philosophie du sujet qu'elle soit du jugement et de la croyance. Elles ne

19 « L’idée de révélation dans le Nouveau Testament» in Foi et compréhension™*,
trad. A. MALET, Paris, 1969, p. 47; «réponse» signifie ici que «la foi est un acte de
volonté, une détermination, plus exactement une décision, c’est-a-dire la réponse ala
Parole de Dieu, I'acceptation de I'invitation faite par Dieu... du point de vue de la foi, la
foi elle-méme est un don de Dieu», « Education et foi chrétienne», id. op. p. 303 s.

2 «La démythisation radicale est le paralléle de I'enseignement paulinien et ]uthé-
rien de la justification par la seule foi, sans les ceuvres de la loi...», «Sur la démythi-
sation» in L'’interprétation du Nouveau Testament, trad. LAFFOUCRIERE, Paris 1955,
p. 217.

2l «La crise de la foi» in Foi et compréhension™® p. 381.

22 « La foi est capable de supporter ce paradoxe que la vie nouvelle n’apparait pas c!u
tout présentement comme une vie, mais au contraire comme une mortaccrue», « L’idée
de révélation...» id. op. p. 32.

2 «Sur la démythisation», art. cit. p. 204 s.



138 GABRIEL-PH. WIDMER

présupposent pas une théorie de la croyance. Elles parviennent ainsi a se
dégager des fausses alternatives du type «rationalisme — fidéisme», qui ont
dévoye le déeveloppement de la théologie de la foi a I’époque moderne, tout en
la stimulant.

Philosophiquement, la méthode phénoménologique confirme, semble-t-il,
d’un point de vue critique, les approches de I’acte de croire poursuivies depuis
Kierkegaard par les théologiens de la Parole, mais en les repérant et en les
situant dans le cadre de ce que les phénoménologues définissent comme le
«doxique».

Comme tout acte de conscience, «croire» se constitue par son intention-
nalité (la recherche des valeurs), en constituant son «monde» par sa visée
(I'instauration d’un sens). C’est ainsi qu’en croyant, la communauté et chacun
de ses fidéles réactualisent les événements fondateurs et réeffectuent leur sens,
ne serait-ce qu’en annongant le message, en interprétant les témoignages
scripturaires et en pratiquant les rites dans lesquels ce sens est déposé; ils le
font pour viser, a travers le «monde» constitué par leur foi, le Royaume de
Dieu et, par la, pour contribuer a son instauration en en manifestant les signes
avant-coureurs. On peut distinguer une foi «originaire» — celle qui est a
'origine de ce «monde», anticipation du Royaume avec son corrélat,
’homme nouveau — d’une foi «dérivée» — celle qui, en se ressour¢ant dans
la premiere, en déploye les virtualités. Pour ’analyse phénoménologique, ces
modes de la foi relévent du «doxique». Le «doxique» est constitué par les
corrélats des diverses modalités de la certitude (doute, soupgon, supputation,
conjecture, science) et des modes d’étre qui leur correspondent (possible,
problématique, probable, vraisemblable, réel); ces corrélats se modifient
constamment dans la connaissance?*. L’approche phénoménologique du
«doxique» fait comprendre le choix des problématiques fait par les Peres et
leurs successeurs pour rendre compte de I’acte de foi.

Comme conscience projective, la conscience incarnée dont I’'une des inten-
tionnalités et 'une des visées en font une conscience croyante, est, selon la
description d’H. Duméry, «rivée a I’histoire, a la positivité, a 'objectivité du
sens — du sens incarné dans I’événement, dans la lettre, dans des structures
concrétes» 25, Dans ces conditions, «le premier acte de foi, en sa simplicité
native, est déja en liaison d’'un donné historique et d’un jugement de
valeur» 26, L’acte de foi discerne donc, dans le message, dans les témoignages,
dans les rites, le sens sotériologique que la conscience croyante y dépose en
vertu de son intentionnalité et de sa visée; il le dégage a partir du sens

2 Cf. Ep. HUSSERL, Idées directrices pour une phénoménologie, § 103, trad.
P. Ricur, Paris, 1950, p. 354.

23 HENRY DUMERY, La foi n’est pas un cri, 2 éd. Paris, 1957, p. 244 cf. la définition de
la conscience projective comme conscience «incarnée» in Philosophie de la religion 11,
Paris, 1955, p. 182, note 1.

2 La foi n'est pas un cri, p. 188.



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 139

manifeste, littéral, événementiel. Car 'acte de foi transforme son objet en le
surdéterminant; le jugement de foi transvalue les valeurs communes. Ce qui
explique la nouveaute de ’Evangile comme voie de salut par rapport a la Loi
oua la sagesse?’. En régime de foi, la raison s’ouvre a de nouveaux horizons, en
accédant a un nouveau mode d’évidence?®; c’est sa maniére, a elle, de témoi-
gner.

Croire suscite la volonté de communiquer la foi, d’en témoigner. Le
témoignage tisse sa trame grace aux chaines des signifiants, que ce soient des
images, des mots, des idées ou des rites; il use de leurs significations dont le
mouvement lui donne la possibilité de dire, d’exprimer et de communiquer ce
quiest cru et la maniére de le croire. Sans ce support langagier et cette mobilité,
il n’y aurait ni profession ni transmission de la foi, parce que, sans eux, il n’y
aurait ni prophéties, ni Evangile, ni prédication apostolique. La foi vit du
temoignage. Le témoignage est un événement de parole qui advient dans un
langage. Les théologies de la Parole 'ont redécouvert; la phénoménologie en a
explicité les structures conscientielles: la philosophie du langage en a analysé
le fonctionnement a son niveau. Toutes trois contribuent a dégager le type
d’intelligibilité du témoignage, et donc de la confession, a partir de leur propre
point de vue.

Pour une philosophie du langage comme celle de J. Ladriere, les expres-
$101S « nOUS CTOYONS », «je crois» (au présent) sont des opérateurs de croyance:
le locuteur qui les prononce avec sincérité, se met en jeu et s’engage a témoi-
gner de la véracité des énoncés du symbole. De tels énoncés usent d’un langage
de type performatif et non pas constatif: ils ne constatent (décrivent) pas un
etat de choses, mais formulent en langage doxologique un appel a croire en
celui dont ils témoignent. La performativité qualifie un mode, une intention,
un usage propres a certains actes de langage qui font que le locuteur est li¢ par
ce qu'il prononce; par contre, la constativité qualifie des actes de langage qui
délient les énoncés de leur acte d’énonciation, comme par exemple, dans les
énoncés scientifiques. Les formules de la confession de foi, du décret, du
verdict, du pardon, de la promesse, etc. montrent que 'usage performatif du
langage est auto-implicatif, en ce qu’il détermine le locuteur a adopter une
conduite conforme a son dire. En ce sens, I'intention performative du langage
provoque des «effets de sens» dans le «monde» constitué par I'intention et le
mode constatif du langage. Le mode performatif du langage le met au service
deI'action, de I'accomplissement d’une destinée dans le cas de la confession de
foi. Aussi la parole de foi qui advient par cet usage du langage, fait-elle corps

7 «Seule la foi comprend la foi. Seule elle répond pour elle. Seule elle prescrit ce
qu'elle signifie et elle signifie ce qu’elle prescrit», id. op. p. 333-334.

% «...le jugement de foi reprend le jugement de raison; il l'ouvre surnaturellement a
un ordre d’é¢vidence auquel jamais la raison n’aurait pu atteindre par ses seules forces»,
id. op. p. 366.



140 GABRIEL-PH. WIDMER

avec les «réalités mondaines» désignées par les énoncés de foi; mais, en fait,
elle vise, a travers ces références mondaines, des «réalités extra-mondaines»,
celles de la foi et de ’espérance: le Royaume de Dieu, la vie éternelle... Grace a
ce mode du langage, la parole de la foi engage le croyant dans le processus
eschatologique, tout en «présentifiant» la Parole dans des mots, dans des
images, dans des représentations. La parole de la foi est rendue active et
efficace par ce dont elle parle et par la maniére dont elle en parle?.

En tant qu’elle est une réponse a la vocation de Dieu, la confession de foi
peut, par 'usage performatif du langage, réactualiser les valeurs des événe-
ments fondateurs et réeffectuer le sens de la Parole instauratrice de vie nou-
velle. Le «nous croyons», le «je crois» sont en quelque sorte porteurs de la
force illocutionnaire de leur acte d’énonciation®, Cette force de parole fait
passer I'acte de langage dans I’existence, et ’existence dans I’acte de langage:
celul qui confesse sa fo1 fait un avec ce qu’il profére, parce que ce qu’il dit,
réquisitionne toute son existence en vue de I'accomplissement de sa destinée.
Cette force assure la liaison entre les croyances?®!. Ce qui revient a dire que
I'opérateur de croyance (le «nous croyons», le «je crois») est un opérateur
locutionnaire dans I'usage performatif du langage. Dans le fonctionnement du
langage, la force illocutionnaire est persuasive et non démonstrative comme
dans I'usage constatif du langage: le locuteur croyant croit a ce qu’il dit, parce
qu’il reconnait I'autorité du témoin dont il tient son propos32.

29 Je suis ici JEAN LADRIERE et sa définition des énoncés performatifs et constatifs in
L’articulation de sens, 1, Paris, 1970 et II, Paris, 1984, lui-méme résume les travaux
d’EvANS et tient compte non seulement de ceux d’J. L. AUSTIN (Quand dire c’est faire,
trad. G. LANE, Paris, 1970), mais aussi de ceux de J.-R. SEARLE, Les actes de langages,
trad. H. PAUCHARD, Paris, 1972 et de FRANCOIS RECANATI, Les énoncés performatifs,
contribution a la pragmatique, Paris, 1981, qui affinent I'analyse de ces énoncés et celle
de leurs modes d’énonciation, tout en divergeant sur certains points. Sur le témoignage,
cf. E. CASTELLI, P. RICEEUR, H. GOUHIER, etc.: Le témoignage, Paris, 1972, principa-
lement P. RICEUR, « Herméneutique du témoignage», p. 35 ss.

30 La force illocutionnaire «comme modalité d’énonciation propre a cet énoncé
(relevant du «je crois») est représentée par une expression appropriée dans I’énoncé»
J. LADRIERE, op. cit. 1, p. 26; «elle est le type d’acte qui est effectué par le fait que cet
énoncé est prononcé», «la maniére dont le contenu propositionnel de ’énoncé est
assumé par le locuteur», ibid., p. 26 s.

31 «...en s’effectuant, il ('opérateur illocutionnaire) fait la vérité. Mais sa maniére de
faire la vérité, c’est de I'assumer et de produire, dans et par cette assomption, I'avene-
ment de cela méme que dit cette vérité et en vertu de quoi la vérité est vraie», id. op.
p. 148.

32 « Dans le cas de la croyance, I’engagement du locuteur serait fondé essentiellement
sur le témoignage d’une personne dont les affirmations seraient considérées comme
vraies, non en raison d’une procédure a laquelle il serait toujours possible au locuteur
d’avoir recours pour son propre compte, mais en raison de qualités propres a cette
personne, établissant (aux yeux du locuteur) de fagon incontestée son autorité et justi-
fiant une adhésion sans réserve a ce que dit cette personne. Le propre de la croyance
serait précisément de reconnaitre de fagon inconditionnée I’autorité du témoin et de
reprendre a son compte ce que celui-ci affirme», id. op. p. 282.



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 141

Le kérygme, la confession de foi et la tradition interférent, parce que le
propre de la foi est de se présupposer elle-méme a tous ses développements. La
foi fait un usage performatif du langage pour se dire a travers les récits qui
témoignent de I’action de la Parole divine, par exemple, ceux de la crucifixion
et de la résurrection de Jésus; en se disant ainsi, elle se charge de son énergie
messianique et eschatologique. Cette énergie fait de la parole de la foi la
cellule-mere du kérygme, de la confession de foi et de la tradition, et les
différencie de leurs modéles vétérotestamentaires 33,

Pour le croyant, Dieu est le Locuteur par excellence: il «parle» performa-
tivement. Il recourt a un mode de langage qui I’engage, a travers son Christ, a
porter le péché du monde et sa punition, a se réconcilier avec sa créature et a
delivrer sa création en les recréant. Le croyant croit Dieu, a Dieu et en Dieuen
vertu de I'autorité de Dieu lui-méme qui se révéle dans son Verbe (propter
auctoritatem Dei revelantis per Christum) et en vertu du témoignage véridique
du Christ confirmé par I'Esprit Saint. Sa foi est messianique par son origine et
par sa fin.

Si, pour ces raisons, la foi se présuppose elle-méme, elle fournit a I'intel-
ligence la lumiére dont elle a besoin pour conférer de I'intelligibilité aux
articles de foi (fides quae creditur) et de la rationalité a 'acte de foi (fides qua
creditur). La foi est fides illuminans intellectum, et la raison intellectus illu-
minatus grice, en partie, au mode, a 'intention et a I'usage performatifs du
langage qui est indispensable a I’action transformatrice de la foi et aux opé-
rations cognitives de la raison.

Sila foi se présuppose elle-méme, c’est aussi parce qu’en devenant orante,
elle postule que I'impossible devient possible, que I’eschaton devient histori-
que: «que ton Régne vienne, que ta volonté soit faite sur la terre comme au
ciel...»

La circularité de la foi est donc ouverte sur I’eschaton ou la foi se changera
en vision et ou I’espérance se transformera en possession. L’acte et la parole de
la foi la situent aux confins de I’histoire, tout en la maintenant dans ce monde,
C’est-a-dire a 'intérieur des limites fixées par les événements fondateurs et la
révélation finale. L’acte et la parole de la foi sont les signes de I’ «Instant»
passé réactualisé de maniére constante par la force illocutionnaire du langage
de la foi; ils sont les figures de I’éternité qui vient. L’acte de foi ne peut
s’accomplir et la parole de foi ne se dire que métaphoriquement, dans des

¥ Cf. a titre d’exemple sur 'interaction entre la tradition, le kérygme et la confession
de foi: I Co 15,3-5. LADRIERE constate a propos du «récit» concernant les événements
fondateurs son role de témoignage: «c’est par I'acte d’attestation que lui confére sa force
illocutionnaire caractéristique que son contenu (celui du récit) devient lui-méme ope-
rant, en tant qu’effectuant lui-méme ce qu’il dit, que ce contenu suscite I'acte d’attes-
tation qui le sous-tend et lui donne de pouvoir soutenir toute la radicalité de 'engage-
ment qu’il implique et de pouvoir s’ouvrir a I'infinité du contenu qui le sollicite», id. op.
p. 40.



142 GABRIEL-PH. WIDMER

figures qui s’abolissent et se remplacent dans I’histoire sans parvenir a s’égaler
a la réalité du Royaume.

Ces remarques cernent la question sous-jacente a celle de I'importance
actuelle de la confession de foi: comment témoigner de la foi messianique
dans un siécle impie et idolatre? ou pour le dire en langage kierkegaardien:
comment la foi advient-elle dans le croyant et comment le devient-11? Ces
réflexions accordent, dans ’analyse de ’acte de foi, la priorité a I’étude de ses
rapports avec la Parole par rapport a celle de ses modalités cognitives et
volitives privilégiée par les Péres et les medievaux.

Ce recentrement permet de classer les énoncés des confessions de foi dans
une classe particuliére. Ils ne peuvent étre assimilés ni a celle des propositions
tautologiques évidentes par elles-mémes comme celles des mathématiques, ni
a celle des propositions vérifiables par I’expérimentation comme celles des
sciences empirico-formelles. Leur classe pourrait €tre celle des énonces de
croyance avec leurs modifications modulantes du «doute» a la «certi-
tude».

Quant a leur critére de validité, il est celui de leur conformité aux énonces
des premicres confessions de foi. Cette conformité concerne I’acte de langage
et de parole d’une part et, d’autre part, le contenu doctrinal qui en est insé-
parable. Les effets de sens des énoncés dépendent de cette conformité formelle
et substantielle aujourd’hui comme autrefois.

La parole de la foi «se vérifie», pourrait-on dire, par les relations nouvelles
qu’elle noue entre les croyants, en les ouvrant a I'attente du Royaume. Elle est
le signe de sa venue. Elle porte en elle son propre avenir de foi, quand I’es-
pérance la nourrit et la fortifie, et qu’a son tour, elle structure et donne son
contenu a I’espérance. En se confessant, elle s’affirme; en se disant, elle s’in-
tensifie. On le comprend si on tient compte de I'intention performative de son
langage et de sa force illocutionnaire, qui sont nécessaires au témoignage. Or le
témoignage renforce la confiance, la conviction et I'assentiment ; il « vérifie»,
a sa maniére, aussi la parole et 'acte de la foi.

Comme témoignage, la confession de foi discerne, sélectionne et perfec-
tionne, en les ordonnant les vérités de I’Evangile, celles de la prédication
apostolique et celles de la tradition. Elle certifie, selon ses moyens qui sont
langagiers, la victoire déja perceptible de la liberté créatrice sur la liberté
destructrice contrairement a ce que pense I’opinion de son role prétendument
aliénant. Comme réponse a la promesse du Christ d’étre toujours au milieu de
son Eglise, la confession de foi participe a la Parole prophétique, christique et
apostolique pour la communiquer. Pour ces raisons, elle fait partie integrante
de I'acte de foi: je ne puis croire sans confesser ma foi, 'Eglise ne peut croire
sans expliciter le contenu de sa foi.

Le «nous croyons...», le «je crois...» avec leur force illocutionnaire ne sont
pas sculement des opérateurs de croyance dans la confession de foi, dans le
texte du symbole, ils sont aussi des opérateurs de salut dans la liturgie de



ELEMENTS POUR UNE THEOLOGIE 143

I’Eglise et dans sa doctrine. Ils sont la clé qui ouvre a la compréhension
correcte de la fo1 et a la participation de la parole au Verbe de Dieu. Cette
esquisse sur I'acte de foi en fournit Iillustration.



REVUE D’HISTOIRE ET DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSES
Palais Universitaire, F-67084 Strasbourg

(France: 90 f.f. - Etranger: 125 f.f. - C.c.p. Association-Publications
Faculté Théologie Protestante, Strasbourg 1356-45 A)

SOMMAIRE
1985/1

Nelly Viallaneix: La notion de Selv dans la Maladie a la Mort.

Emile Goichot: Trois «Prophétes du dehors». Henri Bremond et
[’Angleterre religieuse.

Rold Kuhn: La Décréation. Annotations sur un néologisme philoso-
phique religieux et littéraire.

Jean Doignon: L'exégese latine de la parabole des deux fils (Dt 21,
28-31). Hilaire de Poitiers devant le probleme de ['obéissance a
Dieu.

Marc Philonenko: Deux horoscopes qoumrdniens, identification des
personnages.

REVUE DES LIVRES




	Éléments pour une théologie de l'acte de foi

