
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Les communautés confessantes dans les Églises de la réforme : un
enjeu majeur

Autor: Hammann, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 111-128

LES COMMUNAUTES CONFESSANTES DANS LES
ÉGLISES DE LA RÉFORME: UN ENJEU MAJEUR1

Gottfried Hammann

Mettre en cause les structures de nos activités ecclésiales est devenu une
lancinante habitude, en particulier durant les quinze dernières années. D'ordre

sociologique, politique, historique, psychologique et théologique, les

interpellations adressées principalement à la paroisse en tant que forme
communautaire privilégiée, voire unique, surtout dans les Eglises issues de la
Réforme, exigent une redéfinition des formes aujourd'hui nécessaires à la vie
ecclésiale, une légitimation de celles que nous avons l'intention de défendre,
comme de celles que nous souhaiterions voir naître.

Selon quels critères remettrons-nous en cause ou consoliderons-nous nos
communautés ecclésiales? Car nous ne pourrons défendre ou contester les

types communautaires de nos Eglises, paroisse en tête, que dans la mesure où
nous aurons une conception suffisamment claire des références, théologiques
et historiques, qui légitiment leur existence, leur maintien ou leur remaniement.

Tous, nous portons en nous un ensemble d'idées et d'aspirations quant à

l'Eglise que nous voudrions réaliser dans notre sphère d'activité. Réfléchis et
réalistes, ou brouillons et nostalgiques, ces rêves ecclésiologiques ont des

répercussions certaines sur les situations ecclésiales que nous vivons. Mais ils
ne suffisent pas à justifier nos efforts.

Aux légitimations d'ordre théologique, il importe de joindre des motifs
d'ordre historique, même si l'histoire ne peut, à elle seule, justifier nos
conceptions et nos pratiques ecclésiales. A cela s'ajoute l'exhortation des

réformateurs du XVIe siècle du semper reformanda, nous appelant à réexaminer
toujours à nouveau, non seulement nos théologies, mais encore nos pratiques
d'Eglise et donc aussi nos formes communautaires.

Cette démarche est possible et nécessaire. Nous pouvons, en étudiant
certaines données marquantes de notre histoire, vérifier la justesse ou les

déviations de nos tentatives actuelles. Tant l'évolution des communautés
néotestamentaires que celle de l'histoire ecclésiastique nous offrent les

moyens de pareille démarche de vérification. Cette démarche est nécessaire

aussi, pour ramener l'ecclésiologie à sa juste place. Elle n'a pas à se hausser au
même rang que d'autres disciplines de la réflexion théologique, telle la chris-

1 Exposé présenté le 11 janvier 1984 dans le cadre des « Journées théologiques » de la

Compagnie des pasteurs de Genève.



112 GOTTFRIED HAMMANN

tologie, par exemple ; elle doit toujours être seconde, elle n'est qu'un moyen au
service de la proclamation de l'Evangile, elle ne fait que définir et réaliser son
cadre2. Mais en tant que telle, elle doit être conforme à la mission de cet

Evangile et adaptée aux réalités de chaque époque. Sa légitimation est donc
nécessaire, dans la mesure où l'Eglise est le lieu de cette proclamation, le Corps
du Christ, incarné, ici, aujourd'hui, dans et pour les hommes de ce temps. Et

pour nous, aujourd'hui, cette remise en cause est d'autant plus nécessaire que
ce Corps est déchiré, qu'il y a donc des infidélités et des déviations dans toutes
les communautés chrétiennes, qu'il convient de débusquer et de corriger.

L'examen de nos traditions ecclésiologiques, y compris dans les aspects
structurels des différents types communautaires, devrait nous aider à procéder

aujourd'hui aux indispensables adaptations. Certes, la tradition historique
n'est pas normative et elle ne peut pas l'être3. Mais la conscience ecclésiale

présente ne saurait se passer d'une mémoire attentive et critique du passé.

/. Dès l'origine, des communautés diversifiées

Très sommairement, il convient de rappeler que le Nouveau Testament ne

présente pas un, mais plusieurs types d'organisation communautaire.
Structurellement, la communauté de Jérusalem différait des communautés fondées

par l'apôtre Paul; ces dernières, à leur tour, avaient un visage autre que les

deutéropauliniennes. L'évolution vers une organisation episcopale accentuée,

2 L'histoire de l'Eglise nous apprend ce qu'il advient lorsque l'ecclésiologie l'emporte
sur la christologie : l'organisation ecclésiastique tend alors à se fixer en mstitutionalisme
et à revendiquer une autorité magistérielle normative en matière doctrinale et pratique,
politique et ecclésiale. — Sur autorité et pouvoir dans l'histoire de l'Eglise, on peut voir,
entre autres, L. Miethge et R. Mau, «Autorität I-II (Alte Kirche und Mittelalter,
Reformationszeit), dans Theologische Realenzyklopädie. Bd. V, Berlin, New York,
1980; et G. Ebeling, «Sola Scriptura» und das Problem der Tradition», dans Wort
Gottes und Tradition. 1964, p. 91-143; du même, Wort und Glaube. 19673, p. 161 ss. et
407 ss. (Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen) et la thèse de la nécessité de
la doctrine des deux règnes comme «Freigabe von Zukunft». En fait, l'ecclésiologie qui
prend le pas sur la christologie développe nécessairement une théologie des œuvres et
une justification par les mérites.

3 Les réformateurs du XVIe siècle ont dénié à la Tradition sa prétention magistérielle
en matière doctrinale et éthique, c'est-à-dire sa prétention à l'interprétation normative
des textes scripturaires: l'Eglise traditionnelle avait résolu en fait le problème
herméneutique par sa notion de Tradition, interprète de l'Ecriture. Ainsi contestée, la
Tradition, et donc l'histoire, ne peuvent plus justifier, légitimer, nos conceptions ecclésiales;

l'histoire n'est plus normative, mais exige des remises en question périodiques, pour
lesquelles elle peut servir de miroir critique ; seule est norme la nécessaire proclamation
de la Parole, avec les structures de vie ecclésiale contingentes que cette proclamation
requiert. En ce sens, il y a bien, mais en second lieu, une répercussion ecclésiologique du

problème herméneutique propre au principe du Sola scriptura. Cf. encore à ce propos G.

Ebeling, Wort und Glaube, 1967 \ p. 319-348.



LES COMMUNAUTÉS CONFESSANTES 113

de type ignatien, provoqua la tension entre une forme monarchisante et une
organisation plus charismatique. La première, favorisée par le cours de
l'histoire, finit par l'emporter sur la seconde.

Cette tension, déjà apparente au sein des différents types d'ecclésiologies
néotestamentaires, nous permet de relever, dès les premiers temps de l'Eglise,
le principe autorisé de la pluralité formelle de l'organisation communautaire,
au même titre d'ailleurs que la pluralité, autorisée elle aussi, des confessions de
foi. La diversité structurelle est une réalité attestée, une clé de compréhension
importante des formes de vie ecclésiales des débuts de l'Eglise. Elle n'est pas
un défaut d'enfance, mais un effet pratique de la pluralité des confessions
christologiques, de l'appréhension et de l'expression différenciées de l'œuvre
de salut opérée en Jésus, confessé comme le Christ. Il faut souligner cette
relation entre la diversité des interprétations du fait christique et la pluralité
des organisations communautaires; elle est d'une évidente importance
œcuménique.

Mais en même temps, l'exemple des communautés néotestamentaires
nous invite à vivre l'unité ecclésiale. Diversité n'est pas synonyme de division.
La confession de foi de Jésus de Nazareth le Crucifié comme Christ ressuscité

s'imposera comme critère d'unité de communautés diversement organisées.
Cette exigence d'unité, dans le Nouveau Testament, se rapportera donc à la

personne du Christ Jésus, non à l'intelligence et à l'expression uniforme que
les différentes communautés pourraient en avoir. A fortiori, l'unité ecclésiale

impliquait ce credo fondamental, mais n'empêchait pas la pluralité formelle4.

On peut donc, dans les limites de notre thème, retenir ce critère de l'un et
du pluriel, de l'unité dans la diversité, comme norme néotestamentaire
d'organisation communautaire des Eglises, comme critère aussi d'appréciation et

d'aménagement des communautés depuis lors, la tension qui lui est inhérente
servant de ferment protestataire contre l'uniformisation d'une part, ou contre
le morcellement sectaire, de l'autre.

Ce principe, verifiable dans l'histoire, éclaire nos situations actuelles, et la

tension qu'implique cette dualité garde aujourd'hui encore son dynamisme:
nos types d'organisation ecclésiale sont l'expression concrète, soit dans leur
uniformité, soit dans leur diversité, de cet axiome originel. Sans cesse, l'équi-

4 Voir à ce propos, p. ex. : R. Modras, « Elimination du pluralisme entre Eglises par
le pluralisme dans les Eglises», dans Concilium 88, octobre 1973, p. 70 ss.; J. J.

Vincent, «The Para Church : An Affirmation of New Testament Theologies», dans Study
Encounter X, n° 1, 1974, p. 1-15; J. Zumstein, «Conception de l'Eglise et communication

de la foi dans les Evangiles synoptiques», dans Communion et Communication,
collectif, Genève, 1980, p. 43-56; P. Bonnard, «La Tradition dans le Nouveau
Testament», dans Anamnesis, Cahiers de la RThPh, n° 3, Genève, Lausanne, Neuchâtel,
1980, p. 25-28; E. Käsemann, «Einheit und Vielfalt in der neutestamentlichen Lehre
von der Kirche », in Exegetische Versuche und Besinnungen II, Göttingen, 1964, p. 262-
267, trad. fr. in ETR. 1966, p. 255-258.



114 GOTTFRIED HAMMANN

libre entre les deux est menacé, l'unité trop exigeante neutralisant la richesse
de la pluralité et la diversité multipliée créant l'anarchie sectaire.

Cette tension et cette recherche permanente d'équilibre sont donc une
caractéristique originelle de l'Eglise, que l'apôtre Paul a bien mise en évidence

par l'image du corps, image capitale de toute ecclésiologie pratique5.

De même que la situation néotestamentaire, l'histoire de l'Eglise ancienne

permet de le vérifier. Une tendance uniformisante se manifesta très tôt, dès la
fin du Ier siècle. L'équilibre se rompit aux dépens de la pluralité des formes
communautaires, dès le IVe siècle et l'ère constantinienne. Ce principe
d'intégration l'emporta d'ailleurs également (et parallèlement) dans d'autres
domaines, tels la christologie, la théologie des ministères, la conception du

mariage, et les applications y relatifs.
L'histoire du monachisme est éclairante sur ce point6. Née du besoin de

vivre les exigences évangéliques dans leur intensité et leur esprit communautaire

originaires, la forme monastique de vie ecclésiale répondit aux aspirations

professantes d'abord à l'intérieur des communautés. Que la vie
chrétienne pût être vécue avec des intensités et dans des formes diverses,
apparaissait comme une réalité au sein même des Eglises locales au IIe et au IIIe
siècles. Il importe de souligner qu'un pluralisme de groupes communautaires
se développa à l'Intérieur des paroisses territoriales, et ceci jusqu'au IIIe siècle,
offrant ainsi la possibilité d'une complémentarité, proche dans son principe
de la situation néotestamentaire. L'exigence professante de certains groupes
prémonastiques pouvait ainsi animer de l'intérieur les communautés précons-
tantiniennes. La possibilité était offerte d'une protestation contre la pression
d'une tendance trop uniformisante.

Or, avant même le décret de Milan (313) et l'établissement du christianisme

comme religion de l'empire, les groupes d'aspiration monastique
professante sortirent des communautés de type préparoissial, pour s'établir et se

développer parallèlement à elles. Pour quelles raisons? Il semble bien que ce

fut l'évolution de l'Eglise territoriale, locale, vers une structure d'autorité et

d'organisation hiérarchisée, de type episcopal, monarchique7. Une phrase

5 Cf. E. Käsemann, Leib und Leib Christi. BHTh 9, 1933; P. Bonnard, «L'Eglise
corps du Christ», dans Anamnesis, p. 145 ss.

6 On pourra se référer à K. S. Frank, Grundzüge der Geschichte des christlichen
Mönchtums. Darmstadt, 1975, et, du même auteur, Askese und Mönchtum in der alten
Kirche, Darmstadt, 1975.

7 Cf. G. Dix, Le ministère dans l'Eglise ancienne, Neuchâtel, Paris, 1955, p. 121ss. ;

Ch. Munier, L'Eglise dans l'Empire romain (IIe et IIIe siècles), Eglise et cité, Paris,

1979; J. Neumann, dans TRE 6, p. 645ss. et 698-703; H. v. Campenhausen, Kirchliches

Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, BHT 14, Tübingen,

1953.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 115

aussi curieuse que celle de Jean Cassien, prononcée en 435, que «le moine
devait surtout éviter l'évêque et la femme», semble accréditer la thèse d'une
tension entre le jeune pouvoir episcopal et la dualité des formes, et donc des

autorités communautaires.

L'ère constantinienne ne fera que consacrer et accentuer la séparation et le

parallélisme. A la paroisse territoriale episcopale, hiérarchisée dans ses structures

comme dans ses ministères, de plus en plus multitudiniste, correspondra
une forme communautaire professante, avec des groupes monastiques de plus
en plus nombreux à jouir d'une autonomie spirituelle réelle. La liberté
d'organisation et d'autorité leur permettra de développer les possibilités de vie
chrétienne de type plus charismatique et professant, inhérentes à leurs
aspirations.

Cette époque accentua ainsi une évolution déjà amorcée au IIIe siècle, la
cause en étant à chercher autant dans la situation interne de l'organisation
ecclésiale, que dans les effets souvent décriés de la promotion du christianisme
au rang de la religion d'Etat. Ainsi, la séparation et le développement parallèle
(et non plus l'un dans l'autre) des types communautaires, multitudiniste et

paroissial d'un côté, monastique et professant de l'autre, entrent dans les faits.
Le décalque de l'organisation civile romaine enfermera les communautés dès

lors dans des relations ecclésialement moins dynamiques.

La sécularisation progressive du pouvoir ecclésiastique qui en découlera,
rendant les structures multitudinistes de moins en moins résistantes aux
séductions temporelles, provoquera une carence de plus en plus marquée des

forces d'interpellation et de protestation à l'intérieur des structures
communautaires multitudinistes du haut Moyen Age. La pluralité ecclésiale des

paroisses fit place à une autre pluralité, d'ordre temporel : ce qui les différenciait

entre elles, ce n'était plus les aspirations de vie chrétienne, mais les types
de propriétaires qui en avaient la charge et l'usufruit Le propriétaire éternel

d'une paroisse avait beau être, canoniquement parlant, le saint auquel l'église
du lieu était dédiée, les paroisses n'en étaient pas moins devenues l'enjeu entre
trois sortes de seigneurs, le seigneur laïque, l'évêque ou l'abbé de monastère.
C'est que les monastères, eux aussi, avaient tendance à se séculariser...

Pas pour longtemps pourtant! Il est intéressant de noter que la sécularisation

du mouvement monastique provoqua, à intervalles réguliers, des situations

de crise et de réformes internes. Contrairement à la structure paroissiale

multitudiniste, le mouvement monastique possédait, par son souffle professant

originaire, le ferment de protestation permettant de réagir relativement
rapidement à des tendances ecclésialement décadentes.

Ce fut le cas des grandes protestations réformatrices, des prolongements et
des rebondissements salutaires qu'ils suscitèrent. Ainsi de la réforme de

Benoît de Nursie et de sa célèbre règle, aux Ve-VIe siècles, de la renaissance

qu'elle connut aux VIIIe-IXe siècles, de Bernon et d'Odon de Cluny au Xe



116 GOTTFRIED HAMMANN

siècle, de Dominique et François d'Assise aux XIIe-XIIIe siècles, pour ne citer
qu'eux.

A propos de ces élans réformateurs, et toujours dans l'intérêt de notre étude

sur la pluralité des communautés ecclésiales, nous pouvons remarquer les

caractéristiques suivantes: leur dynamisme de renouveau était souvent issu
de personnes non directement liées à la hiérarchie cléricale. Ce fut le cas, par
exemple, de Benoît de Nursie et de François d'Assise. Mais ces réformateurs
trouvaient un appui décisif auprès de l'autorité chrétienne, ecclésiastique ou
séculière, pape ou roi.

C'est dans le cadre monastique, donc de la structure professante de l'Eglise,
que leurs efforts de réforme purent naître et prendre forme; la dynamique
réformatrice aurait donc besoin de telles structures pour pouvoir se développer

— Luther aussi sera moine Enfin, l'impact de ces réformes ne se limita pas
à la structure monastique, mais, selon la volonté même de leurs initiants, se

répercuta sur l'ensemble des formes ecclésiales, notamment sur la paroisse
multitudiniste — que l'on pense au rôle des frères mineurs ou prêcheurs dans

l'évangélisation des paroisses au XIIIe siècle —, et sur la hiérarchie ecclésiastique,

jusqu'au siège papal — que l'on se souvienne des papes réformateurs
issus du mouvement monastique.

Nous retrouvons ainsi la tension dynamique, déstabilisatrice, décrite
précédemment, l'Eglise étant dérangée dans sa tendance uniformisante par les

lieux pluralistes qu'elle a eu l'intelligence et la fidélité de ménager, parallèlement

à son organisation dominante. Elle permit de la sorte à l'impulsion
réformatrice, de marginale qu'elle était d'abord, de gagner le cœur même des

espaces majoritaires8.
En dépit du caractère schématique et massifde ces constatations, l'analyse

historique permet de comprendre la nécessaire dualité, multitudiniste et
professante, des formes communautaires dans l'Eglise. La suppression de cette

tension, voire même son atténuation seulement, par un cléricalisme
uniformisant, représente un principe ecclésialement réducteur et démobilisateur;
appelés, selon leurs origines néotestamentaires, à fournir le cadre, dans

l'espace et dans le temps, d'une formation et d'une expression de la confession de

foi du Crucifié ressuscité, ces lieux ecclésiaux sont alors diminués ou même

incapables d'accomplir cette fonction.

8 II est d'ailleurs intéressant de noter que les réformes issues du mouvement monastique

pouvaient tout autant viser une excessive pluralité devenue anarchie, pour retrouver

une pluralité régie par une unité doctrinale et communautaire. P. ex. : le mouvement
réformateur issu du monachisme du XIIIe siècle (Fr. d'Assise, Dominique) est porté par
ce souci d'unité face à l'anarchie et l'inculture biblique d'une part, à la mondanisation du
pouvoir ecclésiastique de l'autre. — Cf. K. S. Frank, Grundzüge der Geschichte des

christlichen Mönchlums, Darmstadt, 1975, p. 51 ss. ; J. Semmi.er, dans: Mönchtum und
Gesellschaft im Frühmittelalter (ed. F. Prinz), Darmstadt, 1976, p. 204-264; F. Prinz,
ibid., p. 265-353.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 117

Dans ce rapide parcours historique, destiné à souligner le dynamisme
réformateur permanent — semper reformanda — propre à la pluralité des

formes de vie ecclésiale et particulièrement à la dualité de communautés
multitudinistes et professantes, deux périodes sont encore fort éclairantes, la
réforme du XVIe siècle et le piétisme de la deuxième moitié du XVIIe siècle.
Ce dernier ne peut être esquissé ici qu'à titre d'illustration de notre thèse,
l'autre nous retiendra plus longuement.

Celui que les historiens ont surnommé le «Père du piétisme», Philip Jakob
Spener, pasteur à Francfort dans la seconde moitié du XVIIe siècle, conçut et
concrétisa, pour réformer l'Eglise, trop figée selon lui dans une orthodoxie
institutionnelle, et pour lui rendre son souffle professant, des petites communautés

de chrétiens militants, appelées collegia pietatis, petites communautés
professantes dont il attendait une réactivation des formes de vie ecclésiale,

notamment des grandes paroisses multitudinistes. C'est dans ces communautés

que naquit le mouvement de renouveau de la piété et de la militance
chrétienne; dans ce milieu aussi que naquit et grandit, au début du XVIIIe
siècle, le comte Nicolas de Zinzendorf, filleul de Spener et futur créateur de la

Communauté morave de Herrnhut, dont l'influence et l'interpellation
professantes restent jusqu'à aujourd'hui considérables dans nos paroisses protestantes.

Il y a bien là un nouvel exemple de cette dualité stimulante de formes
ecclésiales diversifiées, aussi dans les Eglises issues de la Réforme du XVIe
siècle9.

Il est passionnant de déceler dans l'histoire de l'Eglise de telles illustrations
de ce principe d'ecclésiologie pratique de la pluralité structurelle de nos
communautés. L'une de ces illustrations méritera qu'on s'y attarde plus en détail;
d'abord, parce qu'elle émane de l'ecclésiologie de l'un de nos pères réformateurs

du XVIe siècle, en second lieu, parce qu'elle semble avoir une résonance

particulièrement vive dans la situation actuelle de nos Eglises.
Cet exemple de pluralisme communautaire est celui que le réformateur

Martin Bucer tenta de réaliser, vers la fin de son ministère, entre 1545 et 1549,
à Strasbourg10. Avant de décrire cette tentative, il importe cependant de

présenter la problématique d'ecclésiologie pratique suscitée par la Réforme
protestante du XVIe siècle.

9 Cf. H. Weigelt, Pietismus Studien I. Teil: Der spener-hallische Pietismus. Stuttgart,

1965, p. 25-45; J. Wallmann, Ph. J. Spener und die Anfänge des Pietismus,
Tübingen, 1970, p. 253ss.; M. Greschat (Hsg.), Zur neueren Pietismusforschung,
Darmstadt, 1977, p. 113-223.

10 Sur l'ensemble de ce sujet, cf. G. Hammann, Entre la secte et la cité, le projet
d'Eglise du réformateur Martin Bucer (1491-1551). Genève, 1984.



118 GOTTFRIED HAMMANN

IL Du temps de la Réforme du XVIe siècle...

L'ecclésiologie empirique (ou pratique), c'est-à-dire l'organisation
formelle de l'Eglise, dans ses structures, n'a pas été une préoccupation dominante
des réformateurs. Bien sûr, ils ont dû s'en occuper, dans la mesure où leur
prédication réformatrice quant aux thèmes fondamentaux de la foi chrétienne
eut des répercussions évidentes dans la vie pratique de l'Eglise, et dès lors dans

ses formes communautaires.
Néanmoins, la réforme qu'ils préconisaient visait la doctrine, par delà les

abus, et la doctrine d'abord. Puis, dans la mesure où les formes de vie ecclésiale

sont le reflet vécu de la doctrine professée, leur action ébranlait et

changeait l'organisation ecclésiastique.
Pour introduire au projet d'organisation de l'Eglise de Bucer, rappelons

trois points d'impact, où la réformation du XVIe siècle toucha le domaine
pratique de l'organisation ecclésiale:

1. Dans le pouvoir institutionnel et hiérarchique de l'Eglise, Luther — et

tous les réformateurs le suivirent sur ce point — stigmatisa le «papisme»; il
vit dans le pouvoir papal, dans son principe monarchique et ses revendications

sur les différentes entités nationales naissantes, une prétention usurpée
et anti-ecclésiale. Il faut à ce propos se souvenir des tentatives faites au XVe
siècle — par exemple, aux Conciles de Constance et de Bâle — de donner à

l'Eglise romaine une structure conciliaire". Le débat sur la conciliarité ayant
fait long feu, les instances du gouvernement papal réaffirmèrent l'absolutisme
romain, non seulement sur le plan temporel, — voir par exemple les
revendications du pape dans la succession des empereurs —, mais encore
ecclésiastique — voir, entre autres, l'influence de l'oligarchie du Saint-Siège dans la

doctrine et la pastorale des indulgences.
La contestation de ce «papisme» par les réformateurs ébranla l'ensemble

de la hiérarchie ecclésiastique, du sommet à la base, du Saint-Siège au niveau
local des évêchés12. Ainsi se créa un vide d'autorité gouvernementale dans

l'Eglise, aussi soudain qu'imprévu; ni le principe de la conciliarité (sous une
forme synodale), ni la proclamation, séduisante mais pratiquement fort
vague, du «sacerdoce universel» de tous les baptisés, n'avait été suffisamment
mûris pour offrir une structure de rechange. Bien au contraire : l'un et l'autre
principe allait accentuer le désordre structurel de l'Eglise; le principe synodal
impliquait la présence d'évêques, et le principe du «sacerdoce universel»

11 Cf. p. ex. L. Vischer, «Das Basler Konzil. Eine noch nicht erledigte
Auseinandersetzung», dans Reformatio 29, 9 (Sept. 1980), p. 496-510; R. Bäumer ed., Die
Entwicklung des Konzitiarismus, Werden und Nachwirken der konziliaren Idee, Darmstadt,

1976, p. 175-271.
"Faisant suite au Manifeste à la noblesse chrétienne, le traité de Luther De la

captivité babylonienne, (WA VI, p. 497-573 Oeuvres, t. 2, p. 157-260) sera pour les

autres réformateurs l'ouvrage de référence.



LES COMMUNAUTÉS CONFESSANTES 119

contenait, du point de vue structurel, un ferment d'anarchie que «l'aile radicale

de la Réformation» (selon l'expression de l'historien mennonite G.
Williams) ne tarda pas à démontrer13.

Le vide laissé par l'autorité ecclésiastique traditionnelle dans les territoires
passés à la Réforme — et notamment dans les villes de grande et moyenne
importance qui furent les points principaux de la fermentation réformatrice —

profita de manière générale, non pas à une instance ecclésiastique, non pas à

un projet de restructuration élaboré dans l'intérêt de l'Eglise et de sa mission,
mais à l'instance politique, à savoir, les princes ou les magistrats des territoires
ou des cités devenues protestantes14.

Les autorités civiles prirent la place des évêques, et les réformateurs, nolens
volens, coururent le risque de troquer le papisme contre le césaro-papisme à

petite échelle. Aujourd'hui encore, nos débats ecclésiologiques se ressentent
de ce mariage, en bien et en mal, et nos problèmes structurels baignent dans le

contentieux qui en découle.
2. Deuxième point d'impact de la Réformation sur l'organisation et les

formes de vie ecclésiale: elle supprima les monastères.
En 1521, Luther publia son traité sur les vœux monastiques15. Malgré le ton

très polémique de l'écrit, il n'attaque pas le monachisme dans son originalité
professante, mais le principe des vœux contraignants et leurs abus théologiques.

En certains passages — rares il est vrai — Luther reconnaît le bien-fondé
d'engagements volontaires et relatifs, c'est-à-dire qui ne se feraient pas sous la

contrainte, ni «sans aucune pensée de mérite ou de justification». Il écrit: «A
cause de cela à cause de cette prétention de mérite et de salut), ils les

vœux) sont nuls, condamnables, il faut les renier, y renoncer, ou alors les

prononcer et les observer de nouveau d'une tout autre manière16». Saint
Bernard, Saint François sont pour Luther de tels exemples de monachisme
positif, mais devenus quasi inexistants de son temps; d'où sa virulence contre
cette forme de vie ecclésiale17.

13 Cf. G. Williams, The Radical Reformation, Philadelphia, 1962. - Voir
l'influence de ce courant dans la Guerre des paysans de 1525, G. Franz, Der deutsche

Bauernkrieg. Darmstadt, 1975 (10e éd.); La Guerre des Paysans 1525, Etudes et
documents réunis par A. Wollbrett, Soc. d'Histoire et d'Archéologie de Saverne et environs,

n° suppl. 93, 1975; R. Peter, «Les groupes informels au temps de la Réforme»,
dans Les groupes informels dans l'Eglise, Strasbourg, 1971, p. 194-212; M. Greschat
(ed.), Gestalten der Kirchengeschichte, Reformationszeit I, Stuttgart, 1981, p. 323-352
(Melchior Hoffmann et Thomas Müntzer); P. Blickle, Die Reformation im Reich,
1982.

14 Cf. B. Moeller, Reichstadt und Reformation, Gütersloh, 1962, traduction
française: Villes d'Empire et Réformation, Genève, 1966.

15 Cf. De votis monasticis, WA 8, p. 565-669, Oeuvres III, p. 79-219.
"¦Oeuvres, III, p. 115.
"Oeuvres III, p. 130. A propos de François d'Assise. Luther écrit entre autre:

«Cependant, Saint François aussi, cet homme admirable et de grande vigueur
spirituelle, dit très judicieusement que l'Evangile de Jésus-Christ était sa règle Il est clair



120 GOTTFRIED HAMMANN

Sous l'autorité du Magistrat des villes passées à la Réforme, on ouvrit donc
les portes des couvents, invitant à quitter l'habit tous les moines et moniales

qui vivaient leur vie conventuelle sous la contrainte de leur entourage ou de

leurs vœux. C'est ainsi que la moitié des communautés monastiques en

territoire réformé connut une hémorragie mortelle. Mais elles ne se vidèrent pas
toutes. A Strasbourg par exemple, trois ordres féminins et un ordre masculin
résistèrent avec acharnement jusqu'au milieu du XVIe siècle et même au-delà,
et l'histoire nous rapporte l'entretien émouvant de l'un des notables du Sénat

(Nicolas Kniebs), défenseur de la Réforme, avec sa fille qui lui demanda, en

1522, de ne pas la forcer à quitter le couvent18. Les autorités civiles, fidèles à

une certaine prudence politique qui leur profitait si bien, mais agaça souvent
les réformateurs, laissèrent subsister les couvents dont les membres ne
voulaient pas défroquer. Mais il n'y eut plus guère de novices dans ces monastères,
ilôts de l'Eglise traditionnelle dans les cités protestantes. Dès que l'un d'eux
était vide, par suite de décès ou d'émigration, le bâtiment et les biens étaient
confisqués par l'autorité civile et le plus souvent affectés aux œuvres sociales.

La disparition des monastères en territoire réformé provoqua donc une
autre mutation — après celle de l'autorité diocésaine —, d'ordre ecclésiologique:

en privant les Eglises passées à la Réforme d'une des formes de vie
ecclésiales non territoriales les plus dynamiques et les plus professantes de

l'histoire de l'Eglise, elle sapa encore un peu plus l'équilibre toujours menacé

de l'unité et de la diversité des formes communautaires, laissant le champ
libre à une uniformité de structure qui ne tardera pas à s'instituer, celle de la

paroisse territoriale.
3. Troisième point d'impact de la Réformation sur les structures de vie

ecclésiale: l'essor de la paroisse comme structure de base et forme communautaire

unique.
Certes, les paroisses existaient avant la Réforme, mais elles étaient, durant

le Moyen Age, fortement dominées par les chapitres canoniaux. La structure
paroissiale était en fait négligée et dépréciée par l'élite du clergé, et la pastorale
en était confiée à des auxiliaires, des vicaires, des vices-prélats — bref, à un
bas-clergé très peu formé et fort mal rétribué.

que François, dès lors qu'il voulait voir les siens vivre selon l'Evangile, voulut aussi

qu'ils fussent libres de tout vœu autant que de toutes traditions humaines, de sorte que
les frères mineurs, en vertu même de leur vœu et de leur règle, eussent la faculté de vivre
dans le célibat ou non et de rester dans leurs couvents avec tous leurs statuts aussi

longtemps qu'ils voudraient. Mais, à présent, cette classe d'hommes, qui devait être
la plus libre de toutes, est la plus superstitieuse et vétilleuse, prisonnière de ses
innombrables statuts, d'articles particuliers et d'observances puériles et dérisoires.» (ibid.,
p. 96).

18 Cf. M. Lienhard, «La Réforme à Strasbourg», dans Histoire de Strasbourg, t. 2,

p. 374.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 121

Sans toucher au cadre paroissial existant, la Réforme «rehaussa la valeur
de la paroisse, non seulement pour des raisons pratiques, mais aussi pour des

motifs théologiques: en définissant l'Eglise comme la communauté de ceux
que le Christ a réunis par son Esprit, moyennant la prédication de la parole et
l'administration des sacrements, les réformateurs sont amenés à mettre en
évidence la communauté locale et paroissiale. L'Eglise universelle est réalisée
dans une Eglise particulière. Et l'assemblée liturgique est en quelque sorte la
manifestation visible de cette communauté ecclésiale. La paroisse devient
donc le cadre naturel de la réforme liturgique, comme de la réforme tout court.
Aux liturgies canoniales et conventuelles du moyen âge, la réforme a substitué
une liturgie paroissiale19». Ce qui est dit ici de la liturgie en particulier, est
valable de la structure paroissiale comme telle.

Jusque là, la vie ecclésiale se décidait et se vivait dans la tension entre
communautés conventuelles et chapitres canoniaux (qui recouvraient les

paroisses territoriales). Or, la réforme prit naissance par l'intermédiaire des

prédicateurs paroissiaux. Certes, Luther était moine, et, dans ce sens, on peut
dire que cette réforme, à son tour, prit naissance en terrain monastique. Mais,
à la différence d'autres élans réformateurs, celui-ci délaissa le secteur monastique,

l'abandonna à ses dissensions internes entre traditionalistes et
réformistes, et alla trouver dans le cadre paroissial délaissé un terrain populaire
multitudiniste suffisamment en friche pour être ensemencé d'idées réformatrices

et servir de structure ecclésiale de base enfin revalorisée.
Nous voyons alors les réformateurs de la première génération — et entre

autres Martin Bucer à Strasbourg — solliciter le prince ou le magistrat pour
qu'il redessine et consolide la répartition territoriale des paroisses, qu'il
prenne en main, conjointement avec les paroissiens eux-mêmes, la nomination

des ministres, pour que ces derniers cessent de dépendre de la juridiction
ecclésiastique et deviennent des citoyens de la ville au même titre que les

autres. La paroisse territoriale devint ainsi la forme communautaire dans

laquelle le «sacerdoce universel» de tous les baptisés devait pouvoir se

concrétiser, vu qu'elle n'était hypothéquée ni par un cléricalisme abusif, ni par un
monachisme jugé parasitaire et fondamentalement déformé. Ainsi, la forme
paroissiale devint rapidement — c'est-à-dire dès les années 1520 — la structure

communautaire unique de la vie ecclésiale.
Cette uniformité structurelle dans l'aménagement de l'espace ecclésial

devait bientôt s'avérer anémiante pour les jeunes Eglises de la Réforme, et

surtout pour celles de type dit «réformé». L'ecclésiologie de Luther pouvait
s'accommoder mieux que celle des réformateurs suisses ou strasbourgeois de

cette uniformité. Comme le précisait la Confession d'Augsbourg, le seul lieu

19 R. Bornert, La Réforme protestante du Culte à Strasbourg au XVIe siècle (1523-
1598), Leiden, 1981, p. 47.



122 GOTTFRIED HAMMANN

ecclésial nécessaire était celui de la prédication et des sacrements (baptême et

cène).
En revanche, l'ecclésiologie de type réformé — celle dont Bucer fut, selon

l'expression du professeur J. Courvoisier, « le génie créateur et Calvin le génie
réalisateur»20 — ne pouvait se contenter de cette uniformité déséquilibrante.
Car Bucer ajouta aux deux premières marques de l'Eglise (Parole et
Sacrements), une troisième «note»: la discipline, c'est-à-dire, en terme moins
corrodé par son application calvinienne ultérieure, la militance, l'engagement
professant des fidèles — ou plutôt : de certains d'entre eux.

Telle est l'originalité ecclésiologique du réformateur strasbourgeois; il fut
seul à faire de cette militance une des notae de l'Eglise. Contrairement à ce que
l'on pourrait penser, Calvin lui-même ne suivit pas Bucer sur ce point21.

Si bien que le Strasbourgeois prit conscience, d'une manière particulière,
de l'espace ecclésial perdu et que le dynamisme interne de sa conception de

l'Eglise le poussa vers la tentative de réintroduire dans les formes de vie de

l'Eglise, au moins une dualité d'espaces ecclésiaux communautaires.
De là l'intérêt ecclésiologique de ce réformateur qui tenta, durant 26 ans, de

mettre en place à Strasbourg un tel projet d'Eglise.
Voici les principaux éléments de cette tentative, inédite parmi les

réformateurs.

///. Une tentative échouée de pluralisme communautaire

Originaire de Sélestat, où il passa son enfance et entra chez les Dominicains,

Bucer arriva à Strasbourg en mai 1523. Après avoir adhéré à la Réforme
grâce à Luther qu'il entendit en 1518 à la Dispute de Heidelberg, il obtint sa

réduction à l'état de prêtre séculier et quitta donc régulièrement son ordre;
mais il ne tarda pas à se marier avec une de ces nombreuses moniales qui
avaient quitté le voile, ce qui lui valut d'être excommunié par l'évêque de

Spire dont il dépendait alors, et pourchassé de lieu en lieu.
Il vint en fugitif à Strasbourg, — son père en avait le droit de bourgeoisie —,

avec sa femme, ancienne moniale, et de surcroît, enceinte. Protégé par le

20 J. Courvoisier, La notion d'Eglise chez Bucer, Paris, 1933, p. 147.
21 Calvin semble plus proche des Articles VII et VIII de la Confession d'Augsbourg

qui retiennent la Parole et les sacrements comme marques de l'Eglise, que de Bucer,
même s'il a pu, à l'occasion, indiquer la discipline comme troisième caractéristique
ecclésiale; cf. Institution de la religion chrestienne, éd. J. D. Benoît, t. 4, Paris, 1961,

p. 20-26 (en particulier la note 4 p. 20). — Cf. aussi F. Wendel, Calvin, Sources et
évolution de sa pensée religieuse, Paris, 1950, p. 223-228 («On notera cependant que,
quelle que soit l'importance vitale que Calvin reconnaisse à la discipline ecclésiastique,
il a évité d'en faire l'une des marques de l'Eglise. C'est là un point d'une certaine
importance, où il n'a pas suivi Bucer», p. 228).



LES COMMUNAUTÉS CONFESSANTES 123

Magistrat de la ville, il trouva rapidement sa place et devint le penseur et le

réorganisateur de l'Eglise strasbourgeoise.
Venu comme fugitif, il repartira de la ville en 1549 comme exilé, chassé

pour des motifs d'ordre politique et — justement! — ecclésiologique, et se

rendit à Cambridge, en Angleterre, où il mourut en février 1551, à l'âge de 60
ans22.

Du point de vue ecclésiologique, son activité strasbourgeoise connut trois
phases, coïncidant chacune avec une décennie de son séjour:
— Durant la première, (1523-1529), il s'efforça de poser les fondements d'une

Eglise renouvelée, à travers les années de déstabilisation.
— Durant la deuxième (1530-1539), il mit en place, avec l'aide de l'autorité

civile, les structures de l'Eglise strasbourgeoise : organisation des paroisses,
création de postes d'anciens, réorganisation des ministères, organisation
des premiers synodes.

— Durant la troisième, la plus intéressante pour notre thème, il tira les

conséquences pratiques de sa doctrine de l'Eglise, découvrit la nécessité d'autres

espaces ecclésiaux communautaires et tenta, vers la fin des années

1540, de les créer au sein même des paroisses strasbourgeoises. Devant
partir en exil deux ans après, il ne put mener l'expérience à bien ; elle ne lui
survécut que deux ans, et n'influença plus guère les développements structurels

des Eglises réformées «officielles».

Durant près de vingt ans, Bucer avait travaillé à instituer et organiser les

paroisses comme lieux communautaires de tous les baptisés, c'est-à-dire
comme espaces multitudinistes de l'Eglise. Son adhésion au pédobaptisme
(qu'il partagea avec les autres réformateurs) exigeait une telle structure
communautaire.

Cependant, il conçut la vie chrétienne comme un cheminement, une
gradation, tant dans la compréhension doctrinale que dans l'engagement pratique

des croyants. Pas de vraie Eglise sans cette progression — en termes
éthiques: cette sanctification — des fidèles, au fur et à mesure de leur formation

à la militance; d'où cette troisième marque de l'Eglise, la discipline ou
l'engagement professant. L'ecclésiologie bucérienne exigeait ainsi des lieux,
des espaces, des communautés ecclésiales, non seulement pour y vivre la

dimension multitudiniste, mais encore la dimension professante de l'Eglise.
Or, si elle disposait dans les paroisses territoriales de l'espace multitudiniste,

22 Pour la biographie de Bucer, voir: J. W. Baum, Capito und Butzer. Strassburgs
Reformatoren, Elberfeld, 1860 ; H. Eells, Martin Bucer, New Haven, London, 1931 ; F.
Wendel, Martin Bucer, Esquisse de sa vie et de sa pensée, Strasbourg, 1951 ; J. Rott.
Correspondance de Martin Bucer, t. 1, p. 19-26; M. Lienhard, La Réforme à
Strasbourg. Les événements et les hommes, dans Histoire de Strasbourg, t. 2, p. 363-452; J.

Rott, article « Bucer», dans Nouveau dictionnaire de biographie alsacienne. n° 5,
Strasbourg, 1984, p. 396-405.



124 GOTTFRIED HAMMANN

elle s'avéra manquer d'espaces professants; il fallait donc les créer, car quinze
ans d'efforts avaient convaincu Bucer de cette nécessaire dualité.

Sans mettre en cause la réalité des paroisses multitudinistes, nécessaires à

l'entrée des baptisés et à un certain type de formation et de vie chrétienne,
Bucer prôna, en plusieurs écrits, et mit en place dans plusieurs paroisses, des

petites communautés professantes, appelées Christliche Gemeinschaften,
regroupant des fidèles volontaires, ayant l'intention d'approfondir leur formation

biblique et leur engagement ecclésial23.

Si les pasteurs devaient jouer un rôle important dans leur création — les

membres devaient notamment être inscrits sur un registre —, ils devaient
pourtant se soumettre au jugement des laïcs, afin d'éviter une emprise trop
cléricale qui aurait miné le principe du sacerdoce universel, dont ces
communautés devaient être les lieux d'expression. Se réunissant tous les dimanches,

ces Gemeinschaften permettaient aux fidèles de discuter, de critiquer le

sermon du matin, et ce en présence du prédicateur, de parfaire leur compréhension

des thèmes fondamentaux de la foi, de mieux se préparer ensemble à

prendre la sainte cène, et de vivre «la vraie charité», selon l'expression chère à

Bucer, en s'entraidant par le partage «matériel et spirituel».
L'étude de cet aspect professant de l'ecclésiologie de Bucer semble

particulièrement intéressante par la complémentarité entre ces lieux communautaires

professants et les lieux paroissiaux multitudinistes. Contrairement à

l'avis de certains historiens, l'analyse détaillée des écrits de Bucer sur cette

question (à part un traité, ils n'ont été publiés qu'en 1981!)24 révèle, dans

l'ecclésiologie du réformateur, la nécessaire complémentarité de lieux ecclésiaux

de multitude et de petites communautés plus professantes, afin de

disposer des formes ecclésiales nécessaires à la diversité des situations pastorales,

des stades de formation et des volontés d'engagement. Et si Bucer voyait
certes la «vraie» Eglise davantage réalisée dans la forme professante des

Christliche Gemeinschaften, il n'en considérait pas moins comme Eglise les

paroisses multitudinistes, parce que l'Eglise est ouverte à tous et au service de

tous.

23 Cf. W. Beli.ardi, Die Geschichte der «Christlichen Gemeinschaft» in Strassburg
(1546-1550). Der Versuch einer «zweiten Reformation», Leipzig, 1934, reprint New
York/London, 1971. — L'idée d'une seconde phase de la Réformation, celle d'une
restructuration des communautés ecclésiales selon un projet de double ecclésiologie, à la

fois multitudiniste et professante, semble bien avoir été l'intuition originale et prémonitoire

de Bucer.
24 Cf. Martin Bucers Deutsche Schriften, t. 17 (Die letzten Strassburger Jahre 1546-

1549. Schriften zur Gemeindereformation und zum Augsburger Interim) ed. R.
Stupperich, Gütersloh, 1981. Voir entre autres A. Lang, Der Evangelienkommentar Martin
Butzers, und die Grundzüge seiner Theologie, Leipzig, 1900 ; J. Courvoisier, op. cit. ; du
même, De la Réforme au protestantisme. Essai d'ecclésiologie réformée, Paris, 1977,

p. 133-140.



LES COMMUNAUTÉS CONFESSANTES 12 5

Un autre argument encore souligne cet équilibre, cette complémentarité
dans la dualité : les petites communautés ne sont pas faites, insista Bucer, pour
soutirer les fidèles les plus intéressants aux paroisses multitudinistes, mais
bien pour en faire les catalyseurs de toute la communauté ecclésiale. Ainsi
devait être maintenue l'unité — notamment lors du culte dominical — dans
cette dualité.

Tel fut l'essentiel de cette expérience d'il y a 435 ans. Quelle peut en être la
portée dans le débat d'ecclésiologie pratique actuel?

IV. Une interpellation pour aujourd'hui

Parmi les paraboles des évangiles, Bucer en affectionnait trois tout
particulièrement : celle de l'ivraie, celle du filet et celle du festin (Mt 13 et 22). Par
les deux premières, il soulignait l'aspect «mélangé» (corpus mixtum) de

l'Eglise qui, jamais sur terre, ne pouvait être un champ sans ivraie. La dimension

d'ouverture, de multitude de l'Eglise était donc conforme à la volonté du
propriétaire du champ. Par la troisième, en revanche, il insistait sur la nécessité

professante de la sanctification, de l'engagement du croyant. De là, pour
Bucer, la légitimité des deux dimensions, et donc des deux types de lieux
ecclésiaux, vécus simultanément.

Une question se pose à nous, aujourd'hui: la simultanéité de ces deux
dimensions et la complémentarité de formes communautaires diversifiées
nous paraissent-elles encore légitimes? En d'autres termes: nos Eglises ont-
elles besoin, pour leur mission, d'être à la fois des Eglises ouvertes, au service
de tous, et des Eglises professantes, témoins prophétiques d'une réalité nouvelle

encore cachée? Et si oui, de quelles formes de vie ecclésiales avons-nous
besoin pour vivre cette diversité, et comment les créer?

Dans la ligne de cet héritage de la Réforme, il paraît important de retrouver,

dans nos Eglises, le sens du lieu ecclésial. Dans la mouvance, la mobilité
qui caractérise notre style de vie, nous avons besoin d'une spiritualité du lieu,
de l'espace ecclésial dans lequel s'offrent des possibilités de halte et
d'enracinement. La perte de cette conscience du lieu ecclésial, que ce soit dans nos
sphères privées ou officielles, a créé une nostalgie de lieux ecclésiaux diversifiés.

Il y a là une tâche originale pour nos Eglises, celle de créer de tels «lieux»,
de les imaginer, simples, petits, multiples, légers dans leurs formes, souples
dans leur fonctionnement, prophétiques dans leur engagement, permettant
l'épanouissement personnel dans la gratuité communautaire. C'est actuellement

une chance pour l'Eglise, conforme à sa mission, de créer de tels espaces
ecclésiaux25. La paroisse territoriale ne peut pas, dans sa dimension multitu-

25 Voir l'article de Paul Brand, «Former des pasteurs et des laïcs,... mais pour quoi
faire?» in Les Cahiers protestants, NS, sept. 1982, p. 15-26.



126 GOTTFRIED HAMMANN

diniste, être cet espace renouvelé, parce qu'elle est toujours trop grande,
qu'elle est une forme ecclésiale nécessairement «corsetée» par le droit
ecclésiastique, qu'elle est, en ville comme à la campagne, trop préoccupée de sa

survie, et surtout, que le propre de sa mission est d'être ouverte, centrifuge,
multitudiniste et qu'elle doit le rester.

A côté de ce lieu multitudiniste, il faut imaginer et expérimenter des lieux
professants, conçus en fonction de la complémentarité et de la simultanéité
des formes de vie ecclésiales: communautés de type monastique, «Eglises de

maison», communautés dites «de base», communautés de partage...
A l'exemple des groupes prémonastiques d'avant le IVe siècle et des petites

«communautés chrétiennes» imaginées par Bucer, les espaces professants

pourront se situer au sein des territoires paroissiaux, mais sans dépendre de

leur organisation, jouissant envers les paroisses d'une autonomie administrative

et spirituelle nécessaire à l'exercice de leur rôle spécifique de catalyseur de

la vie ecclésiale.

Schématiquement, le cercle des petites communautés professantes serait

compris dans le cercle plus large des communautés paroissiales, elles-mêmes

comprises dans l'espace plus vaste encore d'une Eglise synodale (ou diocésaine).

C'est bien ce schéma ecclésiologique qui caractérise le projet bucérien.
Dans cette complémentarité, chacune des formes ecclésiales peut retrouver

sa spécificité fonctionnelle d'une part, et exprimer, de l'autre, le principe de

l'unité dans la diversité, nécessaire à l'Eglise depuis ses origines. La spécificité
des communautés professantes non territoriales pourra se définir ainsi : être

l'expression de la pluralité; être le lieu de formation à la militance, à la

«suivance»; être petites pour rester maniables et unanimes; être le lieu de la

Parole biblique échangée, discutée, travaillée, selon la diversité des

compréhensions; être le lieu du partage, même de l'argent; être le lieu du projet, de la

protestation prophétique; le lieu d'enracinement communautaire de la

personne, entre la solitude et l'anonymat social; être le lieu où il n'y a plus de

«laïcs», un lieu sans cléricalisme!
En revanche, telle serait la spécificité de la paroisse territoriale : être

l'expression de l'unité sur le plan local, le lieu de rassemblement de la diversité, le

lieu d'ancrage aussi des petites communautés professantes, le lieu du rappel,
de la mémoire, de la tradition, le lieu du centrage, de la concentration, de

l'écoute commune ; mais en même temps, être le lieu d'ouverture, à l'image de

la foule et des disciples autour du Christ; être le lieu de la célébration d'unité,
de la Parole proclamée et de la Parole eucharistique, sacrement d'unité de

toute l'Eglise; être, dans ce flux et ce reflux, le lieu d'envoi dans la diversité,
non seulement des communautés ecclésiales, mais vers la diversité de la

communauté humaine. En ce sens, si elle n'est pas, dans ses structures, le lieu

explicitement professant de l'Eglise, elle en est, par son dynamisme procla-
matoire et eucharistique, le lieu missionnaire.

Le but d'un tel projet, élaboré dans la ligne de la «double ecclésiologie» de



LES COMMUNAUTÉS CONFESSANTES 127

Bucer, serait de nous faire retrouver, au sein de nos Eglises issues de la
Réforme et dans l'ouverture œcuménique, l'espace ecclésial dans la perspective

de sa globalité; de le vivre à la fois dans la richesse de formes
communautaires diversifiées et dans la nécessaire unité. De vivre la corporéité ecclésiale

du Christ dans cette cohérence entre l'un et le diversifié, en la gardant,
d'un côté, de l'uniformité institutionnelle dévitalisante, et, de l'autre, de la
tendance sectarisante d'une multiplicité d'ecclésioles prétendument autosuffisantes'

et anti-œcuméniques (au sens le plus large du terme). Cette double
ecclésiologie pourrait, dans les faits, aider à clarifier et à résorber le malentendu

patent entre les objectifs et les secteurs d'activités multitudinistes et

professants, ce malentendu qui nous pousse à exiger que nos formes actuelles,
dans leur uniformité, soient à elles seules totalement l'une et totalement
l'autre, totalement multitudinistes et totalement professantes. Cette dualité
est réalisable, à condition que nous l'acceptions comme indispensable à

l'accomplissement de la mission de l'Eglise; que les nouvelles communautés non
paroissiales, en l'occurrence leurs membres, se sentent amputés d'une part
essentielle d'ecclésialité sans leur insertion dans le lieu paroissial et ne
cherchent pas à rendre leur petite communauté professante ecclésialement
autosuffisante, notamment par la célébration régulière et autonome du culte
(proclamation et sacrement) en petits groupes. Car ainsi, elles ne feraient de leur
communauté rien d'autre qu'une mini-Eglise, une ecclésiole au sens sectaire
du terme, basée sur les affinités électives ou les identités de condition de ses

membres...

Quant à la paroisse territoriale, et en particulier ceux qui en portent la

responsabilité institutionnelle, qu'ils cessent de se considérer comme seule

forme communautaire possible et se sentent en déficit ecclésial sans la
présence de petites communautés professantes, qu'ils n'auraient ni à contrôler, ni
à récupérer.

Enfin, il conviendrait de revoir les données de droit ecclésiastique
(constitutions et règlements), afin d'adapter la situation de droit à la situation de

fait26.

Certes, il y a là bien des éléments au conditionnel. En apparence seulement,
car dans la réalité même du terrain ecclésial, sans beaucoup d'éclat souvent, le

renouvellement prend déjà forme, plus dans les jeunes Eglises des pays non
industrialisés que chez nous. Il est possible aussi que nous soyons incapables
de procéder, dans nos vieilles Eglises, à un aggiornamento pluraliste de nos

26 La nouvelle constitution de l'Eglise réformée du canton de Neuchâtel (EREN) de
1980 est à ce titre un exemple d'adaptation intéressant, puisqu'elle stipule comme
structures composant son Synode, non seulement les paroisses territoriales, mais aussi
les institutions spécialisées et les communautés non paroissiales «ayant fait preuve de

continuité» et «reconnues par le Synode sur la base d'une demande motivée, présentée
Par le Conseil synodal» (Art. 5).



128 GOTTFRIED HAMMANN

formes communautaires; possible aussi que l'évolution démente la perspective

esquissée et que le principe de l'unité dans la diversité formelle trouve
d'autres modes d'expression et de fonctionnement.

Par ces questions, l'Eglise joue, non son essence théologique, mais sa

présence concrète au monde. Or, le fondamental se vit dans le formel, l'esse a

besoin du bene esse. C'est pourquoi, selon une phrase du cardinal Marty,
«l'Eglise change, parce qu'elle est fidèle».


	Les communautés confessantes dans les Églises de la réforme : un enjeu majeur

