Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Les communautés confessantes dans les Eglises de la réforme : un
enjeu majeur

Autor: Hammann, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 111-128

LES COMMUNAUTES CONFESSANTES DANS LES
EGLISES DE LA REFORME: UN ENJEU MAJEUR!

GOTTFRIED HAMMANN

Mettre en cause les structures de nos activités ecclésiales est devenu une
lancinante habitude, en particulier durant les quinze derniéres années. D’or-
dre sociologique, politique, historique, psychologique et théologique, les
interpellations adressées principalement a la paroisse en tant que forme com-
munautaire privilégiée, voire unique, surtout dans les Eglises issues de la
Réforme, exigent une redéfinition des formes aujourd’hui nécessaires a la vie
ecclésiale, une légitimation de celles que nous avons 'intention de défendre,
comme de celles que nous souhaiterions voir naitre.

Selon quels critéres remettrons-nous en cause ou consoliderons-nous nos
communautés ecclésiales? Car nous ne pourrons defendre ou contester les
types communautaires de nos Eglises, paroisse en téte, que dans la mesure ou
nous aurons une conception suffisamment claire des références, théologiques
et historiques, qui légitiment leur existence, leur maintien ou leur remanie-
ment.

Tous, nous portons en nous un ensemble d’idées et d’aspirations quant a
’Eglise que nous voudrions réaliser dans notre sphére d’activité. Réfléchis et
réalistes, ou brouillons et nostalgiques, ces réves ecclésiologiques ont des
répercussions certaines sur les situations ecclésiales que nous vivons. Mais ils
ne suffisent pas a justifier nos efforts.

Aux légitimations d’ordre théologique, il importe de joindre des motifs
d’ordre historique, méme si I’histoire ne peut, a elle seule, justifier nos con-
ceptions et nos pratiques ecclésiales. A cela s’ajoute I'exhortation des réfor-
mateurs du XVI¢ siécle du semper reformanda, nous appelant a réexaminer
toujours a nouveau, non seulement nos théologies, mais encore nos pratiques
d’Eglise et donc aussi nos formes communautaires.

Cette démarche est possible et nécessaire. Nous pouvons, en étudiant
certaines données marquantes de notre histoire, veérifier la justesse ou les
déviations de nos tentatives actuelles. Tant I’évolution des communautés
néotestamentaires que celle de I’histoire ecclésiastique nous offrent les
moyens de pareille démarche de vérification. Cette démarche est nécessaire
aussi, pour ramener ’ecclésiologie a sa juste place. Elle n’a pas a se hausser au
méme rang que d’autres disciplines de la réflexion théologique, telle la chris-

! Exposé présenté le 11 janvier 1984 dans le cadre des « Journées théologiques» de la
Compagnie des pasteurs de Genéve.



112 GOTTFRIED HAMMANN

tologie, par exemple; elle doit toujours étre seconde, elle n’est qu’un moyen au
service de la proclamation de I’Evangile, elle ne fait que définir et réaliser son
cadre?. Mais en tant que telle, elle doit €tre conforme a la mission de cet
Evangile et adaptée aux réalités de chaque époque. Sa légitimation est donc
neécessaire, dans la mesure ou I’Eglise est le lieu de cette proclamation, le Corps
du Christ, incarné, ici, aujourd’hui, dans et pour les hommes de ce temps. Et
pour nous, aujourd’hui, cette remise en cause est d’autant plus nécessaire que
ce Corps est déchiré, qu’il y a donc des infidélités et des déviations dans toutes
les communautés chrétiennes, qu’il convient de débusquer et de corriger.
L’examen de nos traditions ecclésiologiques, y compris dans les aspects
structurels des différents types communautaires, devrait nous aider a procé-
der aujourd’hui aux indispensables adaptations. Certes, la tradition historique
n’est pas normative et elle ne peut pas I’étre?. Mais la conscience ecclésiale
présente ne saurait se passer d’'une mémoire attentive et critique du passeé.

I. Des lorigine, des communautés diversifiées

Tres sommairement, il convient de rappeler que le Nouveau Testament ne
présente pas un, mais plusieurs types d’organisation communautaire. Struc-
turellement, la communauté de Jérusalem différait des communautés fondées
par I'apotre Paul; ces derniéres, a leur tour, avaient un visage autre que les
deutéropauliniennes. L’évolution vers une organisation épiscopale accentuée,

? L’histoire de I'Eglise nous apprend ce qu’il advient lorsque ’ecclésiologie 'emporte
sur la christologie: I'organisation ecclésiastique tend alors a se fixer en institutionalisme
et a revendiquer une autorité magistérielle normative en matiére doctrinale et pratique,
politique et ecclésiale. — Sur autorité et pouvoir dans I’histoire de I’Eglise, on peut voir,
entre autres, L. MIETHGE et R. MaU, «Autoritdt [--II (Alte Kirche und Mittelalter,
Reformationszeit), dans Theologische Realenzyklopddie, Bd. V, Berlin, New York,
1980; et G. EBELING, «Sola Scriptura» und das Problem der Tradition», dans Wort
Gottes und Tradition, 1964, p. 91-143; du méme, Wort und Glaube, 19673, p. 161 ss. et
407 ss. (Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen) et la thése de la nécessité de
la doctrine des deux régnes comme « Freigabe von Zukunft». En fait, I'ecclésiologie qui
prend le pas sur la christologie développe nécessairement une théologie des ceuvres et
une justification par les mérites.

3 Les réformateurs du X VI€ siécle ont dénié a la Tradition sa prétention magistérielle
en matiére doctrinale et éthique, c’est-a-dire sa prétention a I'interprétation normative
des textes scripturaires; ’Eglise traditionnelle avait résolu en fait le probléme hermé-
neutique par sa notion de Tradition, interpréte de I'Ecriture. Ainsi contestée, la Tra-
dition, et donc I’histoire, ne peuvent plus justifier, légitimer, nos conceptions ecclésia-
les; I'histoire n’est plus normative, mais exige des remises en question périodiques, pour
lesquelles elle peut servir de miroir critique ; seule est norme la nécessaire proclamation
de la Parole, avec les structures de vie ecclésiale contingentes que cette proclamation
requiert. En ce sens, il y a bien, mais en second lieu, une répercussion ecclésiologique du
probléme herméneutique propre au principe du Sola scriptura. Cf. encore a ce propos G.
EBELING, Wort und Glaube, 19673, p. 319-348.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 113

de type ignatien, provoqua la tension entre une forme monarchisante et une
organisation plus charismatique. La premiére, favorisée par le cours de I’his-
toire, finit par 'emporter sur la seconde.

Cette tension, déja apparente au sein des différents types d’ecclésiologies
neotestamentaires, nous permet de relever, dés les premiers temps de I’Eglise,
le principe autorisé de la pluralité formelle de ’'organisation communautaire,
au méme titre d’ailleurs que la pluralité, autorisée elle aussi, des confessions de
foi. La diversité structurelle est une réalité attestée, une clé de compréhension
importante des formes de vie ecclésiales des débuts de I’Eglise. Elle n’est pas
un défaut d’enfance, mais un effet pratique de la pluralité des confessions
christologiques, de I"appréhension et de I'expression différenciées de I’ceuvre
de salut opérée en Jésus, confessé comme le Christ. Il faut souligner cette
relation entre la diversité des interprétations du fait christique et la pluralité
des organisations communautaires; elle est d’'une évidente importance cecu-
meénique.

Mais en méme temps, 'exemple des communautés néotestamentaires
nous invite a vivre 'unité ecclésiale. Diversité n’est pas synonyme de division.
La confession de foi de Jésus de Nazareth le Crucifié comme Christ ressuscité
s'imposera comme critére d’unité de communautés diversement organisées.
Cette exigence d’unité, dans le Nouveau Testament, se rapportera donc a la
personne du Christ Jésus, non a I'intelligence et a I’expression uniforme que
les différentes communautés pourraient en avoir. 4 fortiori, 'unité ecclésiale
impliquait ce credo fondamental, mais n’empéchait pas la pluralité formel-
le4.

On peut donc, dans les limites de notre théme, retenir ce critére de 'un et
du pluriel, de 'unité dans la diversité, comme norme néotestamentaire d’or-
ganisation communautaire des Eglises, comme critére aussi d’appréciation et
d’aménagement des communautés depuis lors, la tension qui lui est inhérente
servant de ferment protestataire contre 'uniformisation d’une part, ou contre
le morcellement sectaire, de I'autre.

Ce principe, vérifiable dans I’histoire, éclaire nos situations actuelles, et la
tension qu’implique cette dualité garde aujourd’hui encore son dynamisme:
nos types d’organisation ecclésiale sont ’expression concrete, soit dans leur
uniformité, soit dans leur diversité, de cet axiome originel. Sans cesse, I’équi-

4 Voir a ce propos, p. ex.: R. MODRAS, « Elimination du pluralisme entre Eglises par
le pluralisme dans les Eglises», dans Concilium 88, octobre 1973, p. 70 ss.; J. J. VIN-
CENT, « The Para Church: An Affirmation of New Testament Theologies», dans Study
Encounter X, n® 1, 1974, p. 1-15; J. ZuMSTEIN, «Conception de I’Eglise et communi-
cation de la foi dans les Evangiles synoptiques», dans Communion et Communication,
collectif, Genéve, 1980, p. 43-56; P. BONNARD, «La Tradition dans le Nouveau Tes-
tament», dans Anamnesis, Cahiers de la RThPh, n°® 3, Genéve, Lausanne, Neuchatel,
1980, p. 25-28: E. KASEMANN, «Einheit und Vielfalt in der neutestamentlichen Lehre
von der Kirche», in Exegetische Versuche und Besinnungen 11, Gottingen, 1964, p. 262-
267, trad. fr. in ETR, 1966, p. 255-258.



114 GOTTFRIED HAMMANN

libre entre les deux est menacé, I'unité trop exigeante neutralisant la richesse
de la pluralité et la diversité multipliée créant I’anarchie sectaire.

Cette tension et cette recherche permanente d’équilibre sont donc une
caracteristique originelle de ’Eglise, que ’apotre Paul a bien mise en évidence
par I'image du corps, image capitale de toute ecclésiologie pratiques.

* *

*

De méme que la situation néotestamentaire, I’histoire de I’Eglise ancienne
permet de le vérifier. Une tendance uniformisante se manifesta trés tot, dés la
fin du I®* siécle. L’équilibre se rompit aux dépens de la pluralité des formes
communautaires, des le ['V€ siécle et I’ére constantinienne. Ce principe d’in-
tégration I'emporta d’ailleurs également (et parallelement) dans d’autres
domaines, tels la christologie, la théologie des ministéres, la conception du
mariage, et les applications y relatifs.

L’histoire du monachisme est éclairante sur ce point®. Née du besoin de
vivre les exigences évangéliques dans leur intensité et leur esprit communau-
taire originaires, la forme monastique de vie ecclésiale répondit aux aspira-
tions professantes d’abord a I'intérieur des communautés. Que la vie chré-
tienne put étre vécue avec des intensités et dans des formes diverses, appa-
raissait comme une réalité au sein méme des Eglises locales au I1¢ et au III¢
siecles. Il importe de souligner qu’un pluralisme de groupes communautaires
se développa a l'intérieur des paroisses territoriales, et ceci jusqu’au I11€ siecle,
offrant ainsi la possibilité d’'une complémentarité, proche dans son principe
de la situation néotestamentaire. L’exigence professante de certains groupes
prémonastiques pouvait ainsi animer de ['intérieur les communautés précons-
tantiniennes. La possibilité était offerte d’'une protestation contre la pression
d’une tendance trop uniformisante.

Or, avant méme le décret de Milan (313) et ’établissement du christia-
nisme comme religion de 'empire, les groupes d’aspiration monastique pro-
fessante sortirent des communautés de type préparoissial, pour s’établir et se
développer parallelement a elles. Pour quelles raisons? Il semble bien que ce
fut I’évolution de I’Eglise territoriale, locale, vers une structure d’autorité et
d’organisation hiérarchisée, de type épiscopal, monarchique’. Une phrase

5 Cf. E. KASEMANN, Leib und Leib Christi, BHTh 9, 1933; P. BONNARD, « L’Eglise
corps du Christ», dans Anamneésis, p. 145 ss.

® On pourra se référer a K. S. FRANK, Grundziige der Geschichte des christlichen
Mdnchtums, Darmstadt, 19735, et, du méme auteur, Askese und Mdonchtum in der alten
Kirche, Darmstadt, 1975.

7 Cf. G. D1x, Le ministere dans ['Eglise ancienne, Neuchatel, Paris, 1955, p. 121ss.;
CH. MUNIER, L’Eglise dans 'Empire romain (II¢ et I1I¢ siécles), Eglise et cité, Paris,
1979 J. NEUMANN, dans TRE 6, p. 645ss. et 698-703; H. v. CAMPENHAUSEN, Kirch-
liches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, BHT 14, Tiibin-
gen, 1953,



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 115

aussi curieuse que celle de Jean Cassien, prononcée en 435, que «le moine
devait surtout éviter I'évéque et la femme», semble accréditer la thése d’une
tension entre le jeune pouvoir épiscopal et la dualité des formes, et donc des
autorités communautaires.

L’ére constantinienne ne fera que consacrer et accentuer la séparation et le
parallélisme. A la paroisse territoriale épiscopale, hiérarchisée dans ses struc-
tures comme dans ses ministéres, de plus en plus multitudiniste, correspondra
une forme communautaire professante, avec des groupes monastiques de plus
en plus nombreux a jouir d’une autonomie spirituelle réelle. La liberté d’or-
ganisation et d’autorité leur permettra de développer les possibilités de vie
chrétienne de type plus charismatique et professant, inhérentes a leurs aspi-
rations.

Cette €poque accentua ainsi une ¢volution dé¢ja amorcée au I11° siécle, la
cause en ¢tant a chercher autant dans la situation interne de I’organisation
ecclésiale, que dans les effets souvent décriés de la promotion du christianisme
aurang de la religion d’Etat. Ainsi, la séparation et le développement parallele
(et non plus I'un dans I'autre) des types communautaires, multitudiniste et
paroissial d’un coté, monastique et professant de I’autre, entrent dans les faits.
Le décalque de I'organisation civile romaine enfermera les communautés dés
lors dans des relations ecclésialement moins dynamiques.

La sécularisation progressive du pouvoir ecclésiastique qui en découlera,
rendant les structures multitudinistes de moins en moins résistantes aux
séductions temporelles, provoquera une carence de plus en plus marquée des
forces d’interpellation et de protestation a I'intérieur des structures commu-
nautaires multitudinistes du haut Moyen Age. La pluralite ecclésiale des
paroisses fit place a une autre pluralité, d’ordre temporel: ce qui les différen-
ciait entre elles, ce n’était plus les aspirations de vie chrétienne, mais les types
de propriétaires qui en avaient la charge et 'usufruit! Le propriétaire éternel
d’une paroisse avait beau étre, canoniquement parlant, le saint auquel I’église
dulieu était dédiée, les paroisses n’en étaient pas moins devenues I’enjeu entre
trois sortes de seigneurs, le seigneur laique, 'évéque ou I’abbé de monastere.
C’est que les monastéres, eux aussi, avaient tendance a se séculariser...

Pas pour longtemps pourtant! Il est intéressant de noter que la sécularisa-
tion du mouvement monastique provoqua, a intervalles réguliers, des situa-
tions de crise et de réformes internes. Contrairement a la structure paroissiale
multitudiniste, le mouvement monastique possédait, par son souffle profes-
sant originaire, le ferment de protestation permettant de réagir relativement
rapidement a des tendances ecclésialement décadentes.

Ce fut le cas des grandes protestations réformatrices, des prolongements et
des rebondissements salutaires qu’ils suscitérent. Ainsi de la réforme de
Benoit de Nursie et de sa célébre régle, aux Ve-VI® siecles, de la renaissance
qu'elle connut aux VIIIE-IXE® siécles, de Bernon et d’Odon de Cluny au X*



116 GOTTFRIED HAMMANN

siécle, de Dominique et Frangois d’Assise aux XII¢-XIII¢ siécles, pour ne citer
qu’eux.

A propos de ces ¢lans réformateurs, et toujours dans I’intérét de notre étude
sur la pluralité des communautés ecclésiales, nous pouvons remarquer les
caractéristiques sutvantes: leur dynamisme de renouveau était souvent issu
de personnes non directement liées a la hiérarchie cléricale. Ce fut le cas, par
exemple, de Benoit de Nursie et de Frangois d’Assise. Mais ces réformateurs
trouvaient un appui décisif auprés de I'autorité chrétienne, ecclésiastique ou
séculiére, pape ou roi.

C’est dans le cadre monastique, donc de la structure professante de I’Eglise,
que leurs efforts de réforme purent naitre et prendre forme; la dynamique
réformatrice aurait donc besoin de telles structures pour pouvoir se dévelop-
per — Luther aussi sera moine! Enfin, 'impact de ces réformes ne se limita pas
a la structure monastique, mais, selon la volonté méme de leurs initiants, se
répercuta sur I’ensemble des formes ecclésiales, notamment sur la paroisse
multitudiniste — que I’on pense au role des fréres mineurs ou précheurs dans
I’évangélisation des paroisses au XIII¢ siecle —, et sur la hiérarchie ecclésias-
tique, jusqu’au siége papal — que I'on se souvienne des papes réformateurs
issus du mouvement monastique.

Nous retrouvons ainsi la tension dynamique, déstabilisatrice, décrite pre-
cédemment, ’Eglise étant dérangée dans sa tendance uniformisante par les
lieux pluralistes qu’elle a eu I'intelligence et la fidélité de ménager, parall¢le-
ment a son organisation dominante. Elle permit de la sorte a I'impulsion
réeformatrice, de marginale qu’elle était d’abord, de gagner le cceur méme des
espaces majoritaires®.

En dépit du caractére schématique et massif de ces constatations, 'analyse
historique permet de comprendre la nécessaire dualité, multitudiniste et pro-
fessante, des formes communautaires dans ’Eglise. La suppression de cette
tension, voire méme son atténuation seulement, par un cléricalisme unifor-
misant, représente un principe ecclésialement réducteur et démobilisateur;
appelés, selon leurs origines néotestamentaires, a fournir le cadre, dans I'es-
pace et dans le temps, d’une formation et d’'une expression de la confession de
foi du Crucifié ressuscité, ces lieux ecclésiaux sont alors diminués ou méme
incapables d’accomplir cette fonction.

8 Il est d’ailleurs intéressant de noter que les réformes issues du mouvement monas-
tique pouvaient tout autant viser une excessive pluralité devenue anarchie, pour retrou-
ver une pluralité régie par une unité doctrinale et communautaire. P. ex. : le mouvement
réformateur issu du monachisme du XIII¢siécle (Fr. d’Assise, Dominique) est porté par
ce souci d’unité face a I’anarchie et I'inculture biblique d’une part, a la mondanisation du
pouvoir ecclésiastique de I'autre. — Cf. K. S. FRANK, Grundziige der Geschichte des
christlichen Mdnchtums, Darmstadt, 1975, p. 51ss.; J. SEMMLER, dans: Mdnchtum und
Gesellschaft im Friihmittelalter (ed. F. PRINZ), Darmstadt, 1976, p. 204-264; F. PRINZ,
ibid., p. 265-353,



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 117

Dans ce rapide parcours historique, destiné a souligner le dynamisme
réeformateur permanent — semper reformanda — propre a la pluralité des
formes de vie ecclésiale et particuliérement a la dualité de communautés
multitudinistes et professantes, deux périodes sont encore fort éclairantes, la
réforme du X VI siccle et le piétisme de la deuxiéme moitié du X VII® siécle.
Ce dernier ne peut étre esquissé ici qu’a titre d’illustration de notre thése,
'autre nous retiendra plus longuement.

Celui que les historiens ont surnommeé le « Pére du piétisme», Philip Jakob
Spener, pasteur a Francfort dans la seconde moitié du X VII® siécle, congut et
concrétisa, pour réformer I’Eglise, trop figée selon lui dans une orthodoxie
institutionnelle, et pour lui rendre son souffle professant, des petites commu-
nautés de chrétiens militants, appelées collegia pietatis, petites communautés
professantes dont il attendait une réactivation des formes de vie ecclésiale,
notamment des grandes paroisses multitudinistes. C’est dans ces communau-
tés que naquit le mouvement de renouveau de la piété et de la militance
chrétienne; dans ce milieu aussi que naquit et grandit, au début du XVIII®
siecle, le comte Nicolas de Zinzendorf, filleul de Spener et futur créateur de la
Communauté morave de Herrnhut, dont I’influence et I'interpellation pro-
fessantes restent jusqu’a aujourd’hui considérables dans nos paroisses protes-
tantes. Il y a bien la un nouvel exemple de cette dualité stimulante de formes
ecclésiales diversifiées, aussi dans les Eglises issues de la Réforme du XVI¢
siecle?.

Il est passionnant de déceler dans I’histoire de I’Eglise de telles illustrations
de ce principe d’ecclésiologie pratique de la pluralité structurelle de nos com-
munautés. L'une de ces illustrations méritera qu’on s’y attarde plus en détail;
d’abord, parce qu’elle émane de I’ecclésiologie de I'un de nos péres réforma-
teurs du XVI€ siécle, en second lieu, parce qu’elle semble avoir une résonance
particuliérement vive dans la situation actuelle de nos Eglises.

Cet exemple de pluralisme communautaire est celui que le réeformateur
Martin Bucer tenta de réaliser, vers la fin de son ministére, entre 1545 et 1549,
a Strasbourg!°. Avant de décrire cette tentative, il importe cependant de
présenter la problématique d’ecclésiologie pratique suscitée par la Réforme
protestante du XVI€ siecle.

® Cf. H. WEIGELT, Pietismus Studien I. Teil: Der spener-hallische Pietismus, Stutt-
gart, 1965, p. 25-45: J. WALLMANN, Ph. J. Spener und die Anfinge des Pietismus,
Tiibingen, 1970, p. 253ss.; M. GRESCHAT (Hsg.), Zur neueren Pietismusforschung,
Darmstadt, 1977, p. 113-223.

1 Sur I'ensemble de ce sujet, cf. G. HAMMANN, Entre la secte et la cité, le projet
d’Eglise du réformateur Martin Bucer (1491-1551), Genéve, 1984.



118 GOTTFRIED HAMMANN
II. Du temps de la Réforme du XVI¢ siecle...

L’ecclesiologie empirique (ou pratique), c’est-a-dire 1’organisation for-
melle de I’Eglise, dans ses structures, n’a pas €té une préoccupation dominante
des réformateurs. Bien sur, ils ont di s’en occuper, dans la mesure ou leur
prédication réformatrice quant aux thémes fondamentaux de la foi chrétienne
eut des répercussions évidentes dans la vie pratique de I’Eglise, et des lors dans
ses formes communautaires.

Neanmoins, la réforme qu’ils préconisaient visait la doctrine, par dela les
abus, et la doctrine d’abord. Puis, dans la mesure ou les formes de vie ecclé-
siale sont le reflet vécu de la doctrine professée, leur action ébranlait et
changeait ’organisation ecclésiastique.

Pour introduire au projet d’organisation de I’Eglise de Bucer, rappelons
trois points d’impact, ou la réformation du XVI€ siécle toucha le domaine
pratique de I'organisation ecclésiale:

1. Dans le pouvoir institutionnel et hiérarchique de I’Eglise, Luther — et
tous les réformateurs le suivirent sur ce point — stigmatisa le « papisme»; il
vit dans le pouvoir papal, dans son principe monarchique et ses revendica-
tions sur les différentes entités nationales naissantes, une prétention usurpée
et anti-ecclésiale. Il faut a ce propos se souvenir des tentatives faites au XV¢
siecle — par exemple, aux Conciles de Constance et de Bale — de donner a
I’Eglise romaine une structure conciliaire!!. Le débat sur la conciliarité ayant
fait long feu, les instances du gouvernement papal réaffirmérent I’absolutisme
romain, non seulement sur le plan temporel, — voir par exemple les reven-
dications du pape dans la succession des empereurs —, mais encore eccle-
siastique — voir, entre autres, I'influence de I’oligarchie du Saint-Siége dans la
doctrine et la pastorale des indulgences.

La contestation de ce «papisme» par les réformateurs ébranla I’ensemble
de la hiérarchie ecclésiastique, du sommet a la base, du Saint-Siége au niveau
local des évéchés!2. Ainsi se créa un vide d’autorité gouvernementale dans
I’Eglise, aussi soudain qu'imprévu; ni le principe de la conciliarité (sous une
forme synodale), ni la proclamation, séduisante mais pratiquement fort
vague, du «sacerdoce universel» de tous les baptisés, n’avait été suffisamment
miris pour offrir une structure de rechange. Bien au contraire: ['un et I'autre
principe allait accentuer le désordre structurel de I’Eglise; le principe synodal
impliquait la présence d’évéques, et le principe du «sacerdoce universel»

IWCf. p. ex. L. VISCHER, « Das Basler Konzil. Eine noch nicht erledigte Auseinan-
dersetzung», dans Reformatio 29, 9 (Sept. 1980), p. 496-510; R. BAUMER ed., Die
Entwicklung des Konziliarismus, Werden und Nachwirken der konziliaren Idee, Darm-
stadt, 1976, p. 175-271.

12 Faisant suite au Manifeste a la noblesse chrétienne, le traité de Luther De la
captivité babylonienne, (WA VI, p. 497-573 = QOecuvres, t. 2, p. 157-260) sera pour les
autres réformateurs 'ouvrage de référence.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 119

contenait, du point de vue structurel, un ferment d’anarchie que «I'aile radi-
cale de la Réformation» (selon I’expression de I’historien mennonite G. Wil-
liams) ne tarda pas a démontrer!3.

Le vide laissé par I'autorité ecclésiastique traditionnelle dans les territoires
passes a la Reforme — et notamment dans les villes de grande et moyenne
importance qui furent les points principaux de la fermentation réformatrice —
profita de maniére générale, non pas a une instance ecclésiastique, non pas a
un projet de restructuration ¢labore dans 'intérét de I’Eglise et de sa mission,
mais a I'instance politique, a savoir, les princes ou les magistrats des territoires
ou des cités devenues protestantes '*.

Les autorites civiles prirent la place des évéques, et les réformateurs, nolens
volens, coururent le risque de troquer le papisme contre le césaro-papisme a
petite échelle. Aujourd’hui encore, nos débats ecclésiologiques se ressentent
de ce mariage, en bien et en mal, et nos problémes structurels baignent dans le
contentieux qui en découle.

2. Deuxiéme point d’impact de la Réformation sur 'organisation et les
formes de vie ecclésiale: elle supprima les monastéres.

En 1521, Luther publia son traité sur les veeux monastiques !5. Malgré le ton
tres polémique de Iécrit, il n’attaque pas le monachisme dans son originalité
professante, mais le principe des veeux contraignants et leurs abus théologi-
ques. En certains passages — rares il est vrai — Luther reconnait le bien-fondé
d’engagements volontaires et relatifs, ¢’est-a-dire qui ne se feraient pas sous la
contrainte, ni «sans aucune pensée de mérite ou de justification». Il écrit: « A
cause de cela (= a cause de cette prétention de mérite et de salut), ils (= les
veeux) sont nuls, condamnables, il faut les renier, y renoncer, ou alors les
prononcer et les observer de nouveau d’une tout autre maniere !*». Saint
Bernard, Saint Frangois sont pour Luther de tels exemples de monachisme
positif, mais devenus quasi inexistants de son temps; d’ou sa virulence contre
cette forme de vie ecclésiale!”.

B Cf. G. WiLLiaMS, The Radical Reformation, Philadelphia, 1962. — Voir l'in-
fluence de ce courant dans la Guerre des paysans de 1525, G. FRaNz, Der deutsche
Bauernkrieg, Darmstadt, 1975 (108 éd.); La Guerre des Paysans 1525, Etudes et docu-
ments réunis par A. WOLLBRETT, Soc. d’Histoire et d’Archéologie de Saverne et envi-
rons, n° suppl. 93, 1975; R. PETER, «Les groupes informels au temps de la Réforme»,
dans Les groupes informels dans I’Eglise, Strasbourg, 1971, p. 194-212; M. GRESCHAT
(ed.), Gestalten der Kirchengeschichte, Reformationszeit 1, Stuttgart, 1981, p. 323-352
(Melchior Hoffmann et Thomas Miintzer); P. BLICKLE, Die Reformation im Reich,
1982,

" Cf. B. MOELLER, Reichstadt und Reformation, Giitersloh, 1962, traduction fran-
caise: Villes d’Empire et Réformation, Genéve, 1966.

15 Cf. De votis monasticis, WA 8, p. 565-669, = QOeuvres 111, p. 79-219.

' Oeuvres, 111, p. 115.

"7 Oeuvres 111, p. 130. A propos de Frangois d’Assise, Luther écrit entre autre:
«Cependant, Saint Frangois aussi, cet homme admirable et de grande vigueur spiri-
tuelle, dit trés judicieusement que ’Evangile de Jésus-Christ était sa régle (...) Il est clair



120 GOTTFRIED HAMMANN

Sous I'autorité du Magistrat des villes passées a la Réforme, on ouvrit donc
les portes des couvents, invitant a quitter I’habit tous les moines et moniales
qui vivaient leur vie conventuelle sous la contrainte de leur entourage ou de
leurs veeux. C’est ainsi que la moitié des communautés monastiques en ter-
ritoire réformé connut une hémorragie mortelle. Mais elles ne se videérent pas
toutes. A Strasbourg par exemple, trois ordres féminins et un ordre masculin
résistérent avec acharnement jusqu’au milieu du X VI¢siécle et méme au-dela,
et I’histoire nous rapporte I’entretien émouvant de 'un des notables du Sénat
(Nicolas Kniebs), défenseur de la Réforme, avec sa fille qui lui demanda, en
1522, de ne pas la forcer a quitter le couvent 8. Les autorités civiles, fidéles a
une certaine prudence politique qui leur profitait si bien, mais agaga souvent
les réformateurs, laissérent subsister les couvents dont les membres ne vou-
laient pas défroquer. Mais il n’y eut plus guere de novices dans ces monasteres,
116ts de I’Eglise traditionnelle dans les cités protestantes. Dés que I'un d’eux
était vide, par suite de déceés ou d’émigration, le batiment et les biens étaient
confisqués par I'autorité civile et le plus souvent affectés aux ceuvres socia-
les.

La disparition des monastéres en territoire réformé provoqua donc une
autre mutation — apres celle de I'autorité diocésaine —, d’ordre ecclésiolo-
gique: en privant les Eglises passées a la Réforme d’une des formes de vie
ecclésiales non territoriales les plus dynamiques et les plus professantes de
I’histoire de I’Eglise, elle sapa encore un peu plus I’équilibre toujours menacé
de I'unité et de la diversité des formes communautaires, laissant le champ
libre & une uniformité de structure qui ne tardera pas a s’instituer, celle de la
paroisse territoriale.

3. Troisiéme point d’impact de la Réformation sur les structures de vie
ecclésiale: I'essor de la paroisse comme structure de base et forme commu-
nautaire unique.

Certes, les paroisses existaient avant la Réforme, mais clles étaient, durant
le Moyen Age, fortement dominées par les chapitres canoniaux. La structure
paroissiale était en fait négligée et dépréciée par I’élite du clergé, et la pastorale
en était confiée a des auxiliaires, des vicaires, des vices-prélats — bref, a un
bas-clergé treés peu formé et fort mal rétribué.

que Frangois, dés lors qu’il voulait voir les siens vivre selon I'Evangile, voulut aussi
qu’ils fussent libres de tout veeu autant que de toutes traditions humaines, de sorte que
les freres mineurs, en vertu méme de leur veeu et de leur régle, eussent la faculté de vivre
dans le célibat ou non et de rester dans leurs couvents avec tous leurs statuts aussi
longtemps qu’ils voudraient. (...) Mais, a présent, cette classe d’hommes, qui devait étre
la plus libre de toutes, est la plus superstitieuse et vétilleuse, prisonniére de ses innom-
brables statuts, d’articles particuliers et d’observances puériles et dérisoires.» (ibid.,
p. 96).

18 Cf. M. LIENHARD, « La Réforme a Strasbourg», dans Histoire de Strasbourg, t. 2,
p. 374.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 121

Sans toucher au cadre paroissial existant, la Réforme «rehaussa la valeur
de la paroisse, non seulement pour des raisons pratiques, mais aussi pour des
motifs thé¢ologiques: en définissant I’Eglise comme la communauté de ceux
que le Christ a réunis par son Esprit, moyennant la prédication de la parole et
I'administration des sacrements, les réeformateurs sont amenés a mettre en
evidence la communauté locale et paroissiale. L’Eglise universelle est réalisée
dans une Eglise particuliere. Et I’'assemblée liturgique est en quelque sorte la
manifestation visible de cette communauté ecclésiale. La paroisse devient
donc le cadre naturel de la réforme liturgique, comme de la réforme tout court.
Aux liturgies canoniales et conventuelles du moyen age, la réforme a substitué
une liturgie paroissiale "». Ce qui est dit ici de la liturgie en particulier, est
valable de la structure paroissiale comme telle.

Jusque 1a, la vie ecclésiale se décidait et se vivait dans la tension entre
communautés conventuelles et chapitres canoniaux (qui recouvraient les
paroisses territoriales). Or, la réforme prit naissance par 'intermédiaire des
prédicateurs paroissiaux. Certes, Luther était moine, et, dans ce sens, on peut
dire que cette réforme, a son tour, prit naissance en terrain monastique. Mais,
a la différence d’autres élans réformateurs, celui-ci délaissa le secteur monas-
tique, ’abandonna a ses dissensions internes entre traditionalistes et réfor-
mistes, et alla trouver dans le cadre paroissial délaissé un terrain populaire
multitudiniste suffisamment en friche pour étre ensemencé d’idées réforma-
trices et servir de structure ecclésiale de base enfin revalorisée.

Nous voyons alors les réformateurs de la premiére génération — et entre
autres Martin Bucer a Strasbourg — solliciter le prince ou le magistrat pour
qu’il redessine et consolide la répartition territoriale des paroisses, qu’il
prenne en main, conjointement avec les paroissiens eux-mémes, la nomina-
tion des ministres, pour que ces derniers cessent de dépendre de la juridiction
ecclésiastique et deviennent des citoyens de la ville au méme titre que les
autres. La paroisse territoriale devint ainsi la forme communautaire dans
laquelle le «sacerdoce universel» de tous les baptisés devait pouvoir se con-
crétiser, vu qu’elle n’était hypothéquée ni par un cléricalisme abusif, ni par un
monachisme jugé parasitaire et fondamentalement déformé. Ainsi, la forme
paroissiale devint rapidement — c’est-a-dire dés les années 1520 — la struc-
ture communautaire unique de la vie ecclésiale.

Cette uniformité structurelle dans I'aménagement de I’espace ecclésial
devait bientot s’avérer anémiante pour les jeunes Eglises de la Réforme, et
surtout pour celles de type dit «réformé». L’ecclésiologie de Luther pouvait
s'accommoder mieux que celle des réformateurs suisses ou strasbourgeois de
cette uniformité. Comme le précisait la Confession d’Augsbourg, le seul lieu

19 R. BORNERT, La Réforme protestante du Culte a Strasbourg au XVI€ siécle (1523-
1598), Leiden, 1981, p. 47.



122 GOTTFRIED HAMMANN

ecclésial nécessaire était celui de la prédication et des sacrements (baptéme et
céne).

En revanche, I'ecclésiologie de type réformé — celle dont Bucer fut, selon
I’expression du professeur J. Courvoisier, «le génie créateur et Calvin le génie
réalisateur» 2® — ne pouvait se contenter de cette uniformité déséquilibrante.
Car Bucer ajouta aux deux premiéres marques de ’Eglise (Parole et Sacre-
ments), une troisiéme «note»: la discipline, c¢’est-a-dire, en terme moins
corrodé par son application calvinienne ultérieure, la militance, 'engagement
professant des fideles — ou plutdt: de certains d’entre eux.

Telle est I'originalité ecclésiologique du réformateur strasbourgeois; il fut
seul a faire de cette militance une des notae de I’Eglise. Contrairement a ce que
’on pourrait penser, Calvin lui-méme ne suivit pas Bucer sur ce point?!.

Si bien que le Strasbourgeois prit conscience, d’'une maniére particuliere,
de I’espace ecclésial perdu et que le dynamisme interne de sa conception de
I’Eglise le poussa vers la tentative de réintroduire dans les formes de vie de
I’Eglise, au moins une dualité d’espaces ecclésiaux communautaires.

De la I'intérét ecclésiologique de ce réformateur qui tenta, durant 26 ans, de
mettre en place a Strasbourg un tel projet d’Eglise.

Voici les principaux éléments de cette tentative, inédite parmi les réfor-
mateurs.

1I1. Une tentative échouée de pluralisme communautaire

Originaire de Sélestat, ou 1l passa son enfance et entra chez les Domini-
cains, Bucer arriva a Strasbourg en mai 1523. Aprés avoir adhéré a la Réforme
grace a Luther qu’il entendit en 1518 a la Dispute de Heidelberg, il obtint sa
réduction a I’état de prétre séculier et quitta donc réguliérement son ordre;
mais il ne tarda pas a se marier avec une de ces nombreuses moniales qui
avaient quitté le voile, ce qui lui valut d’étre excommunié par ’évéque de
Spire dont il dépendait alors, et pourchassé de lieu en lieu.

I1 vint en fugitifa Strasbourg, — son pére en avait le droit de bourgeoisie —,
avec sa femme, ancienne moniale, et de surcroit, enceinte. Protége par le

20 J. COURVOISIER, La notion d’Eglise chez Bucer, Paris, 1933, p. 147.

21 Calvin semble plus proche des Articles VII et VIII de la Confession d’Augsbourg
qui retiennent la Parole et les sacrements comme marques de ’Eglise, que de Bucer,
méme s’il a pu, a I'occasion, indiquer la discipline comme troisiéme caractéristique
ecclésiale; cf. Institution de la religion chrestienne, ed. J. D. BENOIT, t. 4, Paris, 1961,
p. 20-26 (en particulier la note 4 p. 20). — Cf. aussi F. WENDEL, Calvin, Sources et
évolution de sa pensée religieuse, Paris, 1950, p. 223-228 («On notera cependant que,
quelle que soit I'importance vitale que Calvin reconnaisse a la discipline ecclésiastique,
il a évit¢ d’en faire I'une des marques de I’Eglise. C’est 1a un point d’une certaine
importance, ou il n’a pas suivi Bucer», p. 228).



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 123

Magistrat de la ville, il trouva rapidement sa place et devint le penseur et le
réorganisateur de I’Eglise strasbourgeoise.

Venu comme fugitif, il repartira de la ville en 1549 comme exilé, chassé
pour des motifs d’ordre politique et — justement! — ecclésiologique, et se
rendit 8 Cambridge, en Angleterre, ou il mourut en février 1551, a 'age de 60
ans??,

Du point de vue ecclésiologique, son activité strasbourgeoise connut trois
phases, coincidant chacune avec une décennie de son séjour:

— Durant la premiére, (1523-1529), il s’efforga de poser les fondements d’une
Eglise renouvelée, a travers les années de déstabilisation.

— Durant la deuxiéme (1530-1539), il mit en place, avec I’aide de 'autorité
civile, les structures de I'Eglise strasbourgeoise: organisation des paroisses,
création de postes d’anciens, réorganisation des ministéres, organisation
des premiers synodes.

— Durant la troisiéme, la plus intéressante pour notre théme, il tira les con-
séquences pratiques de sa doctrine de I’Eglise, découvrit la nécessité d’au-
tres espaces ecclésiaux communautaires et tenta, vers la fin des années
1540, de les créer au sein méme des paroisses strasbourgeoises. Devant
partir en exil deux ans apreés, il ne put mener I’expérience a bien; elle ne lui
survécut que deux ans, et n’influenga plus gueére les développements struc-
turels des Eglises réformées «officielles».

Durant prés de vingt ans, Bucer avait travaillé a instituer et organiser les
paroisses comme lieux communautaires de tous les baptisés, c’est-a-dire
comme espaces multitudinistes de ’Eglise. Son adhésion au pédobaptisme
(qu’il partagea avec les autres réformateurs) exigeait une telle structure com-
munautaire.,

Cependant, il congut la vie chrétienne comme un cheminement, une gra-
dation, tant dans la compréhension doctrinale que dans I’engagement prati-
que des croyants. Pas de vraie Eglise sans cette progression — en termes
¢cthiques: cette sanctification — des fidéles, au fur et 2 mesure de leur forma-
tion a la militance; d’ou cette troisiéme marque de ’Eglise, la discipline ou
Pengagement professant. L'ecclésiologie bucérienne exigeait ainsi des lieux,
des espaces, des communautés ecclésiales, non seulement pour y vivre la
dimension multitudiniste, mais encore la dimension professante de I'Eglise.
Or, si elle disposait dans les paroisses territoriales de I'espace multitudiniste,

22 Pour la biographie de Bucer, voir: J. W. BauM, Capito und Butzer, Strassburgs
Reformatoren, Elberfeld, 1860 H. EELLS, Martin Bucer, New Haven, London, 1931; F.
WENDEL, Martin Bucer, Esquisse de sa vie et de sa pensée, Strasbourg, 1951; J. ROTT,
Correspondance de Martin Bucer, t. 1, p. 19-26; M. LIENHARD, La Réforme a Stras-
bourg. Les événements et les hommes, dans Histoire de Strasbourg, t. 2, p. 363-452; J.
RoTT, article « Bucer», dans Nouveau dictionnaire de biographie alsacienne, n® 5, Stras-
bourg, 1984, p. 396-405.



124 GOTTFRIED HAMMANN

elle s’avéra manquer d’espaces professants; il fallait donc les créer, car quinze
ans d’efforts avaient convaincu Bucer de cette nécessaire dualité.

Sans mettre en cause la réalit¢ des paroisses multitudinistes, nécessaires a
I’entrée des baptisés et a un certain type de formation et de vie chrétienne,
Bucer prona, en plusieurs écrits, et mit en place dans plusieurs paroisses, des
petites communautés professantes, appelées Christliche Gemeinschaften, re-
groupant des fideles volontaires, ayant 'intention d’approfondir leur forma-
tion biblique et leur engagement ecclésial 23,

Si les pasteurs devaient jouer un role important dans leur création — les
membres devaient notamment étre inscrits sur un registre —, ils devaient
pourtant se soumettre au jugement des laics, afin d’éviter une emprise trop
cléricale qui aurait miné le principe du sacerdoce universel, dont ces com-
munautés devaient étre les lieux d’expression. Se réunissant tous les diman-
ches, ces Gemeinschaften permettaient aux fidéles de discuter, de critiquer le
sermon du matin, et ce en présence du prédicateur, de parfaire leur compré-
hension des thémes fondamentaux de la foi, de mieux se préparer ensemble a
prendre la sainte ceéne, et de vivre «la vraie charité», selon I’expression chére a
Bucer, en s’entraidant par le partage «matériel et spirituel».

L’¢tude de cet aspect professant de I’ecclésiologie de Bucer semble parti-
culiérement intéressante par la complémentarité entre ces lieux communau-
taires professants et les lieux paroissiaux multitudinistes. Contrairement a
’avis de certains historiens, I’analyse détaillée des écrits de Bucer sur cette
question (a part un traité, ils n’ont été publiés qu’en 1981!)2* révele, dans
’ecclésiologie du réformateur, la nécessaire complémentarité de lieux ecclé-
siaux de multitude et de petites communautés plus professantes, afin de
disposer des formes ecclésiales nécessaires a la diversité des situations pasto-
rales, des stades de formation et des volontés d’engagement. Et si Bucer voyait
certes la «vraie» Eglise davantage réalisée dans la forme professante des
Christliche Gemeinschaften, il n’en considérait pas moins comme Eglise les
paroisses multitudinistes, parce que ’Eglise est ouverte a tous et au service de
tous.

2 Cf. W. BELLARDI, Die Geschichte der « Christlichen Gemeinschaft» in Strassburg
(1546-1550). Der Versuch einer « zweiten Reformation», Leipzig, 1934, reprint New
York/London, 1971. — L’idée d’une seconde phase de la Réformation, celle d’une
restructuration des communautés ecclésiales selon un projet de double ecclésiologie, a 1a
fois multitudiniste et professante, semble bien avoir été I'intuition originale et prémo-
nitoire de Bucer.

* Cf. Martin Bucers Deutsche Schriften, 1. 17 (Die letzten Strassburger Jahre 13546-
1549. Schriften zur Gemeindereformation und zum Augsburger Interim) ed. R. STUP-
PERICH, Giitersloh, 1981. Voir entre autres A. LANG, Der Evangelienkommentar Martin
Butzers, und die Grundziige seiner Theologie, Leipzig, 1900; J. COURVOISIER, op. cit. ;du
méme, De la Réforme au protestantisme, Essai d’ecclésiologie réformée, Paris, 1977,
p. 133-140.



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 125

Un autre argument encore souligne cet équilibre, cette complémentarité
dans la dualité: les petites communautés ne sont pas faites, insista Bucer, pour
soutirer les fideles les plus intéressants aux paroisses multitudinistes, mais
bien pour en faire les catalyseurs de toute la communauté ecclésiale. Ainsi
devait étre maintenue ’'unité — notamment lors du culte dominical — dans
cette dualité.

Tel fut I'essentiel de cette expérience d’il y a 435 ans. Quelle peut en étre la
portée dans le débat d’ecclésiologie pratique actuel?

IV. Une interpellation pour aujourd hui

Parmi les paraboles des évangiles, Bucer en affectionnait trois tout parti-
culierement: celle de I'ivraie, celle du filet et celle du festin (Mt 13 et 22). Par
les deux premiéres, il soulignait I'aspect «mélangé» (corpus mixtum) de
I’Eglise qui, jamais sur terre, ne pouvait étre un champ sans ivraie. La dimen-
sion d’ouverture, de multitude de I’Eglise était donc conforme a la volonté du
propriétaire du champ. Par la troisiéme, en revanche, il insistait sur la néces-
sité professante de la sanctification, de ’engagement du croyant. De 14, pour
Bucer, la légitimité des deux dimensions, et donc des deux types de lieux
ecclesiaux, vécus simultanément.

Une question se pose a nous, aujourd’hui: la simultanéité de ces deux
dimensions et la complémentarité de formes communautaires diversifiées
nous paraissent-elles encore légitimes? En d’autres termes: nos Eglises ont-
elles besoin, pour leur mission, d’étre a la fois des Eglises ouvertes, au service
de tous, et des Eglises professantes, témoins prophétiques d’une réalité nou-
velle encore cachée? Et si oui, de quelles formes de vie ecclésiales avons-nous
besoin pour vivre cette diversité, et comment les créer?

Dans la ligne de cet héritage de la Réforme, il parait important de retrou-
ver, dans nos Eglises, le sens du /ieu ecclésial. Dans la mouvance, la mobilité
qui caractérise notre style de vie, nous avons besoin d’une spiritualité du lieu,
de I’espace ecclésial dans lequel s’offrent des possibilités de halte et d’enra-
cinement. La perte de cette conscience du lieu ecclésial, que ce soit dans nos
sphéres privées ou officielles, a créé une nostalgie de lieux ecclésiaux diver-
sifiés.

Il y a 1 une tache originale pour nos Eglises, celle de créer de tels «lieux»,
de les imaginer, simples, petits, multiples, légers dans leurs formes, souples
dans leur fonctionnement, prophétiques dans leur engagement, permettant
Pépanouissement personnel dans la gratuité communautaire. C’est actuelle-
ment une chance pour I’Eglise, conforme 4 sa mission, de créer de tels espaces
ecclésiaux 2. La paroisse territoriale ne peut pas, dans sa dimension multitu-

25 Voir l’article de PAUL BRAND, « Former des pasteurs et des laics, ... mais pour quoi
faire?» in Les Cahiers protestants, NS, sept. 1982, p. 15-26.



126 GOTTFRIED HAMMANN

diniste, étre cet espace renouvelé, parce qu’elle est toujours trop grande,
qu’elle est une forme ecclésiale nécessairement «corsetée» par le droit ecclé-
siastique, qu’elle est, en ville comme a la campagne, trop préoccupée de sa
survie, et surtout, que le propre de sa mission est d’étre ouverte, centrifuge,
multitudiniste et qu’elle doit le rester.

A coté de ce lieu multitudiniste, il faut imaginer et expérimenter des lieux
professants, congus en fonction de la complémentarité et de la simultanéité
des formes de vie ecclésiales: communautés de type monastique, « Eglises de
maison», communautés dites «de base», communautés de partage...

A I’exemple des groupes prémonastiques d’avant le IV® siécle et des petites
«communautés chrétiennes» imaginées par Bucer, les espaces professants
pourront se situer au sein des territoires paroissiaux, mais sans dépendre de
leur organisation, jouissant envers les paroisses d’une autonomie administra-
tive et spirituelle nécessaire a I’exercice de leur role spécifique de catalyseur de
la vie ecclésiale.

Schématiquement, le cercle des petites communautés professantes serait
compris dans le cercle plus large des communautés paroissiales, elles-mémes
comprises dans I’espace plus vaste encore d’une Eglise synodale (ou diocésai-
ne). C’est bien ce schéma ecclésiologique qui caractérise le projet bucérien.

Dans cette complémentarité, chacune des formes ecclésiales peut retrouver
sa spécificité fonctionnelle d’une part, et exprimer, de I'autre, le principe de
'unité dans la diversité, nécessaire a I’Eglise depuis ses origines. La spécificité
des communautés professantes non territoriales pourra se définir ainsi: étre
I’expression de la pluralité; étre le lieu de formation a la militance, a la
«suivance »; étre petites pour rester maniables et unanimes; étre le lieu de la
Parole biblique échangée, discutée, travaillée, selon la diversité des compre-
hensions; étre le lieu du partage, méme de ’argent; étre le lieu du projet, de la
protestation prophétique; le lieu d’enracinement communautaire de la per-
sonne, entre la solitude et ’'anonymat social; étre le lieu ou il n’y a plus de
«laics», un lieu sans cléricalisme!

En revanche, telle serait la spécificité de la paroisse territoriale: étre I'ex-
pression de 'unité sur le plan local, le lieu de rassemblement de la diversité, le
lieu d’ancrage aussi des petites communautés professantes, le lieu du rappel,
de la mémoire, de la tradition, le lieu du centrage, de la concentration, de
I’écoute commune ; mais en méme temps, étre le lieu d’ouverture, a 'image de
la foule et des disciples autour du Christ; étre le lieu de la célébration d’unité,
de la Parole proclamée et de la Parole eucharistique, sacrement d’unité de
toute I’Eglise; étre, dans ce flux et ce reflux, le lieu d’envoi dans la diversité,
non seulement des communautés ecclésiales, mais vers la diversité de la
communauté humaine. En ce sens, si elle n’est pas, dans ses structures, le lieu
explicitement professant de I’Eglise, elle en est, par son dynamisme procla-
matoire et eucharistique, le lieu missionnaire.

Le but d’un tel projet, élaboré dans la ligne de la «double ecclésiologie» de



LES COMMUNAUTES CONFESSANTES 127

Bucer, serait de nous faire retrouver, au sein de nos Eglises issues de la
Réforme et dans I'ouverture cecuménique, 1’espace ecclésial dans la perspec-
tive de sa globalite; de le vivre a la fois dans la richesse de formes commu-
nautaires diversifiées et dans la nécessaire unité. De vivre la corporéité ecclé-
siale du Christ dans cette cohérence entre 'un et le diversifié, en la gardant,
d’un cote, de 'uniformité institutionnelle dévitalisante, et, de I’autre, de la
tendance sectarisante d’une multiplicité d’ecclésioles prétendiiment autosuf-
fisantes et anti-cecuméniques (au sens le plus large du terme). Cette double
ecclésiologie pourrait, dans les faits, aider a clarifier et a résorber le malen-
tendu patent entre les objectifs et les secteurs d’activités multitudinistes et
professants, ce malentendu qui nous pousse a exiger que nos formes actuelles,
dans leur uniformité, soient a elles seules totalement I'une et totalement
l'autre, totalement multitudinistes et totalement professantes. Cette dualité
est réalisable, a condition que nous I'acceptions comme indispensable a I’ac-
complissement de la mission de I'Eglise; que les nouvelles communautés non
paroissiales, en 'occurrence leurs membres, se sentent amputés d’une part
essentielle d’ecclésialité sans leur insertion dans le lieu paroissial et ne cher-
chent pas a rendre leur petite communauté professante ecclésialement auto-
suffisante, notamment par la célébration réguliére et autonome du culte (pro-
clamation et sacrement) en petits groupes. Car ainsi, elles ne feraient de leur
communauté rien d’autre qu'une mini-Eglise, une ecclésiole au sens sectaire
du terme, basée sur les affinités électives ou les identités de condition de ses
membres...

Quant a la paroisse territoriale, et en particulier ceux qui en portent la
responsabilité institutionnelle, qu’ils cessent de se considérer comme seule
forme communautaire possible et se sentent en déficit ecclésial sans la pré-
sence de petites communautés professantes, qu’ils n’auraient ni a contréler, ni
a récupérer.

Enfin, il conviendrait de revoir les données de droit ecclésiastique (cons-
titutions et réglements), afin d’adapter la situation de droit a la situation de
fait2e,

Certes, il y ala bien des éléments au conditionnel. En apparence seulement,
car dans la réalité méme du terrain ecclésial, sans beaucoup d’éclat souvent, le
renouvellement prend déja forme, plus dans les jeunes Eglises des pays non
industrialisés que chez nous. Il est possible aussi que nous soyons incapables
de procéder, dans nos vieilles Eglises, a un aggiornamento pluraliste de nos

2% La nouvelle constitution de {'Eglise réformée du canton de Neuchdtel (EREN) de
1980 est a ce titre un exemple d’adaptation intéressant, puisqu’elle stipule comme
structures composant son Synode, non seulement les paroisses territoriales, mais aussi
les institutions spécialisées et les communautés non paroissiales «ayant fait preuve de
continuité» et «reconnues par le Synode sur la base d’une demande motivée, présentée
par le Conseil synodal» (Art. 5).



128 GOTTFRIED HAMMANN

formes communautaires; possible aussi que I’évolution démente la perspec-
tive esquissée et que le principe de 'unité dans la diversité formelle trouve
d’autres modes d’expression et de fonctionnement.

Par ces questions, I’Eglise joue, non son essence théologique, mais sa preé-
sence concréete au monde. Or, le fondamental se vit dans le formel, 'esse a
besoin du bene esse. C’est pourquoi, selon une phrase du cardinal Marty,
«I’Eglise change, parce qu’elle est fidele».



	Les communautés confessantes dans les Églises de la réforme : un enjeu majeur

