
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Confesser sa foi à l'époque apostolique

Autor: Lührmann, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 93-110

CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE

Dieter Lührmann

I.

Le verbe 7tiaTef>eiv, notamment aux formes de l'aoriste et du parfait,
désigne, dans diverses couches du Nouveau Testament, l'accueil positif
réservé à la prédication missionnaire '. Dans ce cas, il peut avoir pour parallèle
les expressions irexavoeïv2 ou émaipétpeiv npàç tòv iÎëôv3.

La conversion ainsi désignée n'est jamais comprise comme le passage
d'une croyance erronée à la vraie foi; au contraire, croire s'oppose à «ne-
pas-croire». Il en va de même du substantifntaxtç, qu'il soit accompagné d'un
nom désignant l'objet de la foi (tugtiç eiç ou Tucmç suivi d'un génitifobjectif),
ou utilisé absolument, comme en Gai. 3,23. Là aussi, l'opposition ne se situe

pas entre le vrai et le faux, mais entre la foi et l'incrédulité (à7uo"Tta). nia-
xeûeiv donc, tout comme maxiç, exprime à la fois l'acte de conversion et le

contenu de ce à quoi l'on s'est converti4.
Cet usage linguistique ne s'explique pas par l'emploi de ces termes dans le

contexte religieux grec, mais à partir de la langue bien particulière, propre à la
tradition juive, qui s'est élaborée au travers de la traduction de l'Ancien
Testament en grec. On s'élèvera notamment contre la thèse de l'école
allemande dite d'histoire des religions (religionsgeschichtliche Schule), selon
laquelle le vocable «foi», à l'époque hellénistique, aurait constitué une sorte
de slogan propre à toutes les religions faisant des prosélytes, et non au seul

christianisme5. Cette thèse a pris de l'importance par le fait que R. Bultmann
l'a adoptée et en a fait l'une des bases de sa définition de la foi6. D'autres

1 1 Cor 3,5; 15,2.11; Rom 10,14; Act 4,4; 13,48; 14,1; Héb 4,3 etc.
2 Act 20,21; Héb 6,1.
'Cf. 1 Thess 1,8 sq.; Act 11,21.
4 Dans ce travaille résume les observations et les thèses qui me semblent essentielles

et que l'on peut trouver dans mes publications en allemand: «Pistis im Judentum»,
Z/VW7 64, 1973, p. 19-38 (cité: «Pistis»); Glaube im frühen Christentum. Gütersloh,
1976, (cité: Glaube); Art. «Glaube», RACXÏ (fascicule paru en 1979), col. 45-122 (cité:
Art.).

5 R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mystenenreligionen. 19273 (repr. 1966), p.
234-236: «Der hellenistische Begriff Pistis»; E. Wissmann, Das Verhältnis von maxiç
und Christusfrömmigkeit bei Paulus (FRLANT 40), 1926, p. 43-47.

6 R. Bultmann, Art. mateota kxX; ThWNT VI, p. 180 sq.; Theologie des Neuen
Testaments, 1958', p. 91 ; cf. déjà, au contraire, G. Ebeling, «Jesus und Glaube», in
Wort und Glaube. 1967', p. 203-254, particulièrement p. 223 sq., note 36.



94 DIETER LÜHRMANN

auteurs, même de ceux qui, par ailleurs, ne s'étaient pas ralliés à l'interprétation

de Bultmann, ne l'ont pas mise en question pour autant. Cependant, les

rares passages réunis par R. Reitzenstein qui semblaient leur donner raison,
joints à ceux, peu nombreux, qui s'y sont ajoutés par la suite, ne se rattachent
ni à tttrjxeûetv, ni à maTiç du point de vue terminologique, ou alors, ils

appartiennent à la sphère d'influence des traditions linguistiques juive ou
chrétienne. Mais sans ces fondements linguistiques, une description telle que
la propose la phénoménologie de la religion, affirmant que la propagande
religieuse a toujours la foi pour objectif7, ne saurait être valable, puisqu'elle est

invérifiable dans les textes; la nouveauté à laquelle la mission, qu'elle soit

juive ou grecque, voulait conduire n'est désignée que dans ce cas précis par le

terme de foi, contrairement aux religions concurrentes de l'époque, qui
utilisaient un vocabulaire différent.

Dans le Nouveau Testament, des citations de l'Ecriture comme Hab 2,4 ou
Gen 15,6 renvoient à l'usage linguistique de la Septante. Ainsi, les dérivés de la

racine hébraïque 'mn sont rendus avec une grande régularité par ceux du
radical tuoi-. Le verbe 'mn au hifil est toujours traduit, à une exception près,

par (è|i-, Kara-) 7ttoTeÛ6tv. Tticrrevjeiv sert toujours (là aussi à une exception
près) à rendre 'mn au hifil, ou, au passif, 'mn au nifal. A 'mn au nifal
correspondent des termes rattachés au radical tuoi-, et en particulier à Ttiaxôç, pour
le participe n'mn, cela à deux exceptions près. Il est vrai que les substantifs
'ëmunâ et 'émet se trouvent le plus souvent traduits par des termes rattachés

au radical àkr\Q-, mais il arrive aussi que l'on trouve des termes faits sur le

radical Ttiai-.
Cette correspondance frappante entre 'mn et tucjt- ne s'explique pas par

des notions communes qui auraient existé dans les langages juridique ou
religieux tant de l'hébreu que du grec. Tticmç et 7ttaT8Ùetv étaient des termes
techniques8 de la langue juridique grecque, mais les mots correspondants ne
l'étaient pas en hébreu9. L'examen du langage religieux ne permet pas non plus
d'expliquer une telle correspondance ; on l'a constaté en écartant la thèse selon

laquelle la foi aurait constitué un slogan de la propagande religieuse à l'époque
hellénistique. De toute manière, nous ne trouvons pas, en grec, de textes
attestant l'usage spécifique de moTiç/maTeûsiv pour désigner une relation
avec les dieux ou d'autres réalités divines. Etre convaincu de l'existence des

dieux se dit: vouiÇetv t>eoùç eïvat, et la relation avec eux est désignée de

préférence par le terme euaeßeta, ou d'autres mots du radical aeß-. Les
traducteurs de la LXX ne se sont donc pas ralliés à une habitude linguistique bien
déterminée et existant de longue date, en traduisant avec tant de constance les

7 Dans ce sens Wissmann, op. cit., p. 46; Bultmann, cf. note 6.
8 Cf. Liddell-Scott, p. 1408, s.v. jricmç; F. Preisigke, Wörterbuch der griechischen

Papyrusurkunden, vol. 2, 1927, col. 308-310; D. Schaefer, Art. «Pistis 2», PRE 20,2,
1950, col. 1812 sq.

9 Cf. «Pistis» p. 23 sq.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 95

mots de la racine 'mn par Ttiax-. Le même phénomène se retrouve d'ailleurs
lors du passage du grec au latin : il est vrai que depuis longtemps, on traduisait
7tiaxeóeiv par credere, et jttaxtç par fides, mais ni le verbe, ni le substantif
n'appartiennent exclusivement au vocabulaire spécifiquement religieux10.
Une fois encore, nous retrouvons ce processus lors de la transposition de

maxeoeiv et de maxiç dans une langue germanique: Wulfila, évêque des

Goths, ne choisit pas dans sa langue des mots servant à désigner la relation
avec les divinités11. Et pas plus les mots allemands «glauben» et «Glaube»,
venus du gothique, que le français «croire» et «foi», venus de credere et de

fides ne sont, à l'origine, des termes religieux. Ils le sont devenus à travers
l'usage chrétien.

G. Barth s'est élevé récemment contre mon refus de voir en maxiç/ma-
xeùetv des termes du langage religieux grec12. Il a réuni un grand nombre de

textes dans lesquels une relation à la divinité, aux dieux ou à des réalités

proches telles que des oracles, est désignée par 7tiaxtç/7itaxeïietv : ce sont des

exemples déjà connus par la lexicographie, auxquels il a ajouté quelques
autres. De ces témoignages, Barth tire la conclusion que 1' «utilisation
religieuse de TciGxeüeiv kxA.. était bien connue, et courante dans le paganisme
hellénistique»13. Il est exact que Ttiaxtç et rctaxeóeiv n'étaient pas étrangers au

grec. A la suite de A. Debrunner, j'ai parlé à ce propos de «calques»
(«Bedeutungslehnwörter») 14, c'est-à-dire de mots qui reçoivent des contextes dans

lesquels ils apparaissent en traduction, donc de l'autre langue, un surplus de

contenu signifiant. Ce phénomène présuppose une affinité entre le terme
traduit et celui qui sert à le rendre, mais celle-ci ne réside pas dans le surplus de

contenu signifiant. Le travail de Barth n'est rien de plus qu'un ajout au
matériel déjà connu, celui-là même dont Bultmann s'est refusé à tirer les

mêmes conclusions, malgré l'intérêt très vifqu'il portait à tout ce qui aurait pu
permettre d'attester un authentique langage religieux. Bultmann résume ainsi
ses conclusions sur la question : « Les mots formés sur le radical Ttiax-, ne sont
pas devenus, en grec classique, des termes spécifiques au langage religieux» ".
Les nouveaux passages que cite Barth ne modifient en rien cette affirmation ;

ils démontrent simplement que Ttiaxeuetv et maxiç sont utilisés dans le sens
très général de «faire confiance», «confier», et «fidélité» ou «conviction»,
que ce soit pour désigner la relation entre êtres humains ou entre humains et

10 Cf. C. Becker, Art. «Fides», R4C VIII. col. 801-839, part. col. 826-829.
11 J. et W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, vol. IV 1/4, 1949, col. 7778-7847.
12 G. Barth, « Pistis in hellenistischer Religiosität », ZNW73,1982, p. 110-126 ; Art.

maxiç. ïïioteùco. Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament III, 1983, col. 216-
231.

13 G. Barth, «Pistis», p. 125 sq.
14 A. Debrunner, «Griechische Bedeutungslehnwörter im Lateinischen»,

Festschrift FC. Andreas. 1916, p. 16-32; sur credere et fides, cf. p. 18.
15 R. Bultmann. ThWNT VI, p. 178; sur la Stoa, p. 181 sq. ; cf. aussi mes remarques

dans Art., col. 51-54.



96 DIETER LÜHRMANN

dieux ou oracles; mais ce n'est jamais dans un sens qui engloble la totalité de

ces relations, comme c'est par exemple le cas d'euaeßem, ni même toujours
dans un sens uniquement positif, alors que ces deux aspects sont constitutifs
de l'usage linguistique tant juifque chrétien. De plus, Barth ne regroupe pas ses

exemples par genres littéraires ou selon les diverses traditions, mais
principalement selon des critères d'ordre grammaticall6. En ce qui concerne
Plutarque, il eût été judicieux de tenir compte de la tradition linguistique propre à

la philosophie.
K. Haacker et A. von Dobbeler reprennent le travail de Barth, mais avec

certaines nuances: à ma suite, ils considèrent comme réfutée la théorie de

l'existence préalable, dans les religions missionnaires de l'antiquité tardive,
d'un modèle linguistique de ce type17. A. von Dobbeler complète encore la

collection des textes réunis par Barth18, mais il ne les classe pas non plus à

partir de critères autres que formels. Aucun de ces auteurs n'est parvenu à

prouver que dans les textes religieux, 7uaxiç/7tiaxev3eiv apparaissent comme
les termes par.lesquels un groupement religieux se définit; je n'ai donc aucune
raison de revenir sur la position que j'ai adoptée.

La critique de Barth, de même que celles de Haacker et Dobbeler qui le

suivent en cela, porte essentiellement sur l'affirmation suivante: le christianisme

primitif a repris, avec Jtîaxiç/jtiaxeueiv, un usage interne au judaïsme et

l'a étendu; la critique porte également sur mon interprétation de cette
compréhension de la foi, mais elle ne rend pas compte de l'argumentation positive
que j'ai avancée. On en trouvera l'exposé dans ce qui suit.

II.

La foi dans l'Ancien Testament ne joue pas un rôle dominant, et ce n'est

pas à la racine 'mn que l'on songe, si l'on cherche un terme d'importance aussi

centrale que la foi dans le Nouveau. Cependant, on remarque dans le judaïsme
une fréquence croissante des termes correspondants, que ce soit en grec, en

araméen ou en hébreu, et même dans des textes qui ne nous sont parvenus que
dans leurs traductions syriaques ou éthiopiennes. Ici, le mot «foi» est pris
dans son acception subjective et désigne la constance, la fidélité envers Dieu et

envers la Loi conçue comme orientation de la vie dans sa totalité. Il est

16 Cf. ce qu'il en dit dans son article, p. 120-123.
17 K. Haacker, Art. «Glaube» II/3, TRE XIII (fase. 1/2, 1984, pp. 289-304, part. p.

290); A. von Dobbeler, Glaube als Teilhabe. Historische und semantische Grundlagen
der paulinischen Theologie und Ekklesiologie des Glaubens, Thèse dactyl. Heidelberg,
1984, p. 438; mais voir aussi Barth, Art. cit., col. 217.

18 Op. cit. pp. 425-435.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 97

frappant de constater que cet usage apparaît comme allant de soi dans les

écrits destinés à des lecteurs juifs; il n'en va pas de même dans ceux qui ont
pour objet de présenter le judaïsme à des lecteurs païens. Il s'agit donc d'un
usage interne de la langue, compréhensible pour des personnes partageant les

mêmes convictions et maîtrisant un langage d'initiés.
Ce phénomène apparaît clairement dans les représentations de la figure

d'Abraham : la foi du personnage (Gen 15,6) est l'élément dominant lorsque
l'on s'adresse à des lecteurs juifs", mais pas dans les textes destinés à

l'extérieur20. Il est également sensible chez Flavius Josephe, qui subordonne la jtepi
9eoÙ7tiaxiç — au sens de «conception de Dieu» — à euaeßeia. conçue comme
vertu surpême21.

Philon. en revanche, est le seul auteur qui cherche à présenter le judaïsme
comme une maxiç. en prenant en compte les potentialités de la langue grecque
et de ses contenus sémantiques22. Pour lui, iriaxiç désigne à la fois le fait de se

détourner du monde et des opinions erronées, et la conversion au Dieu
unique, situé hors du monde, seul fort et immuable. Par conséquent, la jtiaxiç du

croyant est constituée par sa constance et sa fidélité. C'est ainsi que Philon
reprend la définition stoïcienne de la maxiç en tant que vertu, en la mettant
toutefois au rang suprême et en la rattachant à la relation avec Dieu. On y
accède par la uà0T)aiç. Cette acception du terme «foi» diffère certainement de
celle que l'on trouve dans les textes dont Philon faisait l'exégèse. Mais on
appréciera à sa juste valeur le tour de force théologique qui consistait à

interpréter en grec sa propre tradition par le moyen du mot maxiç. Ne
disposant d'aucun concept générique pour désigner la «foi», il choisit maxiç
pour en faire le terme central de son propos, et il l'interpréta dans une
perspective saisissable pour les catégories de la pensée grecque. Personne, après
lui, jusqu'à Clément d'Alexandrie, ne se risquera à une telle tentative23.

La réserve que l'on observe chez les autres auteurs vient du fait que. pour la

philosophie platonicienne, maxiç désigne bien une étape de la connaissance,
mais seulement celle qui correspond au monde sensible (xà aia6r|xà); elle est,

certes, supérieure à la simple eiKaaicx. mais ne peut accéder au monde des

Idées (xà von,xà), auquel seules la vôr|aiç et l'emaxrjuri permettent de parve -

19 Cf. le matériel de Billerbeck III, pp. 186 sq., et 193-197; J. Jeremias. Art.
'Aßpcuip, ThWNTl. pp. 7-9; S. Sandmel, Philo's Place in Judaism, Cincinnati, 1956,

pp. 30-95.
20 Cf. G. Mayer. «Aspekte des Abrahambildes in der hellenistisch-jüdischen

Literatur», EvTh 32, 1972, pp. 118-127.
21 Contra Apionem II 163-171 ; voir encore «Pistis», p. 27 sq.
22 Sur Philon, voir R. Bultmann, ThWNT W, p. 202 sq; M. Peisker. Der

Glaubensbegriff bei Philo. Thèse. Breslau, 1936: H. Thyen, «Die Probleme der neueren
Philo-Forschung». ThR NF 23, 1955, pp. 230-246. part. pp. 237-246; Sandmel. op. cit.

pp. 96-211 ; Lührmann, «Pistis» pp. 29-32.
23 Voir ci-dessous, par. IV.



98 DIETER LÜHRMANN

nir24. Pour les Platoniciens, l'accès à la maxiç se fait par la rhétorique, alors

que l'on parvient à la connaissance par la dialectique. A ce propos, aussi bien

Platon que Plutarque mentionnent la «foi» lorsqu'il s'agit des dieux; chez

Plutarque, il est vrai, la distinction n'est peut-être pas aussi nette entre maxiç
et èmaxfjun ; cependant, dans la tradition stoïcienne, maxiç représente
l'hypothèse la plus sûre, face à l'àmaxia25. Mais là encore, il s'agit d'un point de

départ, et non de la connaissance elle-même.
En se présentant comme maxiç face à cet arrière-fond philosophique, le

judaïsme et le christianisme primitif après lui couraient inévitablement le

risque d'apparaître comme une voie inférieure de la connaissance, incapable
de pénétrer l'essence des choses, tout au plus en mesure d'en décrire l'existence.

C'est bien ce qui ressortira par la suite des critiques qu'un Celse, un

Galene, un Porphyre adresseront au christianisme et au judaïsme, en s'en

prenant précisément à ce caractère de maxiç. C'est pourquoi Philon et
Clément d'Alexandrie se réfèrent à la tradition stoïcienne, et non au platonisme,
lorsqu'ils identifient l'un le judaïsme, l'autre, le christianisme, à une maxiç.

Ce rapport à la tradition philosophique grecque a sans doute influencé la

traduction d'Es 7,9 dans la LXX (Kaì èàv u.f] maxeóar|xe, oùôè u.r| auvfjxe;26)
mais ce n'est pas lui qui est à l'origine de l'évolution de l'usage linguistique
interne dans le judaïsme. Quant au sens de la racine hébraïque 'mn, on ne peut
tirer aucune conclusion de l'examen des autres langues sémitiques, car il ne s'y

trouve curieusement aucun élément de comparaison. Dans l'Ancien Testament

lui-même d'ailleurs, ce radical n'apparaît que dans des textes relativement

tardifs ; les exemples les plus anciens que l'on puisse dater avec certitude
se trouvent en Es 7,9 et 28,16.

L'usage de ce terme dans l'Ancien Testament a fait l'objet de plusieurs
travaux dont certains ont vu le jour indépendamment les uns des autres27. H.

Wildberger, notamment, a approfondi une idée de G. von Rad, qui mettait en

rapport l'ancrage essentiel de 'mn avec le langage formel de la guerre sainte.

Wildberger élargit cette hypothèse: partant de passages tirés des Psaumes, il

24 Voir Resp. 6,511 DE en particulier; 7, 533E-534A; Tim. 27D-29C; Bibliographie:
F. Pfister, « Die Autorität der göttlichen Offenbarung. Glaube und Wissen bei Piaton »,

Würzburger Jahrbücher 2, 1947, pp. 176-188; E. Seidl, maxiç in der griechischen
Literatur bis zur Zeit des Peripatos, Thèse, Innsbruck, 1952, pp. 99-191.

25 SVF 3, 147, n° 548 (J. Stobée II 111,18).
26 Voir là-dessus E. Nestle, ZAW 25, 1905, pp. 213-215 ; cette traduction ne joue de

rôle ni dans le judaïsme d'expression grecque, ni dans le Nouveau Testament; elle est
citée pour la première fois par Irénée, Demonstratio 3.

27 R. Smend, «Zur Geschichte von heëmin», in Festschrift W. Baumgartner, VTS
16, 1967, p. 284-290; H. Wildberger, «Glauben». Erwägungen zu heëmin, ibid., p.
372-386; id. «Glauben» im Alten Testament, ZThK 65, 1968, p. 129-159; id., art. 'mn,
THATX, col. 177-209; A. Jepsen, Art 'mn, ThWAT' I, col. 313-348.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 99

situe l'utilisation de ce mot dans la forme de l'oracle de salut: «J'ai gardé
confiance (heëmanti), même quand je disais: Je suis très malheureux» (Ps
116, 10), ou : «Je suis sûr (heëmanti) de voir les bienfaits du Seigneur au pays
des vivants» (Ps 27,13). C'est pourquoi il définit les termes de «foi» et
«croire» de la manière suivante: «Prendre courage, garder confiance, etc.,
face à une situation particulièrement menaçante qui ne laisse apparemment
place qu'au désespoir»28.

Cette attitude se fonde sur la promesse divine, comme on le voit par
exemple en Es 7,9; à cette promesse de Dieu, l'homme répond en confessant
Dieu comme celui qui peut changer la situation menaçante. J'en arrive donc à

la définition suivante: «Croire signifie à la fois confesser Dieu comme Créateur

du monde, et faire l'expérience concrète d'un monde qui, apparemment,
est en contradiction avec cette même confession»29.

Ce qui me paraît important dans cette définition, c'est qu'elle distingue les

trois éléments de la confession, de la foi et de l'expérience vécue, et que par
conséquent, la notion de foi implique non seulement une conviction, ou une
confiance, mais aussi un comportement. Le terme d'expérience ne se limite
pas a la sphère religieuse ; elle est tout d'abord celle, très générale, que tout un
chacun peut faire, même si, par la suite, la foi peut mener à un nouveau vécu et
la confession la soumettre à un éclairage particulier. Quant à la confession de

foi, il ne faut pas l'imaginer comme une sorte de bloc statique; elle consiste

principalement à formuler son vécu. Elle contient un surplus d'espérance qui
n'est pas verifiable sur la seule base de l'expérience, et ne se situe pas sur le

terrain des constats empiriques, mais dans la louange adressée à Dieu. Le

monde, enfin, est compris en tant que réalité vécue par l'homme, nature et

histoire; ni l'une ni l'autre ne se donnent clairement à connaître en tant que
Création de Dieu, bien des apparences attestent l'inverse, mais il reste
l'espérance qu'il en soit tout de même ainsi. A certaines époques et dans certaines

situations, il peut arriver que le vécu et le contenu de la confession coïncident

presque: dans ces circonstances, la foi n'est en rien problématique. Elle le

devient lorsque l'abîme se creuse entre ces deux pôles, et que l'on est amené à

se demander si un quelconque lien existe encore entre eux.
Cette définition de la foi établit une relation entre les trois réalités de Dieu,

du monde et de l'homme, alors qu'à l'ère moderne, on a eu de plus en plus
tendance à limiter la «foi» au rapport de l'homme avec Dieu, et cela jusqu'à
l'«Entweltlichung» (abstraction du monde) de R. Bultmann. Mais si l'on
réintroduit le monde dans la définition de la foi, celle-ci n'est plus limitée au
thème de la confiance, mais elle englobe le comportement du croyant, pensée
et action incluses. Le monde n'est pas une réalité vers laquelle le croyant se

tourne à cause de sa relation avec Dieu, mais il est l'espace dans lequel la foi est

uZThK. p. 157.
29 Glaube, p. 29.



100 DIETER LÜHRMANN

vécue. Ainsi définie, celle-ci m'apparaît comme le point de départ possible
d'une théologie et d'une éthique.

III.

Dans le judaïsme, c'est la Loi, comprise comme document de la promesse
et de l'ordre voulu par Dieu dans la nature et dans l'histoire, qui prend de plus
en plus la fonction médiatrice entre la confession et l'expérience. La foi
devient alors une vie dans les limites de cet ordre, vécue dans l'obéissance, la
fidélité et l'espérance30. Adopter ce type de vie, c'est «venir à la foi»; on
trouve déjà cette expression dans le sens de «conversion» dans les textes
tardifs de l'Ancien Testament (Jon 3,5; Jud 14,10; voir le début de cet article).
Toutefois, le contenu de cette foi devient objet de litige entre les diverses
tendances du judaïsme, comme ce sera aussi le cas dans le christianisme; les

textes de Qumran en témoignent, ceux notamment qui présentent l'attachement

à la Loi comme attachement à l'exégèse qu'en fait le «Maître de Justice»
(lQpHab 8, 1-3)31.

Jésus, semble-t-il, n'a pas revendiqué la foi en sa personne32. Un seul

passage des Synoptiques se sert d'une expression dans ce sens (Mt 18,6), mais

on peut démontrer qu'il s'agit d'un développement secondaire de Me 9,4233.

Le programme condensé qui figure au début de l'évangile de Marc peut
également être considéré comme rédactionnel: «Convertissez-vous et croyez à

l'Evangile» (Me 1,15). Mexavoeïv et maxeûeiv sont ici des expressions parallèles,

comme c'est le cas dans d'autres passages. Me 1,15 s'adresse au lecteur

ou à l'auditeur de l'évangile : qu'il fasse confiance au salut qui lui est offert par
la prédication de Jésus, celle-là même dont l'évangile transmet le récit.

L'enseignement de Jésus à ce sujet se trouve dans la parole de la foi qui
transporte les montagnes; Mt 17,20 est sans doute la formule la plus fidèle à

l'énoncé original: «Si un jour vous avez de la foi gros comme une graine de

moutarde, vous direz à cette montagne: «Passe d'ici là-bas», et elle y passera».

La pointe réside dans le contraste entre la minuscule graine de moutarde
et l'immensité de l'effet attribué à la foi. Dans la version de Me 11,23 (par. Mt
21,21 en revanche, la question du doute a été introduite dans cette parole sur
la foi. La mention de la foi, dans les récits de miracles, souligne son pouvoir

30 Sur la Loi, voir M. Limbeck, Die Ordnung des Heils. Untersuchungen zum
Gesetzesverständnis des Frühjudentums, Düsseldorf, 1971 ; K. Koch, Art. «Gesetz I»,
TRE XIII, p. 40-52.

31 Voir à ce sujet G. Jeremias, Der Lehrer der Gerechtigkeit (STUNT 2), 1963, p.
142-145.

32 Sur ce qui suit, voir Glaube, p. 17-30.
" Dans la 26e éd. du Nestle 3e éd. du Greek New Testament), eiç èpé figure aussi

en Me 9,42, mais entre crochets carrés.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 101

d'accomplir ce qui paraît impossible, en particulier dans l'histoire du jeune
épileptique de Me 9, 14-29. Ce motif de la foi n'apparaît pas dans les récits
païens antiques, par ailleurs comparables. Dans ce contexte, des catégories
empruntées à la phénoménologie des religions, telles que la «croyance au
miracle», n'aident en rien à comprendre cette réalité. Ce sont précisément les

personnes que leurs maladies devraient vouer au désespoir qui voient s'ouvrir
devant elles de nouvelles possibilités de vie.

Mais les expressions utilisées par Jésus ne semblent pas avoir marqué le

christianisme primitif34. On observe au contraire, dans le Nouveau Testament,

l'existence de plusieurs milieux linguistiques qui, de diverses manières,
se rattachent aux différentes compréhensions de la foi déjà élaborées dans le

judaïsme.
L'une de ces lignes de force apparaît dans l'épître aux Hébreux35 et se

poursuit dans la première lettre de Clément de Rome et le Pasteur d'Hermas.
La foi, ici, est comprise essentiellement sous son aspect subjectif, en tant que
«patience», «constance», parallèlement à ïmouovfj. (cf. Héb 10, 36-39).
Hébreux 11 cite une série d'exemples de cette forme de foi; Jésus aussi,

«initiateur de la foi et celui qui la mène à son accomplissement», a fait preuve
de cette constance (Héb 12,2). La définition de 11,1 la décrit comme une
réalité (ï)7tôaxuatç) et un moyen de connaître (ëÀ£y%oç) les biens que l'on
espère, mais que l'on ne peut saisir; c'est là une variante de la définition que
donne la terminologie grecque, comme on l'a vu plus haut. Elle rappelle la

tentative faite par Philon de cerner cette notion dans le cadre de la tradition
philosophique, mais la réfère à Jésus, sinon comme contenu, du moins
comme modèle de la foi.

C'est une autre tendance du Nouveau Testament qui conduit aux confessions

ultérieures de l'Eglise ancienne. Elle est présente dans les écrits de Paul,
dans l'évangile de Jean et dans les Actes36. Là, maxiç sert en premier lieu à

désigner l'identité du christianisme considéré à partir de son contenu; c'est
également dans ces textes que maxeueiv (principalement à l'aoriste) signifie:
«venir à la foi», au sens de «se rallier à la maxiç». La question concernant le

lien entre la confession et l'expérience vécue, que la tradition juive liait déjà à

la notion de foi, reste posée quant à l'aspect subjectif; mais elle va plus loin:
c'est dans l'événement et la personne du Christ que se situe la fonction
médiatrice entre confession de la foi et expérience vécue; ainsi la christologie
prend place dans le credo.

A ses débuts, le christianisme se meut dans le cadre de la mission parmi les

Juifs et du débat avec le judaïsme. Paul, dans 1 Co 15, 1 sqq.. rappelle aux

34 Contrairement à la thèse différente de G. Ebeling, contenue dans l'art, cité à la note
6.

35 Voir là-dessus Glaube. p.70-77.
36 Cf. à ce sujet Art., col. 67 sq.



102 DIETER LÜHRMANN

Corinthiens sa prédication «qui les a amenés à la foi» (15,2. 11 : èmaxeûaaxe,
vous avez cru, vous êtes venus à la foi). Cette foi a un contenu bien précis (xivi
Àôym 15,2) : Christ est mort et ressuscité 15,3b-5) ; ce contenu est le même que
celui de la prédication. La foi est donc à la fois la réception et l'adoption de

cette prédication et son contenu. Paul indique qu'il a reçu ce contenu de la

tradition (rcapeAaßov/TtapeömKa). et qu'il s'agit d'un bien commun de la
prédication chrétienne primitive (15,11).

Il ne dit pas d'où il tient cette tradition, mais on peut supposer qu'il se réfère

aux fondements doctrinaux de la communauté d'Antioche, dont il fit partie
pendant plus de dix ans (cf. Gai 2,1). Le contenu de cette tradition est axé

principalement sur la mission auprès des Juifs, auxquels il n'était pas nécessaire

d'annoncer un nouveau Dieu37, mais parmi lesquels il fallait proclamer
un acte nouveau et définitif de ce même Dieu, la résurrection de Jésus. La foi
confesse donc le Dieu «qui a ressuscité d'entre les morts Jésus, notre
Seigneur» (Rom 4,24). Par rapport aux Juifs, l'usage de maxiç/maxeûeiv est

compréhensible.
La tradition que Paul reprend ne précise pas, il est vrai, la signification

donnée à 1' «Ancien» Testament, car elle se contente d'indiquer que tout cela

est arrivé «selon les Ecritures» (Kixxà xàç ypatpàç), sans expliciter le sens de

«selon». Pour lui-même et pour sa mission, Paul en tire la conclusion que la

maxiç se réfère entièrement à l'œuvre de Dieu dans la mort et la résurrection
de Jésus, et non plus à la Loi. Il affirme qu'en sont témoins «la Loi et les

prophètes», c'est-à-dire ce que nous appelons l'Ancien Testament38. Telle est

la conséquence qu'il tire de l'Evangile, et qui n'a pas été sans provoquer des

débats au sein du christianisme primitif. Mais il reste lié en cela à la
proclamation missionnaire des origines, face à des adversaires qui interprètent le

rapport entre la christologie et la Loi de manière différente39.
Paul met constamment en relation maxiç/maxeueiv avec le titre christologique

(ô) xpiaxôç40, notamment en 1 Cor 15, 1 sqq. Ce titre renvoie à la mort
et la résurrection de Jésus, en sorte que la foi apparaît comme fondée sur le

Dieu qui a ramené Jésus d'entre les morts. C'est ainsi que la foi d'Abraham
envers le Dieu qui «fait vivre les morts et appelle à l'existence ce qui n'existe

pas» (Rom 4,17) s'actualise en «nous qui croyons en celui qui a ressuscité
d'entre les morts Jésus, notre Seigneur, livré pour nos fautes et ressuscité pour
notre justification» (Rom 4,24 s.).

37 Voir H. Conzelmann, «Was glaubte die frühe Christenheit?», in: Theologie als
Schriftauslegung, München, 1974, p. 106-119.

38 Cf. Rom 3,21 : lajustice de Dieu sans la Loi est attestée par «la Loi et les
prophètes».

39 Voir en particulier le débat de l'épître aux Galates.
40 Voir là-dessus Conzelmann, op. cit. ; W. Kramer, Chrislos, Kyrios, Gottessohn

(AThANT 44), 1963, pp. 41-60.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 103

Si, dans la prédication adressée aux Juifs, Dieu se révèle comme le sujet de
la résurrection de Jésus, il doit être annoncé aux païens comme unique et vrai
Dieu. Le «doublet» n'est donc qu'apparent41, lorsque Dieu (p. ex. en 1 Thess
1,8) et Jésus sont nommés comme objet de la foi ; en fait, il s'agit d'une seule et
même réalité, à savoir qu'en Christ, l'unique vrai Dieu a ouvert le salut. Pour
le croyant, cela signifie qu'en Christ, la confession de foi en Dieu et l'expérience

du monde se recouvrent, parce que l'expérience la plus radicale, la

mort, est comprise en Dieu. De même, la différence entre Dieu et l'être
humain est contenue en Dieu. Ainsi, le Crucifié, homme mort, est la seule

image authentique du Dieu vivant42.
Le credo de l'Eglise primitive s'élaborera précisément à partir de cette

relation entre Dieu et le Christ; il déterminera la personne du Christ comme
Parole et Image de Dieu, et définira le christianisme comme religion
monothéiste, tout en refusant de ne reconnaître en Christ qu'un prophète, un envoyé
de l'unique vrai Dieu. Le problème qui finira par amener à la définition du
dogme trinitaire apparaît dès les débuts de la prédication chrétienne, qu'elle
s'adresse d'ailleurs aux Juifs ou aux païens. Les formules exprimant des
contenus de foi, comme 1 Cor 15, 3b-5, ou Rom 4,24 sq., sont généralement
considérées par la recherche néo-testamentaire comme des confessions de foi
baptismales. Toutefois, nous ne trouvons dans le Nouveau Testament lui-
même aucun indice permettant de l'affirmer43, et jusqu'au IIIe s., nous
n'avons aucune preuve de l'existence de telles confessions de foi, prononcées
lors de baptêmes. Selon Rom 6,3 sq., il est vrai, le croyant passe, par le

baptême, à travers la mort, l'ensevelissement et la résurrection de Jésus. Mais
cela n'implique aucunement qu'il prononce à ce moment une quelconque
confession. Les récits de baptêmes figurant dans les Actes des Apôtres n'en
font pas non plus mention, et Act 8,37 n'apparaît que dans la tradition tardive
du texte. Ni Mat 28, 16-20, ni la Didachè (7), ni d'autres textes anciens sur le

baptême n'autorisent à affirmer l'existence d'une profession de foi du
nouveau baptisé. Enfin, l'on constate que ni dans le Nouveau Testament considéré

dans son ensemble, ni chez ses différents auteurs, on ne trouve trace d'une
formule unique; mais on a plutôt des textes dont la structure est constante,
mais les contenus variables (c'est un argument de plus contre l'hypothèse
d'une confession baptismale). Ces textes figurent dans des passages où
l'intention est de résumer le contenu de la prédication chrétienne : la formulation
est christologique face au judaïsme, alors que dans le contexte païen, il s'agit
de mettre l'accent sur le Dieu unique, sans pour autant omettre la personne du

41 W. Bousset, Kyrios Christos, Göttingen. 1967s, p. 149: «L'objet de la foi s'est
dédoublé, pour l'apôtre, de manière étrange».

42 Cf. ce qui est dit du Christ, eiicrov xoO 0eoC en 2 Cor 4.4 et Col 1,15.
43 Cf. H. von Campenhausen, «Das Bekenntnis im Urchristentum», ZNW 63,

1972, pp. 210-253.



104 DIETER LÜHRMANN

Christ (1 Cor 8,6; 1 Thess 1,9 sq.). Ces formules font partie des sources de la

régula fidei, dont il va maintenant être question.
Dans les formules mentionnées, le christianisme primitif est présenté

comme maxiç affirmée, on l'a vu, non pas contre une foi erronée, mais face à

l'incrédulité, celle des Juifs comme celle des païens. Ici aussi, il faut considérer
le terme comme destiné à l'usage interne: en effet, les écrits qui composent le

Nouveau Testament ont été rédigés par des chrétiens pour des chrétiens. Luc
devait en être conscient, si l'on en croit les deux discours missionnaires des

Actes prononcés devant des païens (14, 15-17; 17, 22-31): en 17,31, dans le

discours à l'Aréopage, le mot maxiç, contrairement à l'usage des discours

kérygmatiques. signifie «preuve», et non pas «foi»44.
De toute manière, le langage et l'horizon intellectuel du christianisme

primitif, du moins en ce qui concerne la première génération, sont fortement
marqués par la tradition juive, même si celle-ci, depuis longtemps, avait
pénétré dans le monde grec. La mission s'adresse en premier lieu à la

synagogue, bien que l'image que donnent les Actes soit peut-être un peu trop
schématique. La prédication chrétienne se fonde aussi sur 1' «Ecriture»45,
raison pour laquelle le vocabulaire grec et les phrases de la LXX sont devenus
normatifs pour la langue et les contenus de la tradition chrétienne
primitive.

Enfin, si nous examinons brièvement l'évangile de Jean46, nous n'y trouvons

que le verbe maxeüeiv ; le substantifmaxiç n'y figure pas. On ne le trouve
que dans la première épître de Jean, où il désigne la foi formulée (5,4) et sert à

souligner, contre les docètes, que Jésus est Fils de Dieu. C'est cette foi qui a

vaincu le monde. Dans l'évangile de Jean, nous trouvons maxeüeiv dans le

contexte des récits de miracles ; il désigne la conséquence du miracle et non pas
sa condition préalable, comme c'est le cas dans les synoptiques. Les miracles
font figure de légitimation de celui qui les accomplit, c'est à cause d'eux que
l'on peut croire en lui (7,31). La tradition dont l'évangile de Jean se sert

comportait probablement un fonds particulier de récits de miracles, la

44G. Barth («Pistis», p. 125) oppose à ma thèse de l'usage interne les passages
suivants: Act 16,31 ; 10,43; 13,39; 20,21 ; 24,24. Il conclut: les textes cités «n'ont pas

pour seul objet de présenter un rapport à usage interne, mais ils indiquent aussi ce

contenu et la forme de la prédication missionnaire telle qu'elle a été diffusée et telle
qu'elle doit l'être» ; il en trouve des preuves dans d'autres textes. Il eût mieux fait de s'en
tenir à la distinction que les spécialistes des Actes ont faite depuis longtemps entre les

discours kérygmatiques de la première partie, et ceux qui s'adressent aux païens dans la
seconde. Cf. U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte (WMANT 5),
Neukirchen 19632, p. 100: «Dans les chapitres 14 et 17, on peut démontrer que Luc a

utilisé pour la composition des discours un schéma traditionnel de prédication
missionnaire»; et dans ces discours, précisément, on trouve de quoi fonder ma thèse.

45 Le kérygme lui-même s'appuie sur l'Ecriture: Kcruà xàç ypacpdç.
46 Voir là-dessus Glaube, p. 60-69.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 105

«source des semeia»41, d'où provient sans doute, à l'origine, la conclusion de

20, 30s: les signes ont été consignés «afin que vous croyiez que Jésus est le
Christ, le Fils de Dieu».

Quant à Jean, il tient pour provisoire une foi fondée sur les miracles
(20,29). Elle cède la place à l'Evangile proprement dit et à la prédication de

ceux qui croient en lui 14, 12: 17, 20). Pour Jean, comme pour Paul, la foi est
déterminée par son contenu, ce qui ressort le plus clairement des énoncés sur
l'envoi du Fils (p. ex. 6, 29 ; 11, 42), et sur la relation du Fils à son Père (p. ex.
16, 27. 30). Pour Jean aussi, il y va de la foi en l'œuvre salutaire de Dieu en
Jésus, mais la formule à partir de l'envoi du Fils, et non de sa mort et de sa

résurrection48. Le salut est ouvert par l'envoi du Fils; en tant que réception du

message salutaire, la foi est elle-même salut, dans la mesure où le croyant est
dès maintenant en possession de la vie éternelle; et Jean poursuit, en 20,31 :

«pour que, en croyant, vous ayez la vie en son nom». La tension entre la
confession de la foi en Dieu et l'expérience vécue du monde se résout par
l'introduction d'un niveau d'expérience nouveau, face au vécu de la communauté

dans le monde tel qu'il est reflété notamment dans les discours
d'adieu.

Pour Jean, croire est synonyme de «connaître» (cf. 6,69); les deux notions
débouchent sur la même promesse. Tout comme croire, connaître signifie
accepter le salut déjà acquis. Cette foi naît de la Ltapxupict (cf. 1,7) et n'est pas
liée à la rencontre avec le Christ pendant sa vie terrestre ou après la
résurrection, mais au À.oyoç (2, 22) et aux pf]LKXxa (5, 46 sq. et 6, 63), qui ont leur
prolongement dans le AOyoç des disciples.

IV.

A mesure que s'élabore le canon du Nouveau Testament, les divers milieux
linguistiques, tout d'abord distincts, vont se mêler; à partir des énoncés

néotestamentaires, joints à ceux de l'Ancien Testament, la réflexion sur la foi va se

poursuivre.
La distinction que fera saint Augustin entre fides quae creditur et fides qua

creditur s'esquisse déjà dans le face-à-face de la tendance qui définit la foi à

partir surtout de son contenu, et de celle qui la comprend principalement
comme un comportement.

Au moment où les différents écrits sont réunis pour former le canon
néotestamentaire, la nécessité se fait sentir de définir la foi par rapport à deux

47 Cf. J. Becker, «Wunder und Christologie», NTS 16, 1969/70, p. 130-148;
R. T. Fortna, The Gospel ofSigns (SNTS MS 11) Cambridge, 1970.

48 Cf. E. Haenchen, «Der Vater, der mich gesandt hat», NTS 9, 1962/63, p. 208-
216.



106 DIETER LÜHRMANN

limites: la gnose chrétienne et la tradition de la philosophie grecque. Il y va
dans les deux cas de l'identité du christianisme, de même aussi que dans le
troisième débat qu'il ne s'agit pas d'oublier, la confrontation avec le judaïsme.
Dans le Dialogue de Justin avec le Juif Tryphon, la foi constitue l'un des

concepts centraux de la discussion49. Justin refuse la foi aux Juifs (en
invoquant Dt 32, 20 LXX), la définissant comme foi en Jésus en tant que Christ, et

par lui foi en Dieu. Dans ses Apologies, au contraire, maxiç et maxeüeiv
passent manifestement au second plan; les autres apologètes du IIe s. n'utilisent

pas le concept de foi pour caractériser le christianisme face à l'extérieur,
mais bien lorsqu'ils écrivent pour des lecteurs chrétiens50. Clément d'Alexandrie

est le premier à faire l'apologie du christianisme en tant que maxiç. face à

la tradition philosophique, dans le second livre des Stromates51. Il a le mérite
«d'avoir abordé le grand problème qui consiste à déterminer le lieu de la foi
dans le domaine des attitudes épistémologiques possibles»52. Il relève la

critique déjà adressée au christianisme compris comme maxiç de n'être que
simple Ó7ióÀ.r|\|nc. ne s'appuyant sur aucune àTtôôei^iç (II 27.4). et dans sa

définition de base, il pose la foi comme 7tpoÀT|\|/iç et ouyKaxàOeaiç (II 8,4),
c'est-à-dire dans le droit-fil du stoïcisme, et en invoquant Héb 11.1 (Héb étant
considéré comme épître paulinienne). II poursuit l'argument par des
considérations sur la uà0r|aiç dans laquelle la 7tpOAT|\|/iç du début se transforme en
KCCTOAr|\}nç (II 16,3-17,1). L'àrcoôeuçiç est constituée par la Parole de Dieu
(II 25,3): la foi est libre soumission à cette Parole préexistante, dont l'action se

prolonge dans la prédication (II 25,1-4). C'est ainsi que Clément considère la

foi comme une démarche possible pour la pensée et que, face à l'horizon
philosophique de son temps, il réhabilite la foi en tant que processus
d'apprentissage qui recherche et procure véritablement une connaissance.

Telle est la doctrine élaborée dans le contexte du stoïcisme. Origene, pour
sa part, avait affaire à la tradition platonicienne dans son débat avec Celse53.

Celui-ci reprochait au christianisme d'exiger la maxiç sans fournir aucune

49 Certains indices permettent de penser que le débat avec les Juifs ne s'est pas
déroulé sur le seul plan littéraire, et cela encore assez tardivement; cf. par exemple
Origene, C. Celsum I 55: II 31 ; Tertullien, Adv. Jud. I 1.

50 Cf. Méliton. dont Eusèbe, H. E. IV 26.2 mentionne les écrits sur la foi et l'Apologie.

5' Voir K. Prümm. «Glaube und Erkenntnis im zweiten Buch der Stromata des

Klemens von Alexandrien». Schol 22. 1937. p. 17-57; M Pohlenz. «Klemens von
Alexandrien und sein hellenistisches Christentum», NAG 1943, 3. p. 149-155; J.

Moingt, «La gnose de Clément d'Alexandrie dans ses rapports avec la foi et la
philosophie», RechSR 37, 1950. p. 195-251. 398-421. 537-564; 38. 1951. p. 221-254. 369-
381; E. F. Osborn. The Philosophy of Clement of Alexandria. 1957. p. 127-145; A.
Méhat. Etude sur les Stromates de Clément d'Alexandrie. 1966.

52 Prümm, op. cit.. p. 56.
53 Cf. W. Völker, Das Vollkommenheitsideal des Origenes. 1931. p. 77-85; H.

Koch, Pronoia und Paideusis, 1932, p. 86-89; U. Wickert. «Glaube und Denken bei

Origenes und Tertullian». ZThK 62, 1965, p. 153-177.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 107

preuve (c. Cels. VI 8-10). Origene ne peut mener à bien sa réfutation qu'en
renonçant à faire de la maxiç l'élément permettant d'identifier le christianisme,

et en reprochant à son tour aux philosophes de solliciter la maxiç sans
fournir de preuves. Le christianisme, dans ce cas, fait figure de maxiç
supérieure, car lui seul conduit à la connaissance. Origene se voit par conséquent
dans l'obligation de se distancer des énoncés qui prônent la foi «simple»
(V 20). Tertullien54, en revanche fait entre fides et ratio une distinction
fondamentale. La formule credo quia absurdum, qui lui est attribuée, ne figure
dans aucun de ses écrits, mais on trouve chez lui des énoncés qui en sont
proches.

Le débat de la foi avec la philosophie, dont l'enjeu est la connaissance de la
vérité, se poursuit également à l'intérieur de la réflexion théologique. Pour
Augustin55, Es 7,9, dans la version de la Vetus Latina: «si non credideritis, non
intellegetis», établit le primat de la foi sur la connaissance. La foi n'est donc
pas une simple étape sur la voie de la connaissance; au contraire, elle

présuppose des contenus bien déterminés et fixe par là contenus et buts de la
connaissance.

Dès lors, et jusque fort avant dans le Moyen Age, ii incombe à la théologie
d'interpréter l'expérience du monde à partir de la confession de foi en Dieu et
de les intégrer l'une à l'autre. Elle rend possible, par la réception de la
philosophie antique, une vision unifiée du monde et de l'expérience, et cela jusqu'à
l'époque moderne qui verra à nouveau foi et connaissance prendre des voies
différentes, non sans recourir à cette même philosophie.

Le débat interne à l'Eglise concerne la délimitation de la foi, principalement

face à la gnose. Les différences essentielles seront formulées dans la

«règle de foi»56 (Kctvcöv xfjç maxewç régula fidei, ou Kavcov xfjç àÀT)0eiaç

régula veritatis) par les théologiens qui s'imposeront comme orthodoxes.
Cette règle de foi n'est pas une confession dont la formulation aurait préexisté :

on aurait alors pu l'opposer à celles qui s'en écartent. Il ne s'agit pas non plus
d'une confession baptismale; en effet, le lieu d'insertion de la régula fidei est le

débat avec les hérésies et l'enseignement ecclésial, alors qu'on ne peut prouver
l'existence de la confession baptismale qu'à partir du IVe s. La règle de foi ne

s'élabore et ne se formule qu'au fur et à mesure de la confrontation théologique

54 Cf. Wickert, loc. cit. ; A. Labhardt. «Tertullien et la philosophie», MusHelv 7,

1950, p. 159-180.
55 Cf. M. Löhrer, Der Glaubensbegriff des heiligen Augustinus in seinen ersten

Schriften bis zu den Confessiones. 1955; D. Pirson, Der Glaubensbegriff bei Augustin,
thèse. Erlangen, 1953; A. Schindler, Art. «Augustin, Augustinismus I», TRE IV, p.
645-698, part. 662-666.

56 Cf. B. Hägglund, «Die Bedeutung der «régula fidei» als Grundlage theologischer

Aussagen »,StT 12. 1958,p. 1-44; R. P.C. Hanson, Tradition in the Early Church,
1962, p. 75-129; J. Metros, «The Norm of Faith in the Patristic Age», ThSt 29, 1968,

p. 444-471; J. N. D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 1972, p. 66-102.



108 DIETER LÜHRMANN

concrète ; c'est la raison pour laquelle les textes qui en fournissent les contenus
peuvent chez un même Père apparaître sous des formes notablement
différentes.

On peut se faire une idée de la manière dont ces débats se déroulaient en
étudiant la controverse entre Origene et l'évêque Héraclide de Bostra57. Les

deux interlocuteurs tentent péniblement, en tâtonnant, de parvenir à des

énoncés sur xò Ttcbç maxeóetv à l'aide d'expressions tirées de l'Ecriture et de la

tradition. Aucun des deux n'a à sa disposition un texte normatif lui permettant
de juger de la valeur des énoncés de l'autre. En effet, si l'on admet que
l'Ecriture, constituée par les textes de l'Ancien Testament et surtout, bien sûr,

par ceux du Nouveau, et la tradition apostolique constituent ensemble la

norme applicable au jugement théologique, il s'agira de savoir avec certitude
quels écrits sont normatifs et quelle tradition est la bonne. On en vient ainsi à

la délimitation du Canon du Nouveau Testament qui, manifestement, s'est

constitué au fur et à mesure des besoins concrets58 ; en effet, aucun des conciles
de l'Eglise ancienne n'a défini ni le nombre des livres, ni la forme du texte du
Nouveau Testament: ce n'est qu'en 1546, à Trente, que cela a été fait, contre
les humanistes et sur l'intervention des Luthériens présents59.

Mais il faut aussi s'assurer de savoir quelle tradition est véritablement
apostolique puisque les gnostiques se réclament aussi de traditions qu'ils
disent venir des apôtres. Là encore, la délimitation du canon néo-testamentaire

a son importance, puisque des écrits que l'on fait remonter aux premiers
temps de l'Eglise (comme par exemple l'évangile de Pierre ou celui de Thomas)

n'ont pas été retenus. Toutefois, à long terme, c'est la régula fidei elle-
même, en tant que formulation de ce que l'Eglise a toujours cru, qui joue le

premier rôle. C'est pourquoi on a cherché à en faire remonter le texte aux
apôtres eux-mêmes, soit sous la forme théologique que l'on trouve chez
Tertullien60, soit par la légende: les différentes phrases du Symbole des apôtres
provenaient, dit-on, des différents apôtres.

C'est chez Irénée de Lyon dans la seconde moitié du IIe s., que ce processus
apparaît pour la première fois61. Il fait la liste des écrits qu'il considère comme
normatifs pour le christianisme, et y inclut l'Ancien Testament, contre Marcion.

Il est aussi le premier à employer le concept de régula fidei ou régula
veritatis, et par conséquent le premier à donner une définition de l'orthodoxie.

57 Ed. J. Scherer, SC 67, i960.
58 Voir là-dessus H. von Campenhausen, La formation de la Bible chrétienne (Le

monde de la Bible), 1971.
59 Cf. mon article; «Gai 2,9 und die katholischen Briefe. Bemerkungen zum Kanon

und zur régula fidei», ZNW 72, 1981, p. 65-87, part. 72-77.
60 Adv. Marc. IV 2,5: dans ce passage, il fait remonter la régula fidei au concile des

Apôtres, c'est-à-dire à la réunion de Jérusalem (Act 15).
61 Voir à ce sujet M. Elze, «Häresie und Einheit der Kirche im 2. Jahrhundert»,

ZThKll, 1974, p. 389-409, part. p. 398-401.



CONFESSER SA FOI À L'ÉPOQUE APOSTOLIQUE 109

La foi (nioxxq/fides) est ici ce qui permet de circonscrire l'identité du
christianisme authentique, face aux gnostiques. Cette régula fidei est déterminée

par son contenu: la foi en un seul Dieu et un seul Christ avec, dans certains
textes comme 1'«exposition de la prédication apostolique»62, une partie
concernant le Saint-Esprit.

La foi au Dieu unique, Créateur du monde, était un thème spécifique de

l'apologétique juive, qui opposait au polythéisme païen la confession de foi
monothéiste de Dt 6,4 sq. On le retrouve chez les apologètes chrétiens. Irénée,

quant à lui, utilise ces formules contre les gnostiques, qui niaient que le

Créateur fût identique au Père de Jésus Christ. Dans l'énoncé chnstologique, il
s'agit d'affirmer, une fois encore contre les gnostiques, que le Christ, le

Sauveur, a été assujetti à la souffrance et a souffert réellement. Ces deux
affirmations constituent l'ensemble de ce que la foi a de spécifique; mais il faut le

répéter, la formulation peut varier considérablement.
Ce contenu de la foi doit, certes, rester le même en tous temps et en tous

lieux, mais il est nécessaire de le reformuler sans cesse ; c'est pourquoi la régula
fidei deviendra par la suite l'un des principaux sujets de la théologie et de son
élaboration. Tous les Pères de l'Eglise, en Orient comme en Occident, s'y sont
consacrés. Ce débat théologique se continue, à l'ère constantimenne, dans les

tentatives d'une formulation normative de la confession de foi, avec ses trois
articles, introduits par la formule ntoxevm/credo; le premier exemple est celui
de Nicée, en 325. C'est de la même époque que date la première apparition du
Romanum tel que nous le connaissons.

Par la suite, on assiste à un travail continu sur les textes déjà fixés, ainsi
qu'à l'élaboration de formules originales de la régula fidei61,. Face aux
gnostiques, l'enjeu est la relation de la foi avec le monde et l'usage possible de

l'expérience du monde. La gnose, pour sa part, nie qu'il puisse exister une
relation positive entre le vrai Dieu et le monde et que l'on puisse établir un

rapport entre la confession de la foi et l'expérience du monde. Cela est

particulièrement manifeste dans le contexte de la christologie.
A la longue, les voies parallèles de l'apologétique visant à circonscrire une

identité face à l'extérieur, et de l'élaboration de la régula fidei dans le cadre du
débat interne, ont fini par s'influencer. L'apologétique n'est plus alors le fait
d'une minorité qui se défend, et cela malgré le poids d'adversaires tels que
Porphyre ou Julien. Elle devient de plus en plus littéraire et se consacre au

problème théologique interne de la connaissance par le moyen de la foi,
comme nous l'avons vu à propos d'Augustin.

La foi constitue donc une manière de cerner l'idefitité du christianisme, du
point de vue de son contenu. Mais elle ne se borne pas pour autant à n'être

1 Nommé par Eusèbe, H. E. V, 26 ; seule la version arménienne est conservée.
1 Cf. les nombreux traités portant le titre «De fide» ou «De trinitate».



110 DIETER LÜHRMANN

qu'un concept de la dogmatique; au contraire, elle porte en elle-même la

question du rapport entre confesser et vivre. Dans la confession de la foi, il
s'agit pour l'être humain de formuler de manière signifiante son expérience de

soi, de Dieu et du monde, de façon à ne lâcher ni Dieu, ni l'homme, ni le

monde. De la sorte, la foi implique aussi un rapport au monde comme
possibilité de vie pour l'homme, malgré les expériences qui peuvent témoigner du
contraire. Il en découle des façons spécifiques d'user du monde.

Traduit de l'allemand

par Claire Chimelli


	Confesser sa foi à l'époque apostolique

