Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 2: Confesser la foi

Artikel: Confesser sa foi a I'époque apostolique
Autor: Lihrmann, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 93-110

CONFESSER SA FOI A LEPOQUE APOSTOLIQUE

DIETER LUHRMANN

Le verbe miotevelv, notamment aux formes de l'aoriste et du parfait,
désigne, dans diverses couches du Nouveau Testament, 'accueil positif
réservé a la prédication missionnaire !. Dans ce cas, il peut avoir pour paralléle
les expressions petavogiv? ou EMOTPEPELY TPOG TOV VEGV 3,

La conversion ainsi désignée n’est jamais comprise comme le passage
d’une croyance erronée a la vraie foi; au contraire, croire s’oppose a «ne-
pas-croire». Il en va de méme du substantif niotic, qu’il soit accompagné d’un
nom désignant I’objet de la foi (nicTig ig ou mioTig suivi d’un génitif objectif),
ou utilis¢ absolument, comme en Gal. 3,23. La aussi, 'opposition ne se situe
pas entre le vrai et le faux, mais entre la foi et I'incrédulité (dmotia). [Tio-
tevely dong, tout comme wioTig, exprime a la fois 'acte de conversion et le
contenu de ce a quoi I’on s’est converti®.

Cet usage linguistique ne s’explique pas par ’emploi de ces termes dans le
contexte religieux grec, mais a partir de la langue bien particuliére, propre a la
tradition juive, qui s’est élaborée au travers de la traduction de I’Ancien
Testament en grec. On s’élévera notamment contre la thése de I'école alle-
mande dite d’histoire des religions (religionsgeschichtliche Schule), selon
laquelle le vocable «foi», a I’époque hellénistique, aurait constitué une sorte
de slogan propre a toutes les religions faisant des prosélytes, et non au seul
christianismes. Cette thése a pris de I'importance par le fait que R. Bultmann
I’a adoptée et en a fait I'une des bases de sa définition de la foi. D’autres

"1 Cor 3,5; 15,2.11; Rom 10,14; Act 4,4; 13,48; 14,1; Héb 4,3 etc.

2 Act 20,21; Héb 6,1.

3Cf 1 Thess 1,8 sq.; Act 11,21.

% Dans ce travail, je résume les observations et les théses qui me semblent essentielles
et que 'on peut trouver dans mes publications en allemand: «Pistis im Judentum»,
ZNW 64, 1973, p. 19-38 (cité: «Pistis»); Glaube im frithen Christentum, Giitersloh,
1976, (cité: Glaube); Art. « Glaube», RAC XI (fascicule paru en 1979), col. 45-122 (cité:
Art.).

3 R. REITZENSTEIN, Die hellenistischen Mysterienreligionen, 1927* (repr. 1966), p.
234-236: «Der hellenistische Begriff Pistis»; E. WISSMANN, Das Verhdltnis von miotig
und Christusfrommigkeit bei Paulus (FRLANT 40), 1926, p. 43-47.

8 R. BULTMANN, Art. motebow xtA; TAWNT VI, p. 180 sq.; Theologie des Neuen
Testaments, 19583, p. 91: ¢f. déja, au contraire, G. EBELING, «Jesus und Glaube», in
Wort und Glaube, 19673, p. 203-254, particuliérement p. 223 sq., note 36.



94 DIETER LUHRMANN

auteurs, méme de ceux qui, par ailleurs, ne s’étaient pas ralliés a 1'interpré-
tation de Bultmann, ne I’ont pas mise en question pour autant. Cependant, les
rares passages réunis par R. Reitzenstein qui semblaient leur donner raison,
joints a ceux, peu nombreux, qui s’y sont ajoutés par la suite, ne se rattachent
ni a motevely, ni a niotig du point de vue terminologique, ou alors, ils
appartiennent a la sphere d’influence des traditions linguistiques juive ou
chretienne. Mais sans ces fondements linguistiques, une description telle que
la propose la phénoménologie de la religion, affirmant que la propagande
religicuse a toujours la foi pour objectif’, ne saurait étre valable, puisqu’elle est
invérifiable dans les textes; la nouveauté a laquelle la mission, qu’elle soit
juive ou grecque, voulait conduire n’est désignée que dans ce cas précis par le
terme de foi, contrairement aux religions concurrentes de I’époque, qui uti-
lisaient un vocabulaire différent.

Dans le Nouveau Testament, des citations de I’Ecriture comme Hab 2.4 ou
Gen 15,6 renvoient a ’'usage linguistique de la Septante. Ainsi, les dérivésde la
racine hébraique 'mn sont rendus avec une grande régularité par ceux du
radical miot-. Le verbe 'mn au hifil est toujours traduit, a une exception pres,
par (€1-, KOTO-) TIOTEVELY. MIGTEVELY sert toujours (1a aussi & une exception
preés) a rendre 'mn au hifil, ou, au passif, 'mn au nifal. A 'mn au nifal corres-
pondent des termes rattachés au radical mo1-, et en particulier a motog, pour
le participe n’mn, cela a deux exceptions pres. Il est vrai que les substantifs
’émuna et 'emet se trouvent le plus souvent traduits par des termes rattachés
au radical aAn®-, mais il arrive aussi que ’on trouve des termes faits sur le
radical mot-.

Cette correspondance frappante entre 'mn et mot- ne s’explique pas par
des notions communes qui auraient existé dans les langages juridique ou
religieux tant de ’hébreu que du grec. niotig et motevely étaient des termes
techniques® de la langue juridique grecque, mais les mots correspondants ne
I’étaient pasen hébreu®. L’examen du langage religieux ne permet pas non plus
d’expliquer une telle correspondance ; on I’a constaté en écartant la thése selon
laquelle la foi aurait constitué un slogan de la propagande religieuse a I’époque
hellénistique. De toute maniére, nous ne trouvons pas, en grec, de textes
attestant I'usage spécifique de mioTic/motedely pour désigner une relation
avec les dieux ou d’autres réalités divines. Etre convaincu de 'existence des
dieux se dit: vopilelv Veodg eivar, et la relation avec eux est désignée de
préférence par le terme g0oéfeta, ou d’autres mots du radical ogp-. Les tra-
ducteurs de la LXX ne se sont donc pas ralliés a une habitude linguistique bien
déterminée et existant de longue date, en traduisant avec tant de constance les

7 Dans ce sens WISSMANN, op. cit., p. 46; BULTMANN, cf. note 6.

8 Cf. LIDDELL-SCOTT, p. 1408, s5.v. nict1¢; F. PREISIGKE, Warterbuch der griechischen
Papyrusurkunden, vol. 2, 1927, col. 308-310; D. SCHAEFER, Art. «Pistis 2», PRE 20,2,
1950, col. 1812 sq.

9 Cf. «Pistis» p. 23 sq.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 95

mots de la racine 'mn par mot-. Le méme phénomeéne se retrouve d’ailleurs
lors du passage du grec au latin: il est vrai que depuis longtemps, on traduisait
moTeVELV par credere, et mioctig par fides, mais ni le verbe, ni le substantif
n’appartiennent exclusivement au vocabulaire spécifiquement religieux !°,
Une fois encore, nous retrouvons ce processus lors de la transposition de
motevelv et de miotig dans une langue germanique: Wulfila, évéque des
Goths, ne choisit pas dans sa langue des mots servant a désigner la relation
avec les divinités!!. Et pas plus les mots allemands «glauben» et « Glaube»,
venus du gothique, que le frangais «croire» et «foi», venus de credere et de
fides ne sont, a 'origine, des termes religieux. Ils le sont devenus a travers
I'usage chrétien.

G. Barth s’est ¢élevé récemment contre mon refus de voir en nicTig/mo-
tevelv des termes du langage religieux grec!2. Il a réuni un grand nombre de
textes dans lesquels une relation a la divinité, aux dieux ou a des réalités
proches telles que des oracles, est désignée par micTic/motevev: ce sont des
exemples déja connus par la lexicographie, auxquels il a ajouté quelques
autres. De ces témoignages, Barth tire la conclusion que 1’ «utilisation reli-
gieuse de miotevely KTA. était bien connue, et courante dans le paganisme
hellenistique» 1. Il est exact que nioTig et moTeVELY n’étaient pas étrangers au
grec. A la suite de A. Debrunner, j’ai parlé a ce propos de «calques» («Be-
deutungslehnworter») 14, ¢’est-a-dire de mots qui regoivent des contextes dans
lesquels ils apparaissent en traduction, donc de I'autre langue, un surplus de
contenu signifiant. Ce phénoméne présuppose une affinité entre le terme
traduit et celui qui sert a le rendre, mais celle-ci ne réside pas dans le surplus de
contenu signifiant. Le travail de Barth n’est rien de plus qu’un ajout au
matériel déja connu, celui-la méme dont Bultmann s’est refusé a tirer les
mémes conclusions, malgré I'intérét trés vif qu’il portait a tout ce qui aurait pu
permettre d’attester un authentique langage religieux. Bultmann résume ainsi
ses conclusions sur la question: « Les mots formeés sur le radical mot-, ne sont
pas devenus, en grec classique, des termes spécifiques au langage religicux» 15,
Les nouveaux passages que cite Barth ne modifient en rien cette affirmation;
ils démontrent simplement que motedely et mioTig sont utilisés dans le sens
trés général de «faire confiance», «confier», et «fidélité» ou «conviction»,
que ce soit pour désigner la relation entre étres humains ou entre humains et

10 Cf. C. BECKER, Art. «Fides», RAC VIII, col. 801-839, part. col. 826-829.

'], et W. GRIMM, Deutsches Warterbuch, vol. IV 1/4, 1949, col. 7778-7847.

12.G. BARTH, «Pistis in hellenistischer Religiositdt», ZNW 73, 1982, p. 110-126; Art.
rioTig, motedw, Exegetisches Wirterbuch zum Neuen Testament 111, 1983, col. 216-
231,

13 G. BARTH, «Pistis», p. 125 sq.

'* A. DEBRUNNER, «Griechische Bedeutungslehnworter im Lateinischen», Fest-
schrift F.C. Andreas, 1916, p. 16-32; sur credere et fides, cf. p. 18.

15 R. BULTMANN, ThWNT VI, p. 178 ; sur la Stoa, p. 181 sq.; ¢/ aussi mes remarques
dans Art., col. 51-54.



96 DIETER LUHRMANN

dieux ou oracles; mais ce n’est jamais dans un sens qui engloble la totalité de
ces relations, comme c’est par exemple le cas d’evoéBela, ni méme toujours
dans un sens uniquement positif, alors que ces deux aspects sont constitutifs
de I'usage linguistique tant juif que chrétien. De plus, Barth ne regroupe pas ses
exemples par genres littéraires ou selon les diverses traditions, mais princi-
palement selon des criteres d’ordre grammatical ', En ce qui concerne Plu-
tarque, il etit €té judicieux de tenir compte de la tradition linguistique propre a
la philosophie.

K. Haacker et A. von Dobbeler reprennent le travail de Barth, mais avec
certaines nuances: a ma suite, ils considérent comme réfutée la théorie de
I’existence préalable, dans les religions missionnaires de ’antiquité tardive,
d’un modele linguistique de ce type!’. A. von Dobbeler complete encore la
collection des textes réunis par Barth!8, mais il ne les classe pas non plus a
partir de critéres autres que formels. Aucun de ces auteurs n’est parvenu a
prouver que dans les textes religieux, mioTig/moTEVELY apparaissent comme
les termes par.lesquels un groupement religieux se définit; je n’ai donc aucune
raison de revenir sur la position que j’ai adoptée.

La critique de Barth, de méme que celles de Haacker et Dobbeler qui le
suivent en cela, porte essentiellement sur ’affirmation suivante: le christia-
nisme primitifa repris, avec nicTic/mcGTEVELY, Un usage interne au judaisme et
I’a étendu; la critique porte également sur mon interprétation de cette com-
préhension de la foi, mais elle ne rend pas compte de I’argumentation positive
que j’ai avancée. On en trouvera I’exposé dans ce qui suit.

II.

La foi dans I’Ancien Testament ne joue pas un role dominant, et ce n’est
pas a la racine "'mn que ’on songe, si ’on cherche un terme d’importance aussi
centrale que la foi dans le Nouveau. Cependant, on remarque dans le judaisme
une fréquence croissante des termes correspondants, que ce soit en grec, en
araméen ou en hébreu, et méme dans des textes qui ne nous sont parvenus que
dans leurs traductions syriaques ou éthiopiennes. Ici, le mot «foi» est pris
dans son acception subjective et désigne la constance, la fidélité envers Dieu et
envers la Lol congue comme orientation de la vie dans sa totalité. Il est

16 Cf ce qu’il en dit dans son article, p. 120-123.

17 K. HAACKER, Art. « Glaube» I1I/3, TRE XIII (fasc. 1/2, 1984, pp. 289-304, part. p.
290); A. von DOBBELER, Glaube als Teilhabe. Historische und semantische Grundlagen
der paulinischen Theologie und Ekklesiologie des Glaubens, Thése dactyl. Heidelberg,
1984, p. 438; mais voir aussi BARTH, Art. cit., col. 217.

18 Op. cit. pp. 425-435,



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 97

frappant de constater que cet usage apparait comme allant de soi dans les
ecrits destinés a des lecteurs juifs; il n’en va pas de méme dans ceux qui ont
pour objet de présenter le judaisme a des lecteurs paiens. Il s’agit donc d’un
usage interne de la langue, compréhensible pour des personnes partageant les
mémes convictions et maitrisant un langage d’initiés.

Ce phénomene apparait clairement dans les représentations de la figure
d’Abraham: la foi du personnage (Gen 15,6) est I’élément dominant lorsque
'on s’adresse a des lecteurs juifs !9, mais pas dans les textes destinés a I'exté-
rieur 2. [l est également sensible chez Flavius Joséphe, qui subordonne la nepi
Oeob mioTig — au sens de «conception de Dieu» — 4 e0GéBeLa, congue comme
vertu surpéme?!,

Philon, en revanche, est le seul auteur qui cherche a présenter le judaisme
comme une mioTIC, en prenant en compte les potentialités de la langue grecque
et de ses contenus sémantiques 2. Pour lui, nictig désigne a la fois le fait de se
détourner du monde et des opinions erronées, et la conversion au Dieu uni-
que, situé hors du monde, seul fort et immuable. Par conséquent, la tictic du
croyant est constituée par sa constance et sa fidélité. C’est ainsi que Philon
reprend la définition stoicienne de la nicTig en tant que vertu, en la mettant
toutefois au rang supréme et en la rattachant a la relation avec Dieu. On y
accede par la padnoig. Cette acception du terme « foi» différe certainement de
celle que I'on trouve dans les textes dont Philon faisait I'exégése. Mais on
appréciera a sa juste valeur le tour de force théologique qui consistait a
interpréter en grec sa propre tradition par le moyen du mot niotig. Ne dis-
posant d’aucun concept générique pour désigner la «foi», il choisit nicTig
pour en faire le terme central de son propos, et il 'interpréta dans une pers-
pective saisissable pour les catégories de la pensée grecque. Personne, aprés
lui, jusqu’a Clément d’Alexandrie, ne se risquera a une telle tentative 3,

Laréserve que I'on observe chez les autres auteurs vient du fait que, pour la
philosophie platonicienne, nictig désigne bien une étape de la connaissance,
mais seulement celle qui correspond au monde sensible (td aicOntd); elle est,
certes, supérieure a la simple eikaoia, mais ne peut accéeder au monde des
Idées (ta vontd), auquel seules la vonoig et 'émotun permettent de parve-

9 Cf. le matériel de BiLLERBECK III, pp. 186 sq., et 193-197; J. JEREMIAS, Art.
"ABpadu, ThRWNT 1, pp. 7-9; S. SANDMEL, Philo’s Place in Judaism, Cincinnati, 1956,
pp. 30-95.

2 Cf. G. MAYER, « Aspekte des Abrahambildes in der hellenistisch-jiidischen Lite-
ratur», EvTh 32, 1972, pp. 118-127.

M Contra Apionem 11 163-171; voir encore «Pistis», p. 27 sq.

22 Sur Philon, voir R. BULTMANN, ThWNT VI, p. 202 sq; M. PEISKER, Der Glau-
bensbegriff bei Philo, Thése, Breslau, 1936; H. THYEN, «Die Probleme der neueren
Philo-Forschung», ThR NF 23, 1955, pp. 230-246, part. pp. 237-246; SANDMEL, op. cit.
pp. 96-211; LUHRMANN, «Pistis» pp. 29-32.

2 Voir ci-dessous, par. IV.



98 DIETER LUHRMANN

nir2*, Pour les Platoniciens, I'accés a la niotig se fait par la rhétorique, alors
que ’on parvient a la connaissance par la dialectique. A ce propos, aussi bien
Platon que Plutarque mentionnent la «foi» lorsqu’il s’agit des dieux; chez
Plutarque, il est vrai, la distinction n’est peut-€tre pas aussi nette entre nicT1g
et émotiun; cependant, dans la tradition stoicienne, nicTig représente I’hy-
pothése la plus sire, face a I'amotia?®. Mais la encore, 1l s’agit d’un point de
départ, et non de la connaissance elle-méme.

En se présentant comme nictig face a cet arriere-fond philosophique, le
judaisme et le christianisme primitif apres lui couraient inévitablement le
risque d’apparaitre comme une voie inférieure de la connaissance, incapable
de pénétrer I’essence des choses, tout au plus en mesure d’en décrire I’exis-
tence. C’est bien ce qui ressortira par la suite des critiques qu'un Celse, un
Galene, un Porphyre adresseront au christianisme et au judaisme, en s’en
prenant précisément a ce caractére de niotig. C’est pourquoi Philon et Cleé-
ment d’Alexandrie se référent a la tradition stoicienne, et non au platonisme,
lorsqu’ils identifient I'un le judaisme, I’autre, le christianisme, a une mio-
TE

Ce rapport a la tradition philosophique grecque a sans doute influence la
traduction d’Es 7,9 dans la LXX (xai €dv un niotevonte, 00OE un ovvijte;*)
mais ce n’est pas lui qui est a I'origine de I’évolution de 1'usage linguistique
interne dans le judaisme. Quant au sens de la racine hébraique *'mn, on ne peut
tirer aucune conclusion de I'examen des autres langues sémitiques, car il ne s’y
trouve curieusement aucun ¢lément de comparaison. Dans I’Ancien Testa-
ment lui-méme d’ailleurs, ce radical n’apparait que dans des textes relative-
ment tardifs; les exemples les plus anciens que I’on puisse dater avec certitude
se trouvent en Es 7.9 et 28,16.

L’usage de ce terme dans I’Ancien Testament a fait I'objet de plusieurs
travaux dont certains ont vu le jour indépendamment les uns des autres?’. H.
Wildberger, notamment, a approfondi une idée de G. von Rad, qui mettait en
rapport I’ancrage essentiel de "'mn avec le langage formel de la guerre sainte.
Wildberger ¢largit cette hypothése: partant de passages tirés des Psaumes, il

2 Voir Resp. 6,511 DE en particulier; 7, 533E-534A ; Tim. 27D-29C; Bibliographie:
F. PFISTER, « Die Autoritit der gottlichen Offenbarung. Glaube und Wissen bei Platon »,
Wiirzburger Jahrbiicher 2, 1947, pp. 176-188; E. SEIDL, niotic in der griechischen
Literatur bis zur Zeit des Peripatos, Thése, Innsbruck, 1952, pp. 99-191.

23 SVF 3, 147, n® 548 (J. Stobée 11 111,18).

2% Voir la-dessus E. NESTLE, ZA W 25, 1903, pp. 213-215; cette traduction ne joue de
role ni dans le judaisme d’expression grecque, ni dans le Nouveau Testament; elle est
citée pour la premiére fois par IRENEE, Demonstratio 3.

27 R. SMEND, «Zur Geschichte von heéminw», in Festschrift W. Baumgartner, VTS
16, 1967, p. 284-290; H. WILDBERGER, «Glauben». Erwiigungen zu heémin, ibid., p.
372-386; id. «Glauben» im Alten Testament, ZThK 65, 1968, p. 129-159; id., art. 'mn,
THATI, col. 177-209; A. JEPSEN, Art 'mn, ThWAT 1, col. 313-348.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 99

situe l'utilisation de ce mot dans la forme de I'oracle de salut: «J’ai gardé
confiance (heémanti), méme quand je disais: Je suis trés malheureux» (Ps
116, 10), ou: «Je suis str (heémanti) de voir les bienfaits du Seigneur au pays
des vivants» (Ps 27,13). C’est pourquoi il définit les termes de «foi» et
«croire» de la maniere suivante: « Prendre courage, garder confiance, etc.,
face a une situation particuliérement menagante qui ne laisse apparemment
place qu’au désespoir» 2,

Cette attitude se fonde sur la promesse divine, comme on le voit par
exemple en Es 7,9; a cette promesse de Dieu, ’homme répond en confessant
Dieu comme celui qui peut changer la situation menagante. J’en arrive donc a
la définition suivante: « Croire signifie a la fois confesser Dieu comme Créa-
teur du monde, et faire I’expérience concréte d’un monde qui, apparemment,
est en contradiction avec cette méme confession» 2.

Ce qui me parait important dans cette définition, ¢’est qu’elle distingue les
trois ¢léments de la confession, de la foi et de I'expérience vécue, et que par
conséquent, la notion de foi implique non seulement une conviction, ou une
confiance, mais aussi un comportement. Le terme d’expérience ne se limite
pas a la sphéere religieuse; elle est tout d’abord celle, trés générale, que tout un
chacun peut faire, méme si, par la suite, la foi peut mener a un nouveau vécu et
la confession la soumettre a un éclairage particulier. Quant a la confession de
foi, il ne faut pas I'imaginer comme une sorte de bloc statique; elle consiste
principalement a formuler son vécu. Elle contient un surplus d’espérance qui
n’est pas vérifiable sur la seule base de I’expérience, et ne se situe pas sur le
terrain des constats empiriques, mais dans la louange adressée a Dieu. Le
monde, enfin, est compris en tant que réalité vécue par ’homme, nature et
histoire; ni I'une ni ’autre ne se donnent clairement a connaitre en tant que
Création de Dieu, bien des apparences attestent I'inverse, mais il reste I’es-
perance qu’il en soit tout de méme ainsi. A certaines époques et dans certaines
situations, il peut arriver que le vécu et le contenu de la confession coincident
presque: dans ces circonstances, la foi n’est en rien problématique. Elle le
devient lorsque I’abime se creuse entre ces deux poles, et que I'on est amene a
se demander si un quelconque lien existe encore entre eux.

Cette définition de la foi établit une relation entre les trois réalités de Dieu,
du monde et de 'homme, alors qu’a I’ére moderne, on a eu de plus en plus
tendance a limiter la «foi» au rapport de ’homme avec Dieu, et cela jusqu’a
I" «Entweltlichung» (abstraction du monde) de R. Bultmann. Mais si 'on
réintroduit le monde dans la définition de la foi, celle-ci n’est plus limitée au
théme de la confiance, mais elle englobe le comportement du croyant, pensée
€t action incluses. Le monde n’est pas une réalité¢ vers laquelle le croyant se
tourne a cause de sa relation avec Dieu, mais il est I'espace dans lequel la foi est

BETHE, p. 157
2 Glaube, p. 29.



100 DIETER LUHRMANN

vecue. Ainsi définie, celle-ci m’apparait comme le point de départ possible
d’une théologie et d’une éthique.

IIL

Dans le judaisme, c’est la Loi, comprise comme document de la promesse
et de 'ordre voulu par Dieu dans la nature et dans I’histoire, qui prend de plus
en plus la fonction médiatrice entre la confession et ’expérience. La foi
devient alors une vie dans les limites de cet ordre, vécue dans I’obéissance, la
fidélité et ’espérance?®. Adopter ce type de vie, c’est «venir a la foi»; on
trouve déja cette expression dans le sens de «conversion» dans les textes
tardifs de I’Ancien Testament (Jon 3,5; Jud 14,10 voir le début de cet article).
Toutefois, le contenu de cette foi devient objet de litige entre les diverses
tendances du judaisme, comme ce sera aussi le cas dans le christianisme; les
textes de Qumran en témoignent, ceux notamment qui présentent I’attache-
ment ala Loi comme attachement a ’exégése qu’en fait le « Maitre de Justice»
(1QpHab 8, 1-3)31,

Jésus, semble-t-il, n’a pas revendiqueé la foi en sa personne?2, Un seul
passage des Synoptiques se sert d’'une expression dans ce sens (Mt 18,6), mais
on peut démontrer qu’il s’agit d’un développement secondaire de Mc 9,42 33,
Le programme condensé qui figure au début de I’évangile de Marc peut éga-
lement étre considéré comme rédactionnel: « Convertissez-vous et croyez a
I’Evangile» (Mc 1,15). Metavoely et motedely sont ici des expressions paral-
léles, comme c’est le cas dans d’autres passages. Mc 1,15 s’adresse au lecteur
ou a I'auditeur de I’évangile : qu’il fasse confiance au salut qui lui est offert par
la prédication de Jésus, celle-la méme dont I’évangile transmet le récit.

L’enseignement de Jésus a ce sujet se trouve dans la parole de la foi qui
transporte les montagnes; Mt 17,20 est sans doute la formule la plus fidéle a
I’énoncé original: «Si un jour vous avez de la foi gros comme une graine de
moutarde, vous direz a cette montagne: « Passe d’ici la-bas», et elle y passe-
ra». La pointe réside dans le contraste entre la minuscule graine de moutarde
et 'immensité de ’effet attribué a la foi. Dans la version de Mc 11,23 (par. Mt
21,21) en revanche, la question du doute a été introduite dans cette parole sur
la foi. La mention de la foi, dans les récits de miracles, souligne son pouvoir

30 Sur la Loi, voir M. LIMBECK, Die Ordnung des Heils. Untersuchungen zum
Gesetzesverstandnis des Friihjudentums, Disseldorf, 1971 ; K. KocH, Art. «Gesetz [»,
TRE XIII, p. 40-52.

3 Voir a ce sujet G. JEREMIAS, Der Lehrer der Gerechtigkeit (STUNT 2), 1963, p.
142-145.

32 Sur ce qui suit, voir Glaube, p. 17-30.

33 Dans la 26° éd. du Nestle (= 3¢ éd. du Greek New Testament), gig €u€ figure aussi
en Mc 9,42, mais entre crochets carrés.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 101

d’accomplir ce qui parait impossible, en particulier dans I’histoire du jeune
epileptique de Mc 9, 14-29. Ce motif de la foi n’apparait pas dans les récits
paiens antiques, par ailleurs comparables. Dans ce contexte, des catégories
empruntées a la phénoménologie des religions, telles que la «croyance au
miracle», n’aident en rien a comprendre cette réalité. Ce sont précisément les
personnes que leurs maladies devraient vouer au désespoir qui voient s’ouvrir
devant elles de nouvelles possibilités de vie.

Mais les expressions utilisées par Jésus ne semblent pas avoir marqué le
christianisme primitif 4. On observe au contraire, dans le Nouveau Testa-
ment, 'existence de plusieurs milieux linguistiques qui, de diverses maniéres,
se rattachent aux différentes compréhensions de la foi déja élaborées dans le
judaisme.

L’'une de ces lignes de force apparait dans I’épitre aux Hébreux3® et se
poursuit dans la premieére lettre de Clément de Rome et le Pasteur d’Hermas.
La foi, ici, est comprise essentiellement sous son aspect subjectif, en tant que
«patience», «constance», parallelement a vmopovn. (cf. Héb 10, 36-39).
Heébreux 11 cite une série d’exemples de cette forme de foi; Jésus aussi,
«initiateur de la foi et celui qui la méne a son accomplissement», a fait preuve
de cette constance (Héb 12,2). La définition de 11,1 la décrit comme une
réalité (bmdotaoic) et un moyen de connaitre (Eleyyoc) les biens que I'on
espére, mais que ’on ne peut saisir; c’est la une variante de la définition que
donne la terminologie grecque, comme on I’a vu plus haut. Elle rappelle la
tentative faite par Philon de cerner cette notion dans le cadre de la tradition
philosophique, mais la référe a Jésus, sinon comme contenu, du moins
comme modele de la foi.

C’est une autre tendance du Nouveau Testament qui conduit aux confes-
sions ultérieures de I’Eglise ancienne. Elle est présente dans les écrits de Paul,
dans I’évangile de Jean et dans les Actes3®. La, nioTig sert en premier lieu a
désigner I'identité du christianisme considéré a partir de son contenu; c’est
¢galement dans ces textes que motevely (principalement a I'aoriste) signifie:
«venir a la foi», au sens de «se rallier a la niotig». La question concernant le
lien entre la confession et ’expérience vécue, que la tradition juive liait déja a
la notion de foi, reste posée quant a I’aspect subjectif; mais elle va plus loin:
c’est dans I’événement et la personne du Christ que se situe la fonction
médiatrice entre confession de la foi et expérience vécue; ainsi la christologie
prend place dans le credo.

A ses débuts, le christianisme se meut dans le cadre de la mission parmi les
Juifs et du débat avec le judaisme. Paul, dans |1 Co 15, 1 sqq., rappelle aux

3 Contrairement a la thése différente de G. Ebeling, contenue dans I'art. cité a la note
6.

¥ Voir la-dessus Glaube, p.70-77.
% Cf a ce sujet Art., col. 67 sq.



102 DIETER LUHRMANN

Corinthiens sa prédication «qui les a amenés a la foi» (15,2. 11: émotevoats,
vous avez cru, vous ¢tes venus a la foi). Cette foi a un contenu bien précis (tivi
AOY® 15,2): Christ est mort et ressuscité (15,3b-5); ce contenu est le méme que
celui de la prédication. La foi est donc a la fois la réception et I’'adoption de
cette prédication et son contenu. Paul indique qu’il a requ ce contenu de la
tradition (rapélaPov/mapédwra), et qu’il s’agit d’'un bien commun de la pre-
dication chrétienne primitive (15,11).

Il ne dit pas d’ou 1l tient cette tradition, mais on peut supposer qu’il se réfere
aux fondements doctrinaux de la communauté d’Antioche, dont il fit partie
pendant plus de dix ans (cf. Gal 2,1). Le contenu de cette tradition est axé
principalement sur la mission aupres des Juifs, auxquels il n’était pas néces-
saire d’annoncer un nouveau Dieu?’, mais parmi lesquels 1l fallait proclamer
un acte nouveau et définitif de ce méme Dieu, la résurrection de Jésus. La foi
confesse donc le Dieu «qui a ressuscité d’entre les morts Jésus, notre Sei-
gneur» (Rom 4,24). Par rapport aux Juifs, 'usage de mictig/motevely est
compréhensible.

La tradition que Paul reprend ne précise pas, il est vrai, la signification
donnee a I’ « Ancien» Testament, car elle se contente d’indiquer que tout cela
est arrivé «selon les Ecritures» (katd tdg ypaedg), sans expliciter le sens de
«selon». Pour lui-méme et pour sa mission, Paul en tire la conclusion que la
niotig se réfere entiérement a ’ceuvre de Dieu dans la mort et la résurrection
de Jésus, et non plus a la Loi. Il affirme qu’en sont témoins «la Loi et les
prophétes», c’est-a-dire ce que nous appelons I’Ancien Testament 8. Telle est
la conséquence qu’il tire de ’Evangile, et qui n’a pas été sans provoquer des
débats au sein du christianisme primitif. Mais il reste lié en cela a la procla-
mation missionnaire des origines, face a des adversaires qui interprétent le
rapport entre la christologie et la Loi de maniére différente .

Paul met constamment en relation nictig/matevely avec le titre christo-
logique (0) xprotog*°, notammenten 1 Cor 15, 1sqq. Ce titre renvoie a la mort
et la résurrection de Jésus, en sorte que la foi apparait comme fondée sur le
Dieu qui a ramené Jésus d’entre les morts. C’est ainsi que la fo1 d’Abraham
envers le Dieu qui «fait vivre les morts et appelle a I'existence ce qui n’existe
pas» (Rom 4,17) s’actualise en «nous qui croyons en celui qui a ressuscité
d’entre les morts Jésus, notre Seigneur, livré pour nos fautes et ressuscité pour
notre justification» (Rom 4,24 s.).

37 Voir H. CONZELMANN, « Was glaubte die friihe Christenheit ?», in: Theologie als
Schriftauslegung, Miinchen, 1974, p. 106-119.

# Cf. Rom 3,21: la justice de Dieu sans la Loi est attestée par «la Loi et les pro-
phétes».

¥ Voir en particulier le débat de I'épitre aux Galates.

# Voir la-dessus CONZELMANN, op. cit.; W, KRAMER, Christos, Kyrios, Gottessohn
(AThANT 44), 1963, pp. 41-60.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 103

S1, dans la prédication adressée aux Juifs, Dieu se révele comme le sujet de
la résurrection de Jésus, il doit étre annoncé aux paiens comme unique et vrai
Dieu. Le «doublet» n’est donc qu'apparent*!, lorsque Dieu (p. ex. en |1 Thess
1,8) et Jésus sont nommeés comme objet de la foi; en fait, il s’agit d’une seule et
méme réalité, a savoir qu’en Christ, 'unique vrai Dieu a ouvert le salut. Pour
le croyant, cela signifie qu’en Christ, la confession de foi en Dieu et I'expé-
rience du monde se recouvrent, parce que I’expérience la plus radicale, la
mort, est comprise en Dieu. De méme, la différence entre Dieu et ’étre
humain est contenue en Dieu. Ainsi, le Crucifié, homme mort, est la seule
image authentique du Dieu vivant2,

Le credo de I'Eglise primitive s’élaborera précisément a partir de cette
relation entre Dieu et le Christ; 1l déterminera la personne du Christ comme
Parole et Image de Dieu, et définira le christianisme comme religion mono-
théiste, tout en refusant de ne reconnaitre en Christ qu’un prophéte, un envoyé
de 'unique vrai Dieu. Le probléme qui finira par amener a la définition du
dogme trinitaire apparait dés les débuts de la prédication chrétienne, qu’elle
s’adresse d’ailleurs aux Juifs ou aux paiens. Les formules exprimant des con-
tenus de foi, comme 1 Cor 15, 3b-5, ou Rom 4,24 sq., sont généralement
considérées par la recherche néo-testamentaire comme des confessions de foi
baptismales. Toutefois, nous ne trouvons dans le Nouveau Testament lui-
méme aucun indice permettant de Paffirmer}, et jusqu’au III® s., nous
n‘avons aucune preuve de I'existence de telles confessions de foi, prononcées
lors de baptémes. Selon Rom 6,3 sq., il est vrai, le croyant passe, par le
baptéme, a travers la mort, I’ensevelissement et la résurrection de Jésus. Mais
cela n'implique aucunement qu’il prononce a ce moment une quelconque
confession. Les récits de baptémes figurant dans les Actes des Apdtres n’en
font pas non plus mention, et Act 8,37 n’apparait que dans la tradition tardive
du texte. Ni Mat 28, 16-20, ni la Didaché (7), ni d’autres textes anciens sur le
baptéme n’autorisent a affirmer ’existence d’une profession de foi du nou-
veau baptisé. Enfin, I’on constate que ni dans le Nouveau Testament consi-
déré dans son ensemble, ni chez ses différents auteurs, on ne trouve trace d’'une
formule unique; mais on a plutét des textes dont la structure est constante,
mais les contenus variables (c’est un argument de plus contre I’hypothese
d’une confession baptismale). Ces textes figurent dans des passages ou I'in-
tention est de résumer le contenu de la prédication chrétienne: la formulation
est christologique face au judaisme, alors que dans le contexte paien, il s’agit
de mettre 'accent sur le Dieu unique, sans pour autant omettre la personne du

"W, Bousset, Kyrios Christos, Gottingen, 19676, p. 149: «L’objet de la foi s’est
dédoublé, pour I'apétre, de maniére étrange».

2 Cf. ce qui est dit du Christ, gikdv 100 0got en 2 Cor 4,4 et Col 1,15.

# Cf H. von CAMPENHAUSEN, «Das Bekenntnis im Urchristentum», ZNW 63,
1972, pp. 210-253.



104 DIETER LUHRMANN

Christ (1 Cor 8,6; 1 Thess 1,9 sq.). Ces formules font partie des sources de la
regula fidei, dont il va maintenant étre question.

Dans les formules mentionnées, le christianisme primitif est présenté
comme ntioTi¢ affirmée, on I’a vu, non pas contre une foi erronée, mais face a
I'incrédulité, celle des Juifs comme celle des paiens. Ici aussi, il faut considérer
le terme comme destiné a I'usage interne: en effet, les écrits qui composent le
Nouveau Testament ont été rédigés par des chrétiens pour des chrétiens. Luc
devait en étre conscient, si I’on en croit les deux discours missionnaires des
Actes prononcés devant des paiens (14, 15-17; 17, 22-31): en 17,31, dans le
discours a I’Aréopage, le mot miocTic, contrairement a ['usage des discours
kérygmatiques, signifie « preuve», et non pas «foi»+,

De toute maniére, le langage et I’horizon intellectuel du christianisme
primitif, du moins en ce qui concerne la premiére génération, sont fortement
marqués par la tradition juive, méme si celle-ci, depuis longtemps, avait
pénétré dans le monde grec. La mission s’adresse en premier lieu a la syna-
gogue, bien que I'image que donnent les Actes soit peut-étre un peu trop
schématique. La prédication chrétienne se fonde aussi sur I’ « Ecriture» 4,
raison pour laquelle le vocabulaire grec et les phrases de la LXX sont devenus
normatifs pour la langue et les contenus de la tradition chrétienne pri-
mitive.

Enfin, si nous examinons brievement I’évangile de Jean*, nous n’y trou-
vons que le verbe moteterv; le substantif nictig n’y figure pas. On ne le trouve
que dans la premiére épitre de Jean, ou il désigne la foi formulée (5,4) et sert a
souligner, contre les docétes, que Jésus est Fils de Dieu. C’est cette foi qui a
vaincu le monde. Dans I’évangile de Jean, nous trouvons motevely dans le
contexte des récits de miracles; il désigne la conséquence du miracle et non pas
sa condition préalable, comme c’est le cas dans les synoptiques. Les miracles
font figure de légitimation de celui qui les accomplit, c’est a cause d’eux que
I’on peut croire en lui (7,31). La tradition dont I’évangile de Jean se sert
comportait probablement un fonds particulier de récits de miracles, la

4 G. BARTH («Pistis», p. 125) oppose a ma these de 1'usage interne les passages
suivants: Act 16,31; 10,43; 13,39; 20,21; 24,24. 1l conclut: les textes cités «n’ont pas
pour seul objet de présenter un rapport a usage interne, mais ils indiquent aussi ce
contenu et la forme de la prédication missionnaire telle qu’elle a été diffusée et telle
qu’elle doit ’étre» ; il en trouve des preuves dans d’autres textes. Il elit mieux fait de s’en
tenir a la distinction que les spécialistes des Actes ont faite depuis longtemps entre les
discours kérygmatiques de la premiére partie, et ceux qui s’adressent aux paiens dans la
seconde. Cf. U. WILCKENS, Die Missionsreden der Apostelgeschichte (WMANT 3),
Neukirchen 19632, p. 100: « Dans les chapitres 14 et 17, on peut démontrer que Luc a
utilisé pour la composition des discours un schéma traditionnel de prédication mis-
sionnaire»; et dans ces discours, précisément, on trouve de quoi fonder ma theése.

% Le kérygme lui-méme s’appuie sur I'Ecriture: kot 10g ypoeds.

4 Voir la-dessus Glaube, p. 60-69.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 105

«source des semeia»*’, d’ou provient sans doute, a I’origine, la conclusion de
20, 30s: les signes ont €té consignés «afin que vous croyiez que Jésus est le
Christ, le Fils de Dieuw.

Quant a Jean, il tient pour provisoire une foi fondée sur les miracles
(20,29). Elle ceéde la place a ’Evangile proprement dit et a la prédication de
ceux qui croient en lui (14, 12: 17, 20). Pour Jean, comme pour Paul, la fo1 est
déterminée par son contenu, ce qui ressort le plus clairement des énoncés sur
I’envoi du Fils (p. ex. 6, 29; 11, 42), et sur la relation du Fils a son Pére (p. ex.
16, 27. 30). Pour Jean aussi, il y va de la foi en ’ceuvre salutaire de Dieu en
Jésus, mais la formule a partir de ’envoi du Fils, et non de sa mort et de sa
résurrection *®, Le salut est ouvert par I'envoi du Fils; en tant que réception du
message salutaire, la foi est elle-méme salui, dans la mesure ou le croyant est
des maintenant en possession de la vie éternelle; et Jean poursuit, en 20,31:
«pour que, en croyant, vous ayez la vie en son nomy. La tension entre la
confession de la foi en Dieu et ’expérience vécue du monde se résout par
I'introduction d’un niveau d’expérience nouveau, face au vécu de la commu-
naut¢ dans le monde tel qu’il est reflété notamment dans les discours
d’adieu.

Pour Jean, croire est synonyme de «connaitre» (cf. 6,69); les deux notions
debouchent sur la méme promesse. Tout comme croire, connaitre signifie
accepter le salut deja acquis. Cette foi nait de la paptupia (cf. 1,7) et n’est pas
liée a la rencontre avec le Christ pendant sa vie terrestre ou aprés la résur-
rection, mais au AO0yog (2, 22) et aux prijpata (5, 46 sq. et 6, 63), qui ont leur
prolongement dans le Adyog des disciples.

IV.

A mesure que s’élabore le canon du Nouveau Testament, les divers milieux
linguistiques, tout d’abord distincts, vont se méler; a partir des énoncés néo-
testamentaires, joints a ceux de I’Ancien Testament, la réflexion sur la foi va se
poursuivre,

La distinction que fera saint Augustin entre fides quae creditur et fides qua
creditur s’esquisse déja dans le face-a-face de la tendance qui définit la foi a
partir surtout de son contenu, et de celle qui la comprend principalement
comme un comportement,

Au moment ot les différents écrits sont réunis pour former le canon néo-
testamentaire, la nécessité se fait sentir de définir la foi par rapport a deux

7.Cf ). BECKER, « Wunder und Christologie», N7.S 16, 1969/70, p. 130-148;
R. T. FOrRTNA, The Gospel of Signs (SNTS MS 11) Cambridge, 1970.

48 Cf E. HAENCHEN, « Der Vater, der mich gesandt hat», NT'S 9, 1962/63, p. 208-
216.



106 DIETER LUHRMANN

limites: la gnose chrétienne et la tradition de la philosophie grecque. Il y va
dans les deux cas de I'identité du christianisme, de méme aussi que dans le
troisiéme débat qu’il ne s’agit pas d’oublier, la confrontation avec le judaisme.
Dans le Dialogue de Justin avec le Juif Tryphon, la foi constitue I'un des
concepts centraux de la discussion*®. Justin refuse la fo1 aux Juifs (en invo-
quant Dt 32, 20 LXX), la définissant comme foi en Jésus en tant que Christ, et
par lui foi en Dieu. Dans ses Apologies, au contraire, nioTIg et TOTELELY
passent manifestement au second plan; les autres apologétes du II€ s. n’utili-
sent pas le concept de foi pour caractériser le christianisme face a ’extérieur,
mais bien lorsqu’ils écrivent pour des lecteurs chrétiens 3. Clément d’Alexan-
drie est le premier a faire I’'apologie du christianisme en tant que nioTig, face a
la tradition philosophique, dans le second livre des Stromates®!. Il a le mérite
«d’avoir abordé¢ le grand probléme qui consiste a déterminer le lieu de la foi
dans le domaine des attitudes épistémologiques possibles»32. Il releve la
critique deja adressée au christianisme compris comme niotig de n’étre que
simple OmOANYIC, ne s’appuyant sur aucune anodei&ig (I1 27.4), et dans sa
définition de base, il pose la foi comme npoAnyic et cvykatdBeoig (11 8,4),
c’est-a-dire dans le droit-fil du stoicisme, et en invoquant Héb 11,1 (Héb étant
considéré comme épitre paulinienne). Il poursuit I’argument par des consi-
deérations sur la padnoig dans laquelle la npoAnyig du début se transforme en
katdainyig (IT 16,3-17,1). L’anodei&lg est constituée par la Parole de Dieu
(IT 25,3); la fo1 est libre soumission a cette Parole préexistante, dont ’action se
prolonge dans la prédication (IT 25,1-4). C’est ainsi que Clément considére la
foi comme une démarche possible pour la pensée et que, face a I’horizon
philosophique de son temps, il réhabilite la foi en tant que processus d’ap-
prentissage qui recherche et procure véritablement une connaissance.

Telle est la doctrine ¢laborée dans le contexte du stoicisme. Origene, pour
sa part, avait affaire a la tradition platonicienne dans son débat avec Celse 33,
Celui-ci reprochait au christianisme d’exiger la miotig sans fournir aucune

4 Certains indices permettent de penser que le débat avec les Juifs ne s’est pas
déroulé sur le seul plan littéraire, et cela encore assez tardivement; ¢f par exemple
ORIGENE, C. Celsum 1 55; 11 31; TERTULLIEN, Adv. Jud. 1 1.

50 C'f Méliton, dont EUSEBE, . E. IV 26,2 mentionne les écrits sur la foi et I’Apo-
logie.

51 Voir K. PRUMM, «Glaube und Erkenntnis im zweiten Buch der Stromata des
Klemens von Alexandrien», Schol 22, 1937, p. 17-57; M PoHLENZ, «Klemens von
Alexandrien und sein hellenistisches Christentum», NAG 1943, 3, p.149-155; J.
MoOINGT, «La gnose de Clément d’Alexandrie dans ses rapports avec la foi et la philo-
sophie», RechSR 37, 1950, p. 195-251. 398-421. 537-564; 38, 1951, p. 221-254, 369-
381; E. F. OSBORN, The Philosophy of Clement of Alexandria, 1957, p. 127-145; A.
MEHAT, Etude sur les Stromates de Clément d’Alexandrie, 1966.

52 PRUMM, op. cit., p. 56.

B Cf W. VOLKER, Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931, p. 77-85; H.
KocH, Pronoia und Paideusis, 1932, p. 86-89; U. WICKERT, «Glaube und Denken bei
Origenes und Tertullian», ZThK 62, 1965, p. 153-177.



CONFESSER SA FOI A L’EPOQUE APOSTOLIQUE 107

preuve (¢. Cels. VI 8-10). Origéne ne peut mener a bien sa réfutation qu’en
renongant a faire de la niotig I'élément permettant d’identifier le christianis-
me, et en reprochant a son tour aux philosophes de solliciter la tioTic sans
fournir de preuves. Le christianisme, dans ce cas, fait figure de nicTtig supé-
rieure, car lui seul conduit a la connaissance. Origéne se voit par conséquent
dans l'obligation de se distancer des énoncés qui pronent la foi «simple»
(V 20). Tertullien 4, en revanche fait entre fides et ratio une distinction fon-
damentale. La formule credo quia absurdum, qui lui est attribuée, ne figure
dans aucun de ses écrits, mais on trouve chez lui des énoncés qui en sont
proches.

Le débat de la foi avec la philosophie, dont ’enjeu est la connaissance de la
verite, se poursuit également a l'intérieur de la réflexion théologique. Pour
Augustin3®, Es 7,9, dans la version de la Verus Latina . «si non credideritis, non
intellegetis », établit le primat de la foi sur la connaissance. La foi n’est donc
pas une simple étape sur la voie de la connaissance; au contraire, elle pré-
suppose des contenus bien déterminés et fixe par la contenus et buts de la
connaissance.

Des lors, et jusque fort avant dans le Moyen Age, ii incombe a la théologie
d’interpréter I’expérience du monde a partir de la confession de foi en Dieu et
de les intégrer I’'une a lautre. Elle rend possible, par la réception de la philo-
sophie antique, une vision unifiée du monde et de I’expérience, et cela jusqu’a
I’époque moderne qui verra a nouveau foi et connaissance prendre des voies
différentes, non sans recourir a cette méme philosophie.

Le débat interne a I’Eglise concerne la délimitation de la foi, principale-
ment face a la gnose. Les différences essentielles seront formulées dans la
«regle de foin 3¢ (kavav ti¢ Tiotewg = regula fidei, ou xavav tiig aAnbeiag
= regula veritatis) par les théologiens qui s'imposeront comme orthodoxes.
Cette régle de foi n’est pas une confession dont la formulation aurait préexisteé:
on aurait alors pu 'opposer a celles qui s’en écartent. Il ne s’agit pas non plus
d’une confession baptismale; en effet, le lieu d’insertion de la regula fidei est le
débat avec les hérésies et I’enseignement ecclésial, alors qu’on ne peut prouver
I'existence de la confession baptismale qu’a partir du IV®s. La régle de foi ne
s’¢labore et ne se formule qu’au fur et 2 mesure de la confrontation theologique

% Cf. WICKERT, loc. cit.; A. LABHARDT, « Tertullien et la philosophie», MusHelv 7,
1950, p. 159-180.

5 Cf. M. LOHRER, Der Glaubensbegriff des heiligen Augustinus in seinen ersten
Schriften bis zu den Confessiones, 1955; D. PIRSON, Der Glaubensbegriff bei Augustin,
thése, Erlangen, 1953; A. SCHINDLER, Art. « Augustin, Augustinismus I», TRE IV, p.
645-698, part. 662-666.

% Cf B. HAGGLUND, «Die Bedeutung der «regula fidei» als Grundlage theologi-
scher Aussagen», St7°12, 1958, p. 1-44; R. P. C. HANSON, Tradition in the Early Church,
1962, p. 75-129: J. MITROS, « The Norm of Faith in the Patristic Age», ThSt 29, 1968,
p. 444-471; J. N. D. KeLLy, Alichristliche Glaubensbekenntnisse, 1972, p. 66-102.



108 DIETER LUHRMANN

concrete; c’est la raison pour laquelle les textes qui en fournissent les contenus
peuvent chez un méme Pére apparaitre sous des formes notablement diffée-
rentes.

On peut se faire une idée de la maniére dont ces débats se déroulaient en
¢tudiant la controverse entre Origéne et I'évéque Héraclide de Bostras’. Les
deux interlocuteurs tentent péniblement, en tatonnant, de parvenir a des
énonceés sur 10 nd¢ miotevely a I'aide d’expressions tirées de ’Ecriture et de la
tradition. Aucun des deux n’a a sa disposition un texte normatiflui permettant
de juger de la valeur des énonces de l'autre. En effet, si 'on admet que
I’Ecriture, constituée par les textes de I'’Ancien Testament et surtout, bien sur,
par ceux du Nouveau, et la tradition apostolique constituent ensemble la
norme applicable au jugement théologique, il s’agira de savoir avec certitude
quels écrits sont normatifs et quelle tradition est la bonne. On en vient ainsi a
la délimitation du Canon du Nouveau Testament qui, manifestement, s’est
constitué au fur et a mesure des besoins concrets *8; en effet, aucun des conciles
de I’Eglise ancienne n’a défini ni le nombre des livres, ni la forme du texte du
Nouveau Testament: ce n’est qu'en 1546, a Trente, que cela a été fait, contre
les humanistes et sur I'intervention des Luthériens présents 9.

Mais 1l faut aussi s’assurer de savoir quelle tradition est véritablement
apostolique puisque les gnostiques se réclament aussi de traditions qu’ils
disent venir des apotres. La encore, la délimitation du canon néo-testamen-
taire a son importance, puisque des écrits que 1’on fait remonter aux premiers
temps de 'Eglise (comme par exemple ’évangile de Pierre ou celui de Tho-
mas) n’ont pas été retenus. Toutefois, a long terme, c’est la regula fidei elle-
méme, en tant que formulation de ce que I'Eglise a toujours cru, qui joue le
premier role. C’est pourquoi on a cherché a en faire remonter le texte aux
apotres eux-mémes, soit sous la forme théologique que I'on trouve chez Ter-
tullien®®, soit par la légende: les différentes phrases du Symbole des apotres
provenaient, dit-on, des différents apotres.

C’est chez Irénée de Lyon dans la seconde moitié du I1€ s., que ce processus
apparait pour la premiére fois®!. Il fait la liste des écrits qu’il considére comme
normatifs pour le christianisme, et y inclut I’Ancien Testament, contre Mar-
cion. Il est aussi le premier a employer le concept de regula fidei ou regula
veritatis, et par conséquent le premier a donner une définition de 'orthodoxie.

7 Ed. J. SCHERER, SC 67, 1960.

8 Voir la-dessus H. von CAMPENHAUSEN, La formation de la Bible chrétienne (Le
monde de la Bible), 1971.

59 Cf. mon article; «Gal 2,9 und die katholischen Briefe. Bemerkungen zum Kanon
und zur regula fidei», ZNW 72, 1981, p. 65-87, part. 72-77.

% Adv. Marc. IV 2,5: dans ce passage, il fait remonter la regula fidei au concile des
Apotres, c’est-a-dire a la réunion de Jérusalem (Act 15).

! Voir a ce sujet M. ELZE, « Héresie und Einheit der Kirche im 2. Jahrhundert»,
ZThK 71, 1974, p. 389-409, part. p. 398-401.



CONFESSER SA FOI A L'EPOQUE APOSTOLIQUE 109

La foi (mioTic/fides) est ici ce qui permet de circonscrire I'identité du chris-
tianisme authentique, face aux gnostiques. Cette regula fidei est déterminée
par son contenu: la foi en un seul Dieu et un seul Christ avec, dans certains
textes comme [’ «exposition de la prédication apostolique»$?, une partie
concernant le Saint-Esprit.

La foi au Dieu unique, Créateur du monde, était un théme spécifique de
'apologétique juive, qui opposait au polythéisme paien la confession de foi
monothéiste de Dt 6,4 sq. On le retrouve chez les apologétes chrétiens. Irénée,
quant a lui, utilise ces formules contre les gnostiques, qui niaient que le
Creéateur fat identique au Pére de Jésus Christ. Dans I’énoncé christologique, il
s’agit d’affirmer, une fois encore contre les gnostiques, que le Christ, le Sau-
veur, a ¢té assujetti a la souffrance et a souffert réellement. Ces deux affir-
mations constituent I’ensemble de ce que la foi a de spécifique; mais il faut le
répéter, la formulation peut varier considérablement.

Ce contenu de la foi doit, certes, rester le méme en tous temps et en tous
lieux, mais il est nécessaire de le reformuler sans cesse ; ¢’est pourquoi la regula
fidei deviendra par la suite I'un des principaux sujets de la théologie et de son
elaboration. Tous les Péres de I'Eglise, en Orient comme en Occident, s’y sont
consacrés. Ce débat théologique se continue, a I’ére constantinienne, dans les
tentatives d’une formulation normative de la confession de foi, avec ses trois
articles, introduits par la formule motedw/credo, le premier exemple est celui
de Nicée, en 325. C’est de la méme époque que date la premiére apparition du
Romanum tel que nous le connaissons.

Par la suite, on assiste a un travail continu sur les textes déja fixés, ainsi
qu’a I’élaboration de formules originales de la regula fidei®®. Face aux gnos-
tiques, I’enjeu est la relation de la foi avec le monde et 'usage possible de
Pexpérience du monde. La gnose, pour sa part, nie qu’il puisse exister une
relation positive entre le vrai Dieu et le monde et que 'on puisse établir un
rapport entre la confession de la foi et I'expérience du monde. Cela est par-
ticuliérement manifeste dans le contexte de la christologie.

A la longue, les voies paralléles de I'apologétique visant a circonscrire une
identité face a ’extérieur, et de I'élaboration de la regula fidei dans le cadre du
debat interne, ont fini par s’influencer. L’apologétique n’est plus alors le fait
d’une minorité qui se défend, et cela malgré le poids d’adversaires tels que
Porphyre ou Julien. Elle devient de plus en plus littéraire et se consacre au
probléme théologique interne de la connaissance par le moyen de la foi,
comme nous ’'avons vu a propos d’Augustin.

La foi constitue donc une maniére de cerner I'identité du christianisme, du
point de vue de son contenu. Mais elle ne se borne pas pour autant a n’étre

2 Nommé par EustBg, H. E. V, 26; seule la version arménienne est conservée.
83 Cf. les nombreux traités portant le titre « De fide» ou «De trinitate».



110 DIETER LUHRMANN

qu’un concept de la dogmatique; au contraire, elle porte en elle-méme la
question du rapport entre confesser et vivre. Dans la confession de la foi, 1l
s’agit pour I’étre humain de formuler de maniére signifiante son expérience de
soi, de Dieu et du monde, de facon a ne lacher ni Dieu, ni '’homme, ni le
monde. De la sorte, la foi implique aussi un rapport au monde comme pos-
sibilité de vie pour I'’homme, malgreé les expériences qui peuvent témoigner du
contraire. Il en découle des fagons spécifiques d’user du monde.

Traduit de I’'allemand
par Claire Chimelli



	Confesser sa foi à l'époque apostolique

