
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 1

Artikel: Débat : à propos de la théologie philosophique

Autor: Moreau, Joseph / Brunker, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 53-60

DÉBAT

À PROPOS DE LA THÉOLOGIE PHILOSOPHIQUE

Joseph Moreau et Fernand Brunner

Dans l'un des articles constituant le livre intitulé Paradigmes de théologie
philosophique et publié à Fribourg en 1983 sous la direction de O. Hoffe et de
R. Imbach, M. Fernand Brunner a défendu l'idée que la raison ne pouvait
parler de Dieu que sous l'Impulsion de la religion. M. Joseph Moreau a
combattu cette thèse dans la lettre à M. Brunner que nous publions ci-dessous en
même temps que la réponse de M. Brunner.

Bordeaux, le 1er avril 1984

Monsieur,

J'ai lu avec avidité vos réflexions sur la théologie philosophique, attendu
que votre lettre m'avertissait de leur caractère intrigant. Je m'empresse de
vous dire que je souscris à vos considérations d'histoire et d'anthropologie
empirique, ainsi qu'à votre appréciation logique des raisonnements utilisés
ordinairement dans la théologie rationnelle; mais il me paraît difficile
d'accepter votre conclusion concernant l'impuissance de l'intelligence à concevoir
l'idée de Dieu, à le saisir dans son être nécessaire.

Il est bien vrai que la réflexion des philosophes chrétiens, voire de ceux de

l'Antiquité grecque, s'exerce sur un donné fourni par la tradition religieuse,
voire issu de l'imagination mythique ; de même il est manifeste que le

raisonnement d'Anselme n'est pas pour lui un moyen de confirmer une foi
vacillante, mais le moyen de s'élever à l'intelligence de ce qu'il croit. Il n'en
demeure pas moins qu'il vise à une réfutation de l'athéisme; il s'applique à

montrer que celui qui nie Dieu ne comprend pas ce qu'il dit.
Il faudrait, si je vous entends bien, admettre que toute démonstration

rationnelle de Dieu est impuissante, à défaut d'une foi ou d'une éducation
religieuse préalable. Les observations de fait semblent vous donner raison : les

philosophes qui se sont efforcés de prouver Dieu y croyaient d'avance ; et dans
un monde d'où la croyance religieuse s'en va, les preuves ne servent à rien.
Mais leur insuffisance, leur inutilité, implique-t-elle leur inanité? Les faits, en
cette affaire, ne prouvent rien; il faut examiner les raisonnements en eux-
mêmes, scruter leur portée logique. C'est ce que vous ne manquez pas de faire ;

mais de cet examen vous tirez une conclusion négative : aucun raisonnement



54 JOSEPH MOREAU

logique ne suffit à prouver l'existence de Dieu. La comparaison de l'argument
ontologique avec une démonstration de géométrie est à cet égard particulièrement

éclairante: l'existence incluse dans l'idée de Dieu n'est nécessaire

qu'ex hypotest. Cette remarque vaut contre l'argument dans son usage cartésien,

mais aussi contre une façon analogue de lire celui d'Anselme. On ne peut
soutenir, en effet, que l'Insensé, en niant Dieu, se contredise, pas plus qu'on ne

peut faire de reproche de contradiction à celui qui récuse le principe de

contradiction. Soit! L'Insensé, ou celui qui nie le principe de contradiction, ne

se contredit pas; mais il ne comprend pas ce qu'il dit. Il rend impossible le

discours en lui ôtant toute signification. Un jeune et eminent aristotélisant de

mes amis, Enrico Berti, soutient que la discussion du principe de contradiction,

au livre F de la Métaphysique, équivaut à une démonstration de l'Absolu,
du Premier Moteur.

De quelle façon doit donc se lire l'argument d'Anselme pour en tirer une
vraie conclusion? Il faut d'abord convenir avec Gaunilon, qui juge inopérante
la réfutation de l'Insensé, que le concept mis en œuvre par Anselme, celui du

quo majus cogitari nequit QMCN, ce auprès de quoi rien de plus grand ne

peut être pensé), ne répond pas à une définition objective, de laquelle les

prédicats de l'objet défini puissent être tirés analytiquement. Ces prétendus
prédicats ne sont pas des déterminations objectives, mais des termes
transcendentaux (infinité, éternité, existence nécessaire), d'application ambiguë.
Un tel reproche est tout à fait pertinent: le concept du QMCN n'est pas celui
d'un objet; il enveloppe une référence à l'activité du sujet qui le pense, à sa

puissance de penser, sa capacité de concevoir, son ambition d'intellection.
Tous les prédicats qui seraient compris objectivement dans ce concept, et

qu'on en pourrait déduire sans ambiguïté logique, seront inadéquats à la visée

de celui qui l'invoque ; autrement dit, comme vous inclinez à le reconnaître, la

logique est incompétente (pace Vuillemin) en ce domaine. Mais l'ambition de

la théologie philosophique n'est pas condamnée pour autant. Les démarches
de cette théologie échappent au raisonnement logique, s'exercent dans un
domaine qui n'est pas celui de la logique analytique, de l'objectivité
épistémologique; mais il est déraisonnable d'interdire ce domaine à l'exercice de la

raison. La logique, a-t-on dit, est la science de l'objet quelconque, de l'objectivité

en général; mais Dieu, assurément, n'est pas un objet. Or, prétendre
qu'il n'est rien en dehors du monde des objets, du domaine de la logique, c'est

proclamer étourdiment (àvof|Tmç) qu'il y a seulement des objets, sans qu'il y

ait de sujets; c'est se flatter aussi qu'il y a une vérité de la connaissance, des

règles pour y parvenir, des préceptes de logique, sans une exigence première,
un principe absolu où elles se fondent.

Quand la raison s'exerce en dehors de la logique stricte, ou analytique, sa

démarche est dite dialectique. On sait que Kant condamne sévèrement cet

usage de la raison, incapable de procurer une véritable connaissance, et qui ne

peut engendrer qu'illusion. Mais pour dénoncer et corriger cet abus de la



A PROPOS DE LA THÉOLOGIE PHILOSOPHIQUE 55

raison, il doit encore faire de la raison un usage qui échappe aux canons de
l'analytique; la critique des paralogismes dialectiques ne peut s'effectuer que
par une réflexion sur l'exercice spontané de la dialectique ; elle est l'œuvre
d'une dialectique transcendentale. Or, c'est quand il est regardé comme un
raisonnement dialectique que l'argument d'Anselme révèle sa signification et
sa solidité. L'existence de Dieu ne se déduit pas analytiquement de sa
définition, de son concept, suivant la formule courante de l'argument ontologique

; mais de la considération de l'être infini, représenté à la pensée, de son esse
in intellectu, la réflexion s'élève au-delà du concept, de la définition d'un objet
infini ramené aux dimensions de l'entendement, à la reconnaissance de sa

réalité, de son esse in re, attestée dans sa présence immédiate à la pensée. Dieu
ne peut être conçu simplement comme un objet; voire, le quo majus cogitari
nequit n'est pas à proprement parler une grandeur. Dans l'ordre de la quantité,
il y a toujours plus grand ; on ne peut concevoir le plus grand de tous les cercles

(il y aura toujours un cercle de plus grand rayon), ni le plus grand de tous les

nombres, ni le dernier degré de vitesse; mais l'être le plus parfait, dit Leibniz,
est non seulement concevable, possible: il est conçu comme nécessaire. C'est
de cette façon qu'il est conçu par Anselme : le quo majus cogitari nequit répond
au concept de l'absolu, de l'inconditionné (àvurcoUETOv) ; il se découvre à la
pensée comme une exigence de perfection, une norme sans laquelle la raison
ne saurait s'exercer, accorder une valeur à ses jugements, affirmer aucune
vérité.

Si tel est l'être infini dans la conception d'Anselme, il convient de remarquer

que la distinction en Dieu de l'essence et de l'existence, supposée par la
démarche rationnelle qui s'élève de l'idée de Dieu à Dieu, ne saurait se

ramener à celle d'un objet conçu par l'entendement à sa réalité dans la nature.
L'existence de Dieu ne se déduit pas de son essence comme de l'idée la réalité,
comme d'un objet possible sa réalisation. Dieu est antérieur à sa propre
possibilité; son existence n'est pas celle d'un objet empirique; il existe en tant
que principe absolu de la pensée. Le raisonnement qui conclut à son existence
n'est pas inference de l'idée à l'être, à un idéat extérieur à elle, mais référence de

l'idée à un principe transcendant, révélé dans l'intériorité. Telle est la démarche

de la première preuve cartésienne : je découvre dans ma pensée une idée de

l'infini qui ne peut être produite par moi; il faut qu'elle ait été mise en moi par
l'être infini lui-même: l'idée de Dieu renvoie à Dieu comme à sa cause. Or la

relation de causalité, comme celle de conséquence logique, est impropre à

traduire exactement la référence de mon esprit à Dieu. Dieu se révèle à ma
pensée dans une exigence absolue, faute de laquelle je ne serais point pensant,

ouvert à la vérité. Une telle exigence atteste d'elle-même son origine
transcendante; l'idée de l'absolu en moi, c'est Dieu lui-même présent à ma pensée.

C'est cette pensée immédiate de l'absolu qui nous permet d'atteindre une

réflexion dialectique qui s'apparente à la réminiscence platonicienne, enten-



56 JOSEPH MOREAU

due non comme remémoration d'une existence préempirique, mais comme
ouverture à la transcendance divine. Pour récuser cette interprétation, pour
nier cette signification de l'exigence absolue présente à notre pensée, il faudrait
soutenir que l'idée de l'absolu est une production de notre esprit, qu'elle se

réduit à unefiction. Mais une telle supposition anéantit toute norme de vérité,
retire toute valeur aux opérations de la pensée. Si l'absolu n'est qu'une fiction,
il est incapable de remplir sa fonction; sevrée de sa référence à l'absolu
transcendant, la pensée retombe au néant.

C'est ainsi que la réflexion dialectique, s'exerçant en dehors du domaine de

l'analytique, peut conduire à des modes d'appréhension immédiate, dont il est

possible de signaler d'autres exemples. Tel est le cas lorsque Kant entreprend
sa Réfutation de l'idéalisme: il se propose de montrer que les objets qui nous
apparaissent dans l'espace, et qui ne sont que des phénomènes (apparitiones
erga nos), ne se réduisent pas à des modifications de notre esprit; s'ils ne sont

pas en soi, mais pour nous, ils ne sont cependant pas en nous; ils ont un
fondement en dehors de nous, dans une réalité qui nous dépasse et qui nous est

inconnaissable. Cette réalité ne consiste pas, en effet, dans l'étendue, dont les

parties extérieures les unes aux autres ne peuvent coexister que dans l'unité
d'un esprit ; la représentation de l'étendue ne résulte pas cependant, comme les

qualités sensibles, d'une impression reçue par notre conscience ; elle exprime
la forme même de notre faculté sensible, la structure propre de la réceptivité
consciente. Une telle structure ne se réduit pas à une détermination du sujet
conscient; en elle se marque la relation immédiate de notre esprit à l'infini qui
l'enveloppe. Notre esprit n'est pas une monade close; il est ouvert à l'extériorité

infinie du phénomène, à la transcendance du monde, comme il l'est
d'autre part à l'exigence absolue de vérité, à la transcendance divine ; et pas
plus que l'idée de l'absolu ne peut être rejetée comme une fiction, sans que
cesse sa fonction normative, retirant ainsi toute valeur aux opérations de

l'esprit, la représentation de l'extériorité ne peut être, de son côté, repoussée

comme un phantasme de l'imagination, un horizon illusoire, sans arrière-fond
métaphysique. L'étendue s'impose à notre esprit par sa présence nécessaire; il
est impossible d'en imagniner la disparition, d'en supprimer en pensée la

moindre partie; mais pas plus qu'elle ne peut être ôtée, l'étendue ne saurait
être feinte; car aucune production de l'imagination, aucune fiction n'est
possible, si ce n'est sur le fond de l'extériorité, toujours présente à la pensée.

L'espace où nous apparaissent les objets ne peut être regardé comme un
produit de l'imagination, car il est présupposé par toute fiction.

Cet exemple, auquel s'en pourraient ajouter d'autres, suffit à montrer
qu'une réflexion dialectique, s'appliquant à l'analyse non seulement du
contenu de la conscience, mais de son intentionalité, est capable de nous découvrir
notre relation, à l'absolu, à l'extériorité, voire à l'intersubjectivité. Ni la réalité
de Dieu, ni celle des objets, ni celle des autres sujets, n'est démontrable
analytiquement; elle s'impose cependant à notre esprit d'une manière indu-



A PROPOS DE LA THÉOLOGIE PHILOSOPHIQUE 57

bitable, à moins de renoncer à la signification de la connaissance et à sa
validité (ce n'est, en effet, qu'à travers l'intersubjectivité et les contradictions
qui s'y manifestent que s'ouvre la voie à la recherche de l'objectivité et de son
principe). Il n'est donc pas vrai que tout ce qui excède la compétence de la
démonstration, le domaine de l'analytique, échappe à l'investigation rationnelle,

et qu'il ne puisse y avoir, par conséquent, de théologie philosophique.
«Il y a plus de choses au ciel et sur la terre», autrement dit dans le monde et
dans l'esprit, que dans les «anatomies» de la logique symbolique. La théologie
rationnelle nous découvre, dans une révélation naturelle, la relation de notre
conscience à un principe absolu, relation qui peut s'exprimer à d'autres
niveaux d'expérience, émotive, imaginative, poétique; mais la réflexion
rationnelle seule est capable de garantir l'authenticité de toute expérience de
cette sorte, comme de toute tradition, de toute révélation. C'est de ces diverses
formes d'expérience que la croyance religieuse reçoit son animation, sa vie et
sa chaleur; mais c'est de la réflexion rationnelle qu'elle tire sa lumière,
indispensable à sa préservation, dans les ténèbres de notre temps.

Haec sat erit, divae, vestrum cecinisse poetam...
Voilà, mon cher ami, ce que je tenais à vous dire, dans une lettre

commencée solennellement, comme une missive à un correspondant de Leibniz,
pour répondre à la sollicitation exprimée à la fin de votre conférence de

Fribourg.
Je ne me sens pas en désaccord avec vous, ayant écrit quelque part au sujet

d'Unamuno «que l'inquiétude religieuse est nécessaire à la vie de l'esprit».
Pour ce qui est de l'interprétation de l'argument ontologique, si je ne vous ai

pas convaincu, j'espère avoir du moins retenu votre attention, et j'oserais
même vous demander si mes propos ne seraient pas de nature à intéresser la

Revue de théologie... et de philosophie.

Avec mes vifs remerciements et mon plus amical souvenir.

Joseph Moreau

Cortaillod, le 15 septembre 1984

Mon cher Ami,

De la lecture que vous faisiez de mon article des Paradigmes de théologie

philosophique, ne pouvait résulter qu'une protestation de votre part: je vous

remercie de l'avoir formulée avec autant de force et de clarté. Elle m'a presque

convaincu, si bien que j'éprouve le besoin, sinon de me rétracter, du moins de

préciser mon propos.
Invité à participer à un ouvrage consacré à la théologie philosophique, je

me suis étonné que ce concept paraisse aller de soi et j'ai cédé à la tentation de



58 JOSEPH MOREAU

le contester. Ce faisant, je courais le risque inhérent à toute polémique, celui de

l'excès et de la partialité. J'ai passé outre, quitte à frôler la provocation.
La théologie philosophique qui m'est le plus familière est celle qui,

platonicienne ou augustinienne, place l'intelligence en symbiose avec la religion ou
la foi. J'éprouve moins de sympathie immédiate pour la démarche qu'on a

coutume d'appeler «scientifique» des auteurs qui appartiennent à la tradition
d'Aristote. De façon significative, la religion ou la foi, chez eux, est avec
l'intelligence dans un certain rapport d'hétérogénéité. J'interroge cette altérité
dans laquelle j'aperçois un aveu de modestie de la part de l'intelligence, mais
aussi une sorte de démesure, puisque l'intelligence tend à se suffire à elle-
même dans le domaine qu'elle s'est taillé. L'intelligence me semble s'installer
de la sorte sur une pente qui la conduira à l'indifférence et à l'hostilité face à la

religion.
J'admets que la pensée occidentale, considérée dans son histoire et dans le

système qu'elle forme peut-être, se caractérise en première approximation par
les trois états que sont le platonisme ou l'augustinisme, l'aristotélisme ou ses

versions chrétiennes, et l'occamisme, selon que raison et religion s'unissent, se

distinguent ou se séparent. Ces variations dans les rapports de la raison et de la

foi s'expliquent par les changements qui interviennent dans la notion de

chacune d'elles. A tel changement dans la conception de l'une correspond
nécessairement tel changement dans la conception de l'autre, ce qui entraîne
entre elles un rapport nouveau. C'est ce que j'ai voulu suggérer dans l'article
qui fait suite à celui des Paradigmes et qui a paru dans la Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie (1-2, 1984). L'âge moderne est celui de la

séparation : c'est en elle que les figures contemporaines de la théologie trouvent

leur condition de possibilité. Sans être la forme en soi des rapports de la

religion et de la foi, la séparation résulte cependant de la dynamique réglée qui
fait passer ces rapports de leur premier état au troisième. Elle va de pair avec
l'image d'une raison qui s'oublie dans le formel ou l'expérimental, tandis que
la théologie, se détournant de cette raison stérile quand elle ne se laisse pas
séduire par elle, cherche d'autres voies, par exemple celles d'une raison
pratique, absolue ou historicisante.

C'est dans cette perspective historico-systématique que j'énonçais la thèse

de l'impuissance théologique de la raison toute seule. La raison théorique a

perdu son usage théologique quand elle s'est laissé capter par le calcul et

l'expérience sensible. De son côté, la religion a cru devenir plus forte et plus

pure en rejetant la raison, alors qu'elle trouvait en elle le moyen de s'approfondir,

autant que la philosophie s'approfondissait par elle. Cessant d'assumer

une activité essentielle de la conscience, la religion l'érigeait en rivale
irréductible, en attendant que cette adversaire apparente se transforme effectivement

en ennemie mortelle.
Il semble inévitable que la religion sans la raison se retire dans un isolement

d'où elle observe un monde qu'elle ne peut comprendre, pas plus qu'elle ne



A PROPOS DE LA THÉOLOGIE PHILOSOPHIQUE 59

peut se comprendre elle-même, et que d'autre part, privée de sa dimension
religieuse, la connaissance se réduise à des techniques mentales exerçant leur
emprise sur des domaines particuliers du sensible. La pensée raisonnable se

contente alors de ses constructions internes ou de ses succès extérieurs et
n'éprouve nul besoin de garantie et de fondement absolus. Cette absence de

support dernier lui paraît cadrer très bien avec la condition humaine précaire
et limitée, car l'existentialisme est contemporain du scientisme. Pour que la
pensée revienne de là à une autre conception du pouvoir de la raison, pour
qu'elle s'ouvre à une dialectique platonicienne ou kantienne, pour qu'elle
passe du Verstand à la Vernunft, pour qu'elle trouve Dieu dans son
intentionnalité et qu'il s'impose à elle de façon indubitable, il faut qu'elle accueille
en elle une autre dimension, qui n'est pas irrationnelle, mais dont la rationalité
n'apparaît qu'à celui qui a ouvert les yeux.

C'est ainsi que l'argument d'Anselme sera toujours contesté par ceux qui
n'entendent que les mots ou ne comprennent que l'abstraction conceptuelle.
L'esse in intellectu de l'Etre tel qu'on n'en peut concevoir de plus grand, pour
que l'argument fonctionne vraiment, doit se révéler comme étant la présence à

l'âme humaine d'un Dieu augustinien : le penser, c'est être en contact avec lui,
toucher sa réalité avec les sens de l'esprit. Métaphysique religieuse s'il en est,

susceptible de figures diverses, allant du mysticisme spéculatif médiéval aux

philosophies modernes de la connaissance pour lesquelles Dieu fonde et

garantit le savoir.
Cette exigence d'absolu que la pensée trouve au fond d'elle-même et qui

s'apparente à la réminiscence n'est perceptible qu'à une raison habitée par des

intentions qui lui sont communes avec la religion et que j'appellerai rationnelles

aussi bien que religieuses. Quand Augustin distingue raison supérieure
et raison inférieure, la première concernant les vérités suprêmes et l'autre le

calcul et l'expérience, il ne considère pas sans doute deux raisons, mais deux

niveaux d'exercice d'une seule et même faculté de penser. Il en résulte un

langage ambigu, puisque la raison inférieure peut oblitérer la raison supérieure,

sans l'anéantir pour autant. La raison, disais-je, a la capacité de parler de

Dieu — ne serait-ce que pour poser les limites du discours qu'elle peut tenir

sur lui. Et j'ajoutais que cette capacité était passive, pour exprimer le fait que la

raison affaissée sur le raisonnement et le calcul est comme à distance d'elle-

même et que, dans cet état, elle a besoin de la religion pour retrouver l'exigence

d'absolu qu'elle a en commun avec elle. Car la religion, même repliée sur soi

dans un refus malheureux de l'intelligence, a encore le pouvoir de réveiller de

son sommeil la fonction supérieure de la raison. Si bien que l'impulsion qui
semble venir d'ailleurs pour rendre la raison à elle-même lui vient encore

d'elle-même, s'il est vrai que dans la raison supérieure, souvent caché et non

conscient de soi, réside ce fond commun où religion et raison s'enracinent

au-delà de leur apparente diversité.
Dans ces conditions, vous me permettrez peut-être de penser que je ne suis



60 JOSEPH MOREAU

pas non plus en désaccord avec vous. J'approuve et j'admire l'exigence d'absolu

que vous placez au fond de nous-mêmes et au cœur de toute philosophie
digne de ce nom. Je crois qu'elle y est en effet, même si je crois aussi que la

religion s'y trouve en même temps. Je vous sais gré d'avoir obéi au mouvement

généreux qui vous portait à m'écrire et je vous prie de recevoir, mon cher

Ami, l'expression de mon dévouement respectueux.

Fernand Brunner


	Débat : à propos de la théologie philosophique

