Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 1

Artikel: Débat : a propos de la théologie philosophique
Autor: Moreau, Joseph / Brunker, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 53-60

DEBAT
A PROPOS DE LA THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE

JOSEPH MOREAU et FERNAND BRUNNER

Dans I'un des articles constituant le livre intitulé Paradigmes de théologie
philosophique et publié a Fribourg en 1983 sous la direction de O. Hoffe et de
R. Imbach, M. Fernand Brunner a défendu l'idée que la raison ne pouvait
parler de Dieu que sous I'impulsion de la religion. M. Joseph Moreau a com-
battu cette theése dans la lettre @ M. Brunner que nous publions ci-dessous en
méme temps que la réponse de M. Brunner.

Bordeaux, le 1¢" avril 1984

Monsieur,

J’ai lu avec avidité vos réflexions sur la théologie philosophique, attendu
que votre lettre m’avertissait de leur caractére intrigant. Je m’empresse de
vous dire que je souscris a vos considérations d’histoire et d’anthropologie
empirique, ainsi qu’a votre appréciation logique des raisonnements utilisés
ordinairement dans la théologie rationnelle; mais il me parait difficile d’ac-
cepter votre conclusion concernant 'impuissance de 'intelligence a concevoir
I'idée de Dieu, a le saisir dans son étre nécessaire.

Il est bien vrai que la réflexion des philosophes chrétiens, voire de ceux de
Antiquité grecque, s’exerce sur un donné fourni par la tradition religieuse,
voire issu de I'imagination mythique; de méme il est manifeste que le rai-
sonnement d’Anselme n’est pas pour lui un moyen de confirmer une foi
vacillante, mais le moyen de s’élever a I'intelligence de ce qu’il croit. Il n’en
demeure pas moins qu’il vise a une réfutation de I'athéisme; il s’applique a
montrer que celui qui nie Dieu ne comprend pas ce qu’il dit.

Il faudrait, si je vous entends bien, admettre que toute démonstration
rationnelle de Dieu est impuissante, 4 défaut d’une foi ou d’une éducation
religieuse préalable. Les observations de fait semblent vous donner raison: les
philosophes qui se sont efforcés de prouver Dieu y croyaient d’avance ; et dans
un monde d’ou la croyance religieuse s’en va, les preuves ne servent a rien.
Mais leur insuffisance, leur inutilité, implique-t-elle leur inanité ? Les faits, en
cette affaire, ne prouvent rien; il faut examiner les raisonnements en eux-
mémes, scruter leur portée logique. C’est ce que vous ne manquez pas de faire;
mais de cet examen vous tirez une conclusion négative: aucun raisonnement



54 JOSEPH MOREAU

logique ne suffit a prouver I'existence de Dieu. La comparaison de I’argument
ontologique avec une démonstration de géométrie est a cet égard particulié-
rement éclairante: ’existence incluse dans I'idée de Dieu n’est nécessaire
qu’ex hypotesi. Cette remarque vaut contre I’argument dans son usage carte-
sien, mais aussi contre une fagon analogue de lire celui d’Anselme. On ne peut
soutenir, en effet, que I'Insensé, en niant Dieu, se contredise, pas plus qu’on ne
peut faire de reproche de contradiction a celui qui récuse le principe de
contradiction. Soit! L’Insensé, ou celui qui nie le principe de contradiction, ne
se contredit pas; mais il ne comprend pas ce qu’il dit. Il rend impossible le
discours en lui 6tant toute signification. Un jeune et éminent aristotélisant de
mes amis, Enrico Berti, soutient que la discussion du principe de contradic-
tion, au livre I de la Métaphysique, équivaut a une démonstration de I’Absolu,
du Premier Moteur.

De quelle fagon doit donc se lire 'argument d’Anselme pour en tirer une
vraie conclusion ? Il faut d’abord convenir avec Gaunilon, qui juge inopérante
la réfutation de I'Insensé, que le concept mis en ceuvre par Anselme, celui du
quo majus cogitari nequit (= QMCN, ce aupres de quoi rien de plus grand ne
peut étre pensé), ne répond pas a une définition objective, de laquelle les
prédicats de 'objet défini puissent étre tirés analytiquement. Ces prétendus
prédicats ne sont pas des déterminations objectives, mais des termes trans-
cendentaux (infinité, éternité, existence nécessaire), d’application ambigué.
Un tel reproche est tout a fait pertinent: le concept du QMCN n’est pas celui
d’un objet; il enveloppe une référence a 'activité du sujet qui le pense, a sa
puissance de penser, sa capacité de concevoir, son ambition d’intellection.
Tous les prédicats qui seraient compris objectivement dans ce concept, et
qu’on en pourrait déduire sans ambiguité logique, seront inadéquats a la visée
de celui qui I'invoque; autrement dit, comme vous inclinez a le reconnaitre, la
logique est incompétente (pace Vuillemin) en ce domaine. Mais ’ambition de
la théologie philosophique n’est pas condamnée pour autant. Les démarches
de cette théologie échappent au raisonnement logique, s’exercent dans un
domaine qui n’est pas celui de la logique analytique, de I’objectivité épisté-
mologique; mais il est déraisonnable d’interdire ce domaine a I’exercice de la
raison. La logique, a-t-on dit, est la science de I’objet quelconque, de I’objec-
tivité en général; mais Dieu, assurément, n’est pas un objet. Or, prétendre
qu’il n’est rien en dehors du monde des objets, du domaine de la logique, c’est
proclamer étourdiment (avontmc) qu’il y a seulement des objets, sans qu’il y
ait de sujets; c’est se flatter aussi qu’il y a une vérité de la connaissance, des
regles pour y parvenir, des préceptes de logique, sans une exigence premiere,
un principe absolu ou elles se fondent.

Quand la raison s’exerce en dehors de la logique stricte, ou analytique, sa
démarche est dite dialectique. On sait que Kant condamne sévérement cet
usage de la raison, incapable de procurer une véritable connaissance, et qui ne
peut engendrer qu’illusion. Mais pour dénoncer et corriger cet abus de la



A PROPOS DE LA THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE 55

raison, il doit encore faire de la raison un usage qui échappe aux canons de
'analytique; la critique des paralogismes dialectiques ne peut s’effectuer que
par une réflexion sur P'exercice spontané de la dialectique; elle est ceuvre
d’une dialectique transcendentale. Or, c’est quand il est regardé comme un
raisonnement dialectique que I'argument d’Anselme révéle sa signification et
sa solidité. L’existence de Dieu ne se déduit pas analytiquement de sa défi-
nition, de son concept, suivant la formule courante de 'argument ontologi-
que; mais de la considération de I’étre infini, représenté a la pensée, de son esse
in intellectu, la réflexion s’éléve au-dela du concept, de la définition d’un objet
infini ramené aux dimensions de ’entendement, a la reconnaissance de sa
réalité, de son esse in re, attestée dans sa présence immédiate a la pensée. Dieu
ne peut étre congu simplement comme un objet; voire, le quo majus cogitari
nequit n’est pas a proprement parler une grandeur. Dans I’ordre de la quantité,
il y a toujours plus grand; on ne peut concevoir le plus grand de tous les cercles
(1l y aura toujours un cercle de plus grand rayon), ni le plus grand de tous les
nombres, ni le dernier degré de vitesse; mais I’étre le plus parfait, dit Leibniz,
est non seulement concevable, possible: il est congu comme nécessaire. C’est
de cette fagon qu’il est congu par Anselme: le quo majus cogitari nequit répond
au concept de I’absolu, de I'inconditionné (avurovetov); il se découvre a la
pensée comme une exigence de perfection, une norme sans laquelle la raison
ne saurait s’exercer, accorder une valeur a ses jugements, affirmer aucune
Verite.

Si tel est I’étre infini dans la conception d’Anselme, il convient de remar-
quer que la distinction en Dieu de I’essence et de ’existence, supposée par la
démarche rationnelle qui s’éléve de I'idée de Dieu a Dieu, ne saurait se
ramener a celle d’un objet congu par ’entendement a sa réalité dans la nature.
L’existence de Dieu ne se déduit pas de son essence comme de I'idée la réalité,
comme d’un objet possible sa réalisation. Dieu est antérieur a sa propre
possibilité; son existence n’est pas celle d'un objet empirique; il existe en tant
que principe absolu de la pensée. Le raisonnement qui conclut a son existence
n’est pas inférence de 'idée a I'étre, a un idéat extérieur a elle, mais référence de
I'idée a un principe transcendant, révélé dans I'intériorité. Telle est la démar-
che de la premiére preuve cartésienne: je découvre dans ma pensée une idée de
'infini qui ne peut étre produite par moi; il faut qu’elle ait €t¢ mise en moi par
I'étre infini lui-méme: I'idée de Dieu renvoie a Dieu comme a sa cause. Or la
relation de causalité, comme celle de conséquence logique, est impropre a
traduire exactement la référence de mon esprit a Dieu. Dieu se révéle a ma
pensée dans une exigence absolue, faute de laquelle je ne serais point pensant,
ouvert & la vérité. Une telle exigence atteste d’elle-méme son origine trans-
cendante; I'idée de I’absolu en moi, c’est Dieu lui-méme présent a ma pen-
sée.

C’est cette pensée immédiate de ’absolu qui nous permet d’atteindre une
réflexion dialectique qui s’apparente a la réminiscence platonicienne, enten-



56 JOSEPH MOREAU

due non comme remémoration d’une existence préempirique, mais comme
ouverture a la transcendance divine. Pour récuser cette interprétation, pour
nier cette signification de ’exigence absolue présente a notre pensée, il faudrait
soutenir que I'idée de I’absolu est une production de notre esprit, qu’elle se
réduit a une fiction. Mais une telle supposition anéantit toute norme de vérité,
retire toute valeur aux opérations de la pensée. Si ’absolu n’est qu’une fiction,
1l est incapable de remplir sa fonction; sevrée de sa référence a I'absolu
transcendant, la pensée retombe au néant.

C’est ainsi que la réflexion dialectique, s’exergant en dehors du domaine de
I’analytique, peut conduire a des modes d’appréhension immeédiate, dont il est
possible de signaler d’autres exemples. Tel est le cas lorsque Kant entreprend
sa Réfutation de l'idéalisme: 11 se propose de montrer que les objets qui nous
apparaissent dans I’espace, et qui ne sont que des phénomenes (apparitiones
erga nos), ne se réduisent pas a des modifications de notre esprit; s’ils ne sont
pas en soi, mais pour nous, ils ne sont cependant pas en nous; ils ont un
fondement en dehors de nous, dans une réalité qui nous dépasse et qui nous est
inconnaissable. Cette réalité ne consiste pas, en effet, dans I’étendue, dont les
parties extérieures les unes aux autres ne peuvent coexister que dans I'unité
d’un esprit; la représentation de I’étendue ne résulte pas cependant, comme les
qualités sensibles, d’une impression regue par notre conscience; elle exprime
la forme méme de notre faculté sensible, la structure propre de la réceptivité
consciente. Une telle structure ne se réduit pas a une détermination du sujet
conscient; en elle se marque la relation immeédiate de notre esprit a I'infini qui
I’enveloppe. Notre esprit n’est pas une monade close; il est ouvert a I'extério-
rité infinie du phénomeéne, a la transcendance du monde, comme il ’est
d’autre part a I’exigence absolue de vérité, a la transcendance divine; et pas
plus que I'idée de ’absolu ne peut étre rejetée comme une fiction, sans que
cesse sa fonction normative, retirant ainsi toute valeur aux opérations de
’esprit, la représentation de I’extériorité ne peut étre, de son coté, repoussée
comme un phantasme de I'imagination, un horizon illusoire, sans arri¢re-fond
métaphysique. L’étendue s’impose a notre esprit par sa présence nécessaire; il
est impossible d’en imagniner la disparition, d’en supprimer en pensée la
moindre partie; mais pas plus qu’elle ne peut étre 6tée, I'étendue ne saurait
étre feinte, car aucune production de I'imagination, aucune fiction n’est pos-
sible, si ce n’est sur le fond de I’extériorité, toujours présente a la pensée.
L’espace ou nous apparaissent les objets ne peut étre regardé comme un
produit de 'imagination, car il est présupposé par toute fiction.

Cet exemple, auquel s’en pourraient ajouter d’autres, suffit & montrer
qu’une réflexion dialectique, s’appliquant a ’analyse non seulement du con-
tenu de la conscience, mais de son intentionalité, est capable de nous découvrir
notre relation, a ’absolu, a ’extériorité, voire a I'intersubjectivité. Ni la réalité
de Dieu, ni celle des objets, ni celle des autres sujets, n’est démontrable
analytiquement; elle s’impose cependant a notre esprit d’'une maniére indu-



A PROPOS DE LA THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE 57

bitable, a moins de renoncer a la signification de la connaissance et a sa
validite (ce n’est, en effet, qu’a travers 'intersubjectivité et les contradictions
qui s’y manifestent que s’ouvre la voie a la recherche de ’objectivité et de son
principe). I n’est donc pas vrai que tout ce qui excéde la compétence de la
démonstration, le domaine de I'analytique, échappe a I'investigation ration-
nelle, et qu’il ne puisse y avoir, par conséquent, de théologie philosophique.
«Il y a plus de choses au ciel et sur la terre», autrement dit dans le monde et
dans I’esprit, que dans les «anatomies» de la logique symbolique. La théologie
rationnelle nous découvre, dans une révélation naturelle, la relation de notre
conscience a un principe absolu, relation qui peut s’exprimer a d’autres
niveaux d’expérience, émotive, imaginative, poétique; mais la réflexion
rationnelle seule est capable de garantir I’authenticité de toute expérience de
cette sorte, comme de toute tradition, de toute révelation. C’est de ces diverses
formes d’expérience que la croyance religieuse regoit son animation, sa vie et
sa chaleur; mais c’est de la réflexion rationnelle qu’elle tire sa lumiére, indis-
pensable a sa préservation, dans les ténebres de notre temps.

Haec sat erit, divae, vestrum cecinisse poetam. ..

Voila, mon cher ami, ce que je tenais a vous dire, dans une lettre com-
mencée solennellement, comme une missive a un correspondant de Leibniz,
pour répondre a la sollicitation exprimée a la fin de votre conférence de
Fribourg.

Je ne me sens pas en désaccord avec vous, ayant écrit quelque part au sujet
d’Unamuno «que I'inquié¢tude religieuse est nécessaire a la vie de P'esprit».
Pour ce qui est de I'interprétation de I’argument ontologique, si je ne vous ai
pas convaincu, j’espére avoir du moins retenu votre attention, et j’oserais
méme vous demander si mes propos ne seraient pas de nature a intéresser la
Revue de théologie... et de philosophie.

Avec mes vifs remerciements et mon plus amical souvenir.

JOSEPH MOREAU

Cortaillod, le 15 septembre 1984

Mon cher Ami,

De la lecture que vous faisiez de mon article des Paradigmes de théologie
philosophique, ne pouvait résulter quune protestation de votre part: je vous
remercie de ’avoir formulée avec autant de force et de clarté. Elle m’a presque
convaincu, si bien que j’éprouve le besoin, sinon de me rétracter, du moins de
préciser mon propos.

Invité 4 participer & un ouvrage consacré a la théologie philosophique, je
me suis étonné que ce concept paraisse aller de soi et j’ai cédé ala tentation de



58 JOSEPH MOREAU

le contester. Ce faisant, je courais le risque inhérent a toute polémique, celui de
I'exces et de la partialité. J’ai passé outre, quitte a froler la provocation.

La theologie philosophique qui m’est le plus familiére est celle qui, plato-
nicienne ou augustinienne, place I'intelligence en symbiose avec la religion ou
la foi. J’éprouve moins de sympathie immédiate pour la démarche qu’on a
coutume d’appeler «scientifique» des auteurs qui appartiennent a la tradition
d’Aristote. De fagon significative, la religion ou la foi, chez eux, est avec
I'intelligence dans un certain rapport d’hétérogénéité. J'interroge cette altérité
dans laquelle j’apergois un aveu de modestie de la part de I'intelligence, mais
aussi une sorte de démesure, puisque I'intelligence tend a se suffire a elle-
méme dans le domaine qu’elle s’est taillé. L’intelligence me semble s’installer
de la sorte sur une pente qui la conduira a I'indifférence et a I’hostilité face a la
religion.

J’admets que la pensée occidentale, considérée dans son histoire et dans le
systéme qu’elle forme peut-étre, se caractérise en premiére approximation par
les trois états que sont le platonisme ou I’augustinisme, ’aristotélisme ou ses
versions chrétiennes, et ’occamisme, selon que raison et religion s’unissent, se
distinguent ou se séparent. Ces variations dans les rapports de la raison et de la
for s’expliquent par les changements qui interviennent dans la notion de
chacune d’elles. A tel changement dans la conception de I'une correspond
nécessairement tel changement dans la conception de 'autre, ce qui entraine
entre elles un rapport nouveau. C’est ce que j’al voulu suggérer dans ’article
qui fait suite a celui des Paradigmes et qui a paru dans la Freiburger Zeitschrift
fiir Philosophie und Theologie (1-2, 1984). L’age moderne est celui de la
séparation: c’est en elle que les figures contemporaines de la théologie trou-
vent leur condition de possibilité. Sans étre la forme en soi des rapports de la
religion et de la foi, la séparation résulte cependant de la dynamique réglée qui
fait passer ces rapports de leur premier état au troisieéme. Elle va de pair avec
I'image d’une raison qui s’oublie dans le formel ou I’expérimental, tandis que
la théologie, se détournant de cette raison stérile quand elle ne se laisse pas
séduire par elle, cherche d’autres voies, par exemple celles d’une raison pra-
tique, absolue ou historicisante.

(C’est dans cette perspective historico-systématique que j’énongais la these
de I'impuissance théologique de la raison toute seule. La raison théorique a
perdu son usage théologique quand elle s’est laissé capter par le calcul et
I’expérience sensible. De son c6té, la religion a cru devenir plus forte et plus
pure en rejetant la raison, alors qu’elle trouvait en elle le moyen de s’appro-
fondir, autant que la philosophie s’approfondissait par elle. Cessant d’assumer
une activité essentielle de la conscience, la religion 1’érigeait en rivale irré-
ductible, en attendant que cette adversaire apparente se transforme effective-
ment en ennemie mortelle.

Il semble inévitable que la religion sans la raison se retire dans un isolement
d’ou elle observe un monde qu’elle ne peut comprendre, pas plus qu’elle ne



A PROPOS DE LA THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE 59

peut se comprendre elle-méme, et que d’autre part, privée de sa dimension
religieuse, la connaissance se réduise a des techniques mentales exercant leur
emprise sur des domaines particuliers du sensible. La pensée raisonnable se
contente alors de ses constructions internes ou de ses succés extérieurs et
n’éprouve nul besoin de garantie et de fondement absolus. Cette absence de
support dernier lui parait cadrer trés bien avec la condition humaine précaire
et limitée, car I’existentialisme est contemporain du scientisme. Pour que la
pensée revienne de 1a a une autre conception du pouvoir de la raison, pour
qu’elle s'ouvre a une dialectique platonicienne ou kantienne, pour qu’elle
passe du Verstand a la Vernunfi, pour qu’elle trouve Dieu dans son inten-
tionnalité et qu’il s'impose a elle de fagon indubitable, il faut qu’elle accueille
en elle une autre dimension, qui n’est pas irrationnelle, mais dont la rationalité
n’apparait qu’a celui qui a ouvert les yeux.

C’est ainsi que "argument d’Anselme sera toujours contesté par ceux qui
n’entendent que les mots ou ne comprennent que ’abstraction conceptuelle.
L’esse in intellectu de I’Etre tel qu’on n’en peut concevoir de plus grand, pour
que I'argument fonctionne vraiment, doit se révéler comme étant la présence a
I’ame humaine d’un Dieu augustinien: le penser, c’est étre en contact avec lui,
toucher sa réalité avec les sens de 'esprit. Métaphysique religieuse s’il en est,
susceptible de figures diverses, allant du mysticisme spéculatif médiéval aux
philosophies modernes de la connaissance pour lesquelles Dieu fonde et
garantit le savoir.

Cette exigence d’absolu que la pensée trouve au fond d’elle-méme et qui
s’apparente a la réminiscence n’est perceptible qu’a une raison habitée par des
intentions qui fui sont communes avec la religion et que j’appellerai ration-
nelles aussi bien que religieuses. Quand Augustin distingue raison supérieure
et raison inférieure, la premiére concernant les vérités suprémes et 'autre le
calcul et 'expérience, il ne considére pas sans doute deux raisons, mais deux
niveaux d’exercice d’une seule et méme faculté de penser. Il en résulte un
langage ambigu, puisque la raison inférieure peut oblitérer la raison supérieu-
re, sans I'anéantir pour autant. La raison, disais-je, a la capacité de parler de
Dieu — ne serait-ce que pour poser les limites du discours qu’elle peut tenir
sur lui. Et j’ajoutais que cette capacité était passive, pour exprimer le fait que la
raison affaissée sur le raisonnement et le calcul est comme a distance d’elle-
méme et que, dans cet état, elle a besoin de la religion pour retrouver l'exigence
d’absolu qu’elle a en commun avec elle. Car la religion, méme repliée sur soi
dans un refus malheureux de 'intelligence, a encore le pouvoir de réveiller de
son sommeil la fonction supérieure de la raison. Si bien que I'impulsion qui
semble venir d’ailleurs pour rendre la raison a elle-méme lui vient encore
d’elle-méme, s’il est vrai que dans la raison supérieure, souvent cache et non
conscient de soi, réside ce fond commun ou religion et raison s’enracinent
au-dela de leur apparente diversité.

Dans ces conditions, vous me permettrez peut-étre de penser que je ne suis



60 JOSEPH MOREAU

pas non plus en désaccord avec vous. J’approuve et j’admire I’exigence d’ab-
solu que vous placez au fond de nous-mémes et au cceur de toute philosophie
digne de ce nom. Je crois qu’'elle y est en effet, méme si je crois aussi que la
religion s’y trouve en méme temps. Je vous sais gré d’avoir obéi au mouve-
ment généreux qui vous portait a m’écrire et je vous prie de recevoir, mon cher
Ami, 'expression de mon dévouement respectucux.

FERNAND BRUNNER



	Débat : à propos de la théologie philosophique

