Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : une théologie philosophique est-elle possible?
Autor: Schouwey, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 45-52

ETUDE CRITIQUE

UNE THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE
EST-ELLE POSSIBLE?*

JACQUES SCHOUWEY

Il serait prétentieux de vouloir répondre a une telle question dans 'espace
d’'une modeste note critique qui n’a d’autre but que de soulever le probléme en
référence aux positions adoptées par quelques philosophes des universités
romandes. Il ne saurait ¢galement étre question de résumer ici et de discuter
chaque contribution!, Ces préliminaires énoncés, nous pouvons poser la
question: une théologie philosophique est-elle possible?

[. Pour FERNAND BRUNNER, 4 qui incombe la responsabilité d’ouvrir? la
discussion, la question est celle de «la présence en nous d’une raison qui,
dissociée de la religion, porterait naturellement, quoique partiellement sur
Dieux. (p. 10) Une bréve enquéte historique révele que, dés I’Antiquité, il v a
des philosophies inséparables de la religion. La thése de Brunner s’énonce
alors: toute philosophie qui parle de Dieu est de celles-1a, parce que la religion
incite la raison a parler de Dieu, elle qui sans cela ne se livrerait pas a ce
discours. La raison seule est donc impuissante a concevoir une théologie:
Brunner cite a ’appui de sa thése le contexte «post-théologique» qui soumet
les démonstrations de I’existence de Dieu a la thérapeutique de 'analyse du
langage et qui, cela accompli, le langage débarrassé de son «usage aberrant et
superflu» (p. 18), n’a plus rien a dire. Il manque a cette époque une dimension
pour comprendre les raisonnements relatifs a Dieu, celle de I'expérience qui

* L'Université de Fribourg a organisé un symposium en I'’honneur du Rvd Pére
Marie-Dominique Philippe op, tenu les 8 et 9 juin 1982 et dont le théme fut celui de la
possibilité d’une théologie philosophique, théme cher au professeur que I'on honorait.
Les diverses conférences ont été réunies en un volume: Paradigmes de théologie phi-
losophique, publié sous la direction de OTFRIED HOFFE et RUEDI IMBACH. Editions
Universitaires, Fribourg 1983, 219 p.

I Deux sortes de contributions nous semblent en effet constituer I'ouvrage d’hom-
mage au Pére Philippe: a) celles qui résument et rappellent I'euvre ou la pensée d'un
participant au colloque ou d’un grand philosophe, celles donc qui relévent de I'histoire
de la pensée; b) celles qui ouvrent une voie de recherche et présentent une hypoyhésc
nouvelle. Les deux genres ont leurs droits respectifs et leur place dans un tel recueil. Ce
sont surtout les secondes que nous voulons examiner.

 Existe-1-il une théologie philosophique?, p. 9-20.



46 JACQUES SCHOUWEY

donne a ces raisonnements leur contenu. Mais si la raison seule ne suffit pas
pour parler de Dieu, il serait erroné de croire ou d’affirmer qu’elle n’en peut
absolument pas parler; ce serait tomber dans le scepticisme ou le fidéisme. La
raison, qui ne se mesure pas a la condition humaine finie (p. 19) mais est
ouverte sur 'univers et sur Dieu, «n’éprouve la plénitude de sa nature et de
son opération que sous la stimulation de la religion». (p. 19) En conclusion,
Brunner dit que s’il n’y a pas a ses yeux de théologie philosophique, c’est parce
que «toute théologie est a la fois théologique et philosophique». (p. 20) L’in-
telligence et le cceur exigent unité lorsque ’absolu révele sa présence.

L’augustinisme redivivus icl proposé a le mérite de nous faire sentir I'unite
humaine, au-dela des différentes fonctions cognitives. L’homme croit et pen-
se; 1l croit en pensant (le fond sur lequel s’¢labore sa pensée est objet de foi, de
confiance); il pense en croyant (croire n’est pas une attitude servile d’obéis-
sance passive, mais un acte réfléchi de confiance).

II. L’article du Pere PHILIPPE? résume, en quelques pages fort claires, 1’en-
semble de son enseignement sur Aristote: /a philosophie premiére est théologie
et sagesse. C’est ce qu’il voudrait montrer. La philosophie premiére rencontre
deux sortes de difficultés; a) toute science est considération d’un genre d’étre;
or I’étre n’est pas dans un genre, il ne saurait donc étre le sujet d’une science;
b) une telle science ne saurait étre identique a la théologie, car elle considé-
rerait ’Etre commun, universel, alors que la théologie s’occuperait de I’Etre
singulier, premier, absolu. (p. 22-23) De I’analyse de ces difficultés doit résul-
ter la possibilité ou I'impossibilité d’'une théologie philosophique.

C’est par la recherche des principes propres qu’une connaissance est scien-
tifique, pour Aristote. Cette recherche, en métaphysique, consiste a trouver le
ti esti de V'ousia (cf. livre Z de la Métaphysique). Si le ti esti de 'ousia est
identique au ti esti to on, 1l serait faux d’affirmer I'identité de I’ousia et du on;
cette distinction permet de comprendre que la «science du 7 on héi on n’est
pas limitée aux réalités que nous expérimentons, mais qu’elle peut s’élever
jusqu’a considérer, contempler les substances séparées». (p. 23) Le passage de
la philosophie premiére a la théologie est donc celui de la considération de la
substance a la considération de la substance premiére; et, pour Philippe,
refuser ce passage au nom du contexte contemporain, c’est oublier la tiche
essentielle du philosophe qui consiste, non a justifier ce que les contemporains
pensent et disent, mais a dire a tous ce qu’est ’homme, ce qu’il doit €tre, ce que
peut étre le bonheur. (p. 26) L’auteur conclut en affirmant la nécessité de

3 Philosophie premiére, théologie et sagesse, selon Aristote p. 21-31. On pourrait
regretter que I'auteur n’ait pas consacré son analyse aux cinq voies de Saint Thomas —
qui est le grand absent de ces conférences — ; mais peut-étre cela est-il di au fait que le
Pére Philippe voit en Saint Thomas plus un théologien qu’un philosophe. Il n’en reste
pas moins que les cing voies sont d’authentiques voies philosophiques.



UNE THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE EST-ELLE POSSIBLE? 47

redecouvrir ce qu’il y a de premier et de radical dans la vie de la pensée, et en
rappelant, a ce sujet, le role capital joué par Heidegger et Maritain. (p. 29)

Cette lecture suffit-elle & justifier le dépassement de la métaphysique dans
la théologie? Il nous semble que le probléme de I'unité du savoir métaphy-
sique n’est pas vraiment garanti. Le passage de la substance a la substance
premiere est admis sans étre vraiment justifié. Ne faudrait-il pas d’abord
trouver un lien entre substance et substance premiére? Un examen des cha-
pitres G 2 et E I de la Métaphysique permettrait, croyons-nous, une justifi-
cation de ce passage®. L'étant se dit de multiples fagons, mais toujours par
rapport a un premier: la substance (G 2). La cohérence interne de la pensée
aristotélicienne repose sur l'utilisation analogique d’une découverte logique:
dans les Carégories, Aristote découvre en effet que, dans le langage, les grandes
attributions se disent toutes par rapport a un premier, la substance ou sujet de
la phrase. En Physique, le devenir est justifié par la présence d’un sujet ou
d’une substance apte a posséder une qualité. En Métaphysique aussi, au-dela
de toute modalité particuliére, il y a un premier par rapport auquel tout le reste
est dit: /a substance. Comment alors passer de métaphysique en théologie?
L’analogie peut se développer ainsi: de méme que, pour les différents étres il y
a des substances, principes de ces étres, de méme il doit y avoir une Substance
quijoue a I’égard des différentes substances le role que celles-ci jouent a I'égard
des accidents.

ITI. ANDRE DE MURALT offre un texte trés long, d’une stre ¢rudition, mais
d’une lecture difficile en raison notamment d’un important appareil de notes>.
L’ceuvre d’Occam présente un nominalisme terminaliste qui ferme la porte a
la théologie philosophique «ex puris naturalibus», condamnant ainsi ’entre-
prise de Saint Bonaventure, Saint Thomas et Duns Scot. En référence cons-
tante a Saint Augustin, Occam manifeste son désaccord avec ce maitre dont il
se sert quand il en a besoin. De Muralt cherche a montrer que la théorie
occamienne de I'idée n’est pas une interprétation de la pensée augustinienne,
mais une métaphysique radicalement nouvelle. (p. 38-39) La proposition
fondamentale de la théologie philosophique d’Occam s’énonce ainsi: Dieu est
un de toutes les maniéres. (p. 39) Mais si Dieu est absolument un et si, a
I'inverse, les noms prédiqués de lui sont divers (re et ratione), que signifie le
langage du théologien ? Les attributs qu’il donne a Dieu ne sont-ils pas de purs
synonymes? Ils risquent alors de ne rien signifier. Occam évite cet écueil par sa
théorie des synonymes, et ouvre ainsi la voie a une réponse possible: Pour
qu’il y ait synonyme, il faut deux conditions:

4 Nous nous référons partiellement ici 4 une thése émise par RUEDI IMBACH dans un
cours d’ontologie a I'Université de Fribourg, semestre d’hiver 1976-1977.
5 La théologie occamienne de 'idée, p. 33-97.



48 JACQUES SCHOUWEY

a) dans le signifié, il ne doit y avoir ni distinction ni non-identité.

b) il ne doit y avoir aucune diversité quant au mode de signifier.

Pour Occam, la premiére condition est essentielle, en sorte que «la non-
synonymie ne peut donc provenir formellement que de la connotation, et ne
requiert pas nécessairement ['unité du mode de signifier». (p. 40-41) Appli-
quant cela aux attributs divins, il est possible de dire: en Dieu, il y a distinction
des noms signifiants, mais unité absolue du signifié. Si, en Dieu, il y a unité,
par rapport aux créatures en qui se manifestent les diverses puissances que les
theéologiens attribuent nominalement a Dieu, il y a diversité. (p. 40-41) L’ana-
lyse occamienne terministe du langage théologique «évacue la substance
meétaphysique de ce qui est signifié¢ par celui-ci» (p. 43) et divise ainsi radi-
calement «le langage de la raison de I'intelligence de la foi». De Muralt se
demande si quelqu’un a réussi dés lors a réunir ces deux aspects; il voit en
Occam le premier philosophe logicien positiviste.

La dissociation de la raison et de la foi ne risque-t-elle pas de reléguer la
raison au domaine technique et d’ouvrir la voie a un mysticisme sans fonde-
ment véritable? Ne risque-t-on pas, si I’on suit Occam, d’en arriver a la
position de Wittgenstein: «Ce dont on ne peut parler, il faut le taire»?¢ et
d’exalter soit la raison soit le c6té irrationnel de la personne, sans voir ['unité
que celle-c1 constitue?

IV. RUEDI IMBACH consacre son étude a «souligner quelques aspects d’une
des plus importantes mutations dans la conception de Dieu, celle qui explique
au moins partiellement la genése de la pensée dite moderne.» (p. 99) La
naissance du nouveau dans la pensée moderne peut étre interprétée comme
une réaction; c’est ce que I'auteur voudrait montrer en analysant le courant
théologique qui interpreéte le sujet absolu comme volonté, et qui va de Guil-
laume d’Occam a Descartes. Sa thése est alors la suivante: Montaigne, auteur
guére impliqué dans la problématique théologique, refléte cependant la tra-
dition de I’'absolutisme théologique et provoque la réaction de Descartes et
Spinoza. (p. 100) La lecture proposée de I’histoire des idées, et en particulier
du texte des Essais, I’Apologie de Raymond Sebond, s’inscrit dans le contexte
qui tend a montrer une corrélation essentielle entre la conception de Dieu et
celle de 'homme: /'essence de la théologie est I'anthropologie. (p. 100) En ce
sens, I’histoire de la théologie philosophique révele, a c6té des diverses con-
ceptions de la divinité, «différentes fagons d’interpréter I’énigme qu’est
I’homme pour '’hommew». (p. 101)

L’Apologie est le texte de philosophie sceptique le plus important du XVI¢
siécle; c’est un véritable «playdoyer en faveur du scepticisme pyrrhonien»

® LuDWIG WITTGENSTEIN — Tractatus logico-philosophicus, trad. fr. Klossowski,
Paris 1961, p. 177.

7 Et toutefois nostre outrecuidance veut faire passer la divinité par nostre estaminé,
p. 99-119.



UNE THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE EST-ELLE POSSIBLE? 49

(p- 101), mais en méme temps une apologie de la théologie rationnelle. Si I’on
veut résumer les grandes idées que Montaigne énonce au sujet de la connais-
sance que '’homme a de Dieu, on pourrait dire que tout discours humain sur
Dieu n’est que projection, car aucun étre ne peut franchir les limites de son
propre horizon; par conséquent: I'attribution des propriétés transcendentales
n’est qu’un gonflement de ['homme, jamais une connaissance de Dieu. (p. 105)
Imbach interprete ce rejet comme [’inversion de I'argument anselmien. Mais
'apport véritablement novateur d’Imbach réside dans la thése selon laquelle
les paroles de Montaigne au sujet des opinions humaines touchant la religion
«sont une réminiscence de la conception du dieu du nominalisme». (p. 107)
C’est, en effet, la premiére fois qu’on propose de lire Montaigne a I’aide des
conceptions nominalistes médiévales. Etayant sa thése sur deux textes rela-
tivement longs de I’Apologie (I1, 12; 504-505), 'auteur montre que /induction
thomiste, le passage de I’effet a la cause, de I'ordre du visible et connaissable a
son auteur possible, est condamnée du fait que la toute-puissance divine peut
transgresser les lois a tout moment.

Mais il y a plus: Imbach propose, en s’étonnant a bon droit que cela n’ait
pas déja été remarqueé par les «interprétes savants de Montaigne» (p. 108), de
lire ces textes de I’Apologie a la lumiére de la distinction scotiste entre deux
puissances divines: potentia ordinata et potentia absoluta, distinction qui fait
qu’un étre doué de volonté et d’intelligence peut agir selon une loi ou contrai-
rement a cette loi; cette distinction, reprise et radicalisée par Occam, révéle la
toute-puissance divine qui agit par volonté libre, souveraine et inconnaissa-
ble. En ce sens, on peut parler d’absolutisme théologique. (p. 109) Deux autres
textes de Montaigne (II 12; 508-509) transforment I’hypothése en preuve: les
Essais témoignent d’une tendance latente a I’absolutisme théologique, avec
cependant une inversion par rapport au nominalisme: si celui-ci visait, par
une exaltation de Dieu, a I’humiliation de ’homme, Montaigne aboutit 4 une
affirmation de ’'homme, de I'individu dans son individualite.

Cette étude conclut, en définitive, a 'impossibilité d’'une théologie philo-
sophique, puisque le sujet et ’'objet de la théologie sont identiques: "homme.
En dépit du profond intérét que nous portons a cette recherche, nous posons
tout de méme une question: la réduction de la théologie a I'anthropologie
n’est-elle pas un produit de la philosophie moderne et contemporaine, qui fait
de ’lhomme le centre de la réflexion, pour ne pas dire de I'univers? En d’autres
termes: la raison humaine ne fait-elle que se projeter dans un univers idéal
auquel elle aspire sans jamais y parvenir, ou lui est-il possible de reconnaitre
vraiment 1’existence d’un étre transcendant qui ne serait pas une projection
anthropomorphique, mais que le langage humain ne pourrait que désigner a
l'aide de ses faibles expressions limitées?

Ruedi Imbach donne une ébauche de réponse lorsqu’il dit que, si I'essence
de la théologie est ’anthropologie, ce n’est pas au sens «naif et immeédiat» que
Feuerbach donne a cette expression, mais dans le sens d’une corrélation



50 JACQUES SCHOUWEY

essentielle entre la conception de Dieu et celle de ’homme. Ceci reste a
préciser, et gageons que I'auteur précisera sa pensée sur ce point.

V. L’idée interessante du texte de PHILIBERT SECRETAN® réside dans ’analyse
qu’il propose de la «théorie du salut sans la grace», qui serait, chez Spinoza,
une voie de sagesse confiant a la connaissance et a la pensée toute I’expérience
mystique dont rend compte ’Amour intellectuel. (p. 140) L’expérience men-
tale, telle que la congoit Spinoza, n’a rien de commun avec ’expérience
psychologique ni avec I’expérience mystique. (p. 141) Aux yeux de 'auteur,
Spinoza ne tente plus de concilier foi et raison — comme font les médiévaux
— mais d’opérer dans le concept de sagesse la syntheése du savoir rationnel et
de la relation mystique, (p. 136)

L’intérét de cette étude, nous le trouvons surtout dans le rapprochement de
Nietzsche et de Spinoza: Secrétan voit en effet un lien entre ces penseurs, en ce
qui concerne la morale du maitre. Les notions nietzschéennes de puissance, de
création des valeurs, consonnent avec I'idée spinoziste d’'un Désir qui déter-
mine ce qui est bien. (p. 138-139) Il cite a 'appui de sa thése une carte de
Nietzsche a son ami Franz Overbeck, datée du 30 juillet 1881, que voici:

«Je suis trés étonné, absolument ravi! J’ai un précurseur, et lequel. Je connaissais

Spinoza a peine: que j’en al maintenant le béguin est un «acte de I'instinct». Non

seulement sa tendance générale est semblable a la mienne — faire de la connaissance

I'affect le plus puissant —, je me retrouve dans cing points centraux de sa doctrine, ce

penseur le plus abnorme, le plus solitaire m’est proche en ceci: il nie le libre-arbi-

tre —; les fins — ; 'ordre moral du monde — ; ce qui n’est pas ¢goiste — ; le mal —;
méme si les différences sont immenses, elles résident dans I’écart du temps, de la
culture, de la science. In summa: ma solitude ... est pour le moins maintenant

partagée.» (p. 140)

L’ceuvre de Spinoza est un projet philosophique qui s’oppose a la fois aux
prétentions du «rationalisme positiviste et du psychologisme» et aux «mys-
teres d’une religion révélée». (p. 141)

VI. Une des contributions qui nous a paru intéressante, parce qu’inattendue,
est celle de Guipo KUNG?. Constatant I’'absence d’une /ogique de la théologie,
l’auteur se référe a I’ceuvre de pionnier de J. M. Bochenski!? et élabore une
thése a partir du modéle proposé par ce dernier. Au modéle classique de
justification épistémologique — justification directe par I'intuition ou justifi-
cation indirecte par le raisonnement — Kiing voit un avantage: celui de laisser
une place pour des actes de foi, qui ne sont pas tout a fait irrationnels, puisque
I’homme peut formuler «certains critéres qui décident de la rationalité d’une

8 Du salut sans la grdce, p. 121-142.

9 Un nouveau modéle de la justification épistémiologique des affirmations théologi-
ques, p. 187-200.

10 The Logic of Religion, New York 1965.



UNE THEOLOGIE PHILOSOPHIQUE EST-ELLE POSSIBLE? 51

décision risquée». (p. 189) La justification par une confiance personnelle
dépasse deja le modele classique, car, méme mise sous forme de justification
classique, 1l n’en reste pas moins que la confiance personnelle qu'un enfant —
puisque c’est lui qui fait confiance a ses parents ou éducateurs, et qu’il en va
ainsi dans le domaine religieux comme dans celui de la simple sphére de
I'existence quotidienne — place en ceux qui s’occupent de lui, ne repose pas
sur une enquéte statistique, mais sur une intuition. C’est a ce niveau que se
situe 'intervention du nouveau modéle: a la suite de Husserl, il ne faut pas
voir dans l'intuition un mode de connaissance infaillible; aux tentatives
classiques, partant d’un solipsisme, de démonstration de I’existence du monde
extérieur, d’autrui, de Dieu, la nouvelle conception épistémiologique oppose
cette autre qui affirme que «I’homme est dés le début orienté naturellement
vers les choses physiques, vers autrui, vers Dieu.» (p. 195)

Le «savoir» religieux s’intégre ainsi dans I’ensemble du savoir humain,
puisque la transcendance divine n’est qu’une transcendance parmi d’autres, et
que toutes ces transcendances correspondent a un «¢largissement successif de
ce qu’on choisit d’appeler I'immanence:

transcendance
divine

consclence autrui

solipsiste choses

physiques

«Les termes «immanent» et « transcendant» sont des termes relatifs: ainsi
les choses physiques et autrui sont transcendants par rapport a I'immanence
de la conscience solipsiste, mais ils sont immanents par rapport a la trans-
cendance divine.» (p. 195)

Cette recherche présente le mérite de tenir compte de deux courants phi-
losophiques contemporains que I’on a souvent tendance a opposer: la phe-
noménologie husserlienne et la philosophie du langage de type analytique, et
ouvre ainsi une voie nouvelle de réflexion philosophique qui ne s’enferme ni
dans le pur mysticisme ou sentimentalisme éthico-religieux ni dans la froide
rationalité ou logicité de la pure analyse du langage, mais saisit la nécessaire
complémentarité de la rigueur logique et de I'attitude de confiance.

Nous émettrons une réserve quant a la conception de la transcendance:
dans le modéle ici proposé, ne nous trouvons-nous pas en presence d’une
transcendance tronquée, relative, émaciée, qui ne saurait étre le Dieu de la



52 JACQUES SCHOUWEY

tradition chrétienne, le Dieu des Evangiles? Le schéma des transcendances ne
désigne-t-il pas une forme de panthéisme ou de panenthéisme?

VII. Toute reponse est une question qui nous interpelle. A la question «une
théologie philosophique est-elle possible ?» plusieurs réponses, venues d’ho-
rizons philosophiques différents, ont été proposées. Nous n’en avons présenté
et discuté que quelques-unes; ici prend fin la recension, ici aussi commence la
question.



	Étude critique : une théologie philosophique est-elle possible?

