Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1985)

Heft: 1

Artikel: Henry Corbin : philosophe de la religion
Autor: Basset, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 17-31

HENRY CORBIN: PHILOSOPHE
DE LA RELIGION*

JEAN-CLAUDE BASSET

«Hérétiques de toutes les religions, unissez-vous!». C’est par cette phrase
d’Henry Corbin lors d’une visite a son ami Denis de Rougemont! que ce
dernier évoque le cheminement de celui qui a renouvelé la connaissance de la
philosophie iranienne et du shi’isme. Henry Corbin a toujours été un défen-
seur acharn¢ du «choix personnel d’une opinion» contre toutes les ortho-
doxies; lui-méme protestant, il a consacré sa vie a ces hérétiques de I'Islam
officiel que sont les soufis, les shi’ites et les philosophes. Pourtant au terme
d’hérétique il préférait celui d’ésotérique ou de gnostique, de peur que I’hérésie
ne soit érigée en nouvelle orthodoxie. Lui-méme se considérait comme théo-
sophe, héritier et continuateur d’une quéte métaphysique unissant philoso-
phie et théologie.

Nous avons connu les Corbin lors de leur dernier séjour a Téhéran a
I’occasion de rencontres privées, de son cours a I’Académie de Philosophie et
de conférences. H. Corbin a attiré I’attention du jeune pasteur que j’étais sur
un penseur iranien du XVII¢ siécle, Ahmad "Alawi, en dialogue avec un
missionnaire chrétien; joignant le geste a la parole il m’a remis la photocopie
d’un manuscrit de cet auteur. Les événements m’ont fait quitter I'Iran pour
d’autres horizons, la photocopie est toujours la! Et je dois & des amis ismaé-
liens? ’occasion de rendre hommage a ’ceuvre de Henry Corbin a travers un
apergu des €tapes de son parcours d’homme et de chercheur, des principaux
axes de ses écrits et de sa contribution tant a la philosophie qu’a I’histoire des
religions et a la théologie.

I. PARCOURS

Tous ceux qui ont connu Henry Corbin ont été frappés par ’étendue de sa
culture et la diversité de ses centres d’intérét; orientaliste et germaniste, phi-

* Texte remanié d’un exposé fait lors du « Premier Séminaire sur la pensée ismaé-
lienne et comparée», Chantilly (Paris) 21-23 mai 1983.

UIn Henry Corbin, Cahier de I’Herne, n°® 39, Christian Jambet (¢d.), p. 298-303; C.
JAMBET est I'auteur d’une remarquable étude : La Logique des Orientaux, Henry Corbin
et la science des formes, Paris, Le Seuil, 1982.

*M" A. Rahmatoullah et la Société d’Etudes Ismaéliennes (Paris).



18 JEAN-CLAUDE BASSET

losophe mais aussi théologien et philologue, son érudition était au service
d’une méme quéte spirituelle quil’a conduit de Heidegger a Suhrawardi?, de la
philosophie occidentale a la théosophie orientale, du protestantisme au
shi’isme, sans renier ses origines.

a) Racines

Neé a Parisle 14 avril 19034 Henry Corbin suivra I’enseignement catholique
jusqu’a la licence en philosophie de I'Institut Catholique de Paris. En 1923 il
¢tudie a I'Université de Paris et, deux ans plus tard, suit les cours d’Etienne
Gilson dont il gardera « un souvenir éblouissant» et fera plus tard le modéle de
son enseignement. C’est a la suite d’un cours sur «l’avicennisme latin au
Moyen-Age» que E. Gilson I’encourage a apprendre I’arabe. A I’Ecole des
Langues Orientales, Henry Corbin, qui n’entreprend jamais rien a moitié,
ajoute a I’arabe le persan et le turc ainsi que deux années de sanscrit. Diplomé
de cette école en 1928 il entre a la Bibliothéque Nationale, département des
manuscrits.

En 1929 Henry Corbin rencontre Louis Massignon a qui il succédera plus
tard a la direction des études islamiques a I’Ecole Pratique des Hautes Etudes.
Louis Massignon lui remet alors une lithographie de I’ceuvre maitresse de
Suhrawardi, « Hikmat al-Ishraq: La théosophie orientale», une invitation a
laquelle le jeune chercheur saura répondre.

Tandis qu’il suit les cours de Louis Massignon, Etienne Gilson, Emile
Benveniste, Alexandre Koyré et Henri-Charles Puech, Henry Corbin se lie
d’amitié avec Denis de Rougemont pour fonder avec quelques autres dont le
pasteur Roland de Pury? la revue Hic et Nunc d’inspiration barthienne qui
oppose a Descartes: « Cogitor ergo sum». En 1932, H. Corbin traduit 'opus-
cule Die Not der evangelischen Kirche de Barth qu’il rencontre a plusieurs
reprises en Allemagne. Si H. Corbin s’éloigne du Barth de la dogmatique, il
reste fideéle a Luther dans une série de conférences a I’Ecole Pratique des
Hautes Etudes consacrées a ’herméneutique luthérienne®. Beaucoup plus
tard, en 1964, il établira le lien entre le luthéranisme mystique de Swedenborg
et 'ismaélisme’.

3 H. Corbin a eu 'occasion de s’expliquer sur son itinéraire dans un entretien avec
Ph. Nemo intitulé « De Heidegger a Sohrawardi» publié dans /"Herne, p. 23-37.

4 Pour plus de détails sur la vie de H. Corbin, on se référera utilement au «Post-
scriptum a un entretien philosophique» L ’Herne, p. 38-56 ainsi qu’aux « Repeéres bio-
graphiques» id., p. 15-20.

5Cf. R. STAUFFER, «Henry Corbin Théologien protestant» in L’'Herne, p. 186-
191.

6 Paru sous le titre « Misére et grandeur de I'Eglise évangélique» in Foi et Vie 39
(1932). A signaler aussi I’article de H. Corbin, « La Théologie dialectique et I’histoire» in
Recherches philosophiques 3 (1934), p. 250-284.

7Sous le titre « Herméneutique spirituelle comparée» (I Swedenborg- II Gnose
ismaélienne) in Eranos Jahrbuch 1964, p. 71-176.



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 14

Pourtant Henry Corbin a d’abord été connu comme le premier traducteur
en France de Heidegger; en 1930 il fait une premiére visite a Marburg ou il
rencontre Rudolf Otto et Rabindranath Tagore; aprés d’autres sé¢jours en
Allemagne, une année a Berlin (1935-36) lui permet de mettre au point une
seérie de traductions de Heidegger qu’il soumet au philosophe, a Fribourg en
Brisgau, et fait paraitre en 1939 sous le titre « Qu ‘est-ce que la métaphysique ?».
Comme il s’en est expliqué?®, Henry Corbin a été séduit par ’herméneutique
heideggérienne posant la distinction entre I’Etre et ’Etant, une clé d’interpreé-
tation qu’il retrouve, a un autre niveau, chez les philosophes iraniens et
d’abord Suhrawardi.

b) Peélerin de 'Orient

En 1939 Henry Corbin est chargé de répertorier et de photocopier les
manuscrits de Suhrawardi épars dans les bibliothéques d’Istanbul en vue
d’une édition critique. Il part donc avec Stella Corbin-Leenhardt qu’il a
épousée six ans plus tdt et qui sera, toute sa vie, son étoile et sa fidéle com-
pagne. Le séjour prévu de six mois dure six années d’isolement a I'Institut
frangais d’Istanbul mis en veilleuse du fait de la guerre. Six années qu’Henry
Corbin met a profit pour étudier Suhrawardi, rien que Suhrawardi, tout
Suhrawardi, a 'ombre de Sainte Sophie dont il dira qu’elle fut pour lui le
temple du Graal®.

En 1945, quand les circonstances le permettent, H. Corbin quitte Istanbul
pour ce qu’il appelle «son pays d’élection», I'Iran, patrie de Suhrawardi. Situé
entre le monde arabe et le sous-continent indien, I’Iran était resté quelque peu
oublié¢ des orientalistes. Ce premier séjour sera suivi de beaucoup d’autres
durant une période de 33 ans. H. Corbin y retrouve d’anciens étudiants ira-
niens rencontrés a Paris et fait de nouvelles connaissances; pourtant lorsqu’il
parle de philosophie iranienne ce n’est pas sans provoquer surprise et scep-
ticisme chez ses interlocuteurs qui, obnubilés par I'Occident, semblent avoir
oublié jusqu’a I’existence d’une telle philosophie. De la nait le grand projet
pour la réalisation duquel H. Corbin n’épargnera ni son temps ni son énergie, a
savoir restituer aux Iraniens leur propre patrimoine philosophique. Dans
cette perspective, H. Corbin fonde en 1947 le « Département d’iranologie» de
I'Institut frangais a Téhéran, qu’il dirige de nombreuses années. Deux ans plus
tard parait le premier volume de la « Bibliothéque iranienne», qui aujourd’hui
en compte plus de vingt. Au cours des années, H. Corbin élargit son cercle
d’amis et de relations en Iran; parmi les rencontres les plus notoires, il y a lieu
de mentionner Shaykh Ab(’l-Qdsem-Khan Erbrahimi, surnommé «Sarkar

A

Aghd» 19, cinquiéme successeur de Shaykh Ahmad Asha’i fondateur de la
 «De Heidegger a Sohrawardi», art. cité, p. 28 ss.
? «Post Scriptum», art. cité, p. 46.

10 Voir les pages que H. Corbin a consacrées a « Sarkar Agha» in En Islam iranien,
Paris 1974, vol. 4, p. 248 ss.



20 JEAN-CLAUDE BASSET

communauté shaykhie; en 1960 H. Corbin s’entretient avec un théologien
réputé de Qom, Allima Tabataba’i et en 1970 il rend visite au professeur
Ashtiyani de Mashad avec lequel il projette la publication d’une « Anthologie
des philosophes iraniens depuis le X VII® siécle jusqu’a nos jours» !!. Lorsque
sonne I’heure de la retraite, en 1974, H. Corbin est accueilli par la nouvelle
Académie Iranienne de Philosophie que dirige alors S. H. Nasr!2. En 1977
enfin, il est invité par son ami Dariush Shayegan du Centre Iranien pour
I’Etude des Civilisations, a participer a un colloque dont le théme résume
I’enjeu de sa vie: «L’'impact planétaire de la pensée occidentale rend-il pos-
sible un dialogue réel entre les civilisations?» .13,

c) Maitre en Occident

Méme s’il a été coupé de I’Occident pendant plusieurs années, H. Corbin ne
s’en désintéresse nullement et sa quéte de I’Orient vise moins 1’Orient géo-
graphique que le p6le mystique, I'illumination intérieure par opposition a
I’obscurcissement que représente en Occident la perte de sens au profit de
’esprit positif et de la sécularisation. En fait, H. Corbin est appelé a partager
son temps entre Paris et Téhéran dés 1954, lorsqu’il succede a Louis Massi-
gnon dans la chaire d’islamisme de I’Ecole Pratique des Hautes Etudes. Usant
de la liberté de cette institution, H. Corbin approfondit et développe au fil des
ans ses études iraniennes au point qu’on a pu lui reprocher d’en avoir fait une
chaire de shi’isme. S’inspirant de E. Gilson, il traduit et commente chaque
année devant ses étudiants des textes arabes ou persans issus du shi’isme
iranien, du soufisme ou de I'ismaélisme 4, Comme le réglement I’y autorise,
H. Corbin poursuit cet enseignement stimulant pour le maitre et les éleves
au-dela de la limite d’age et passe chaque année 4 mois a Téhéran.

Il ya encore deux autres lieux ou H. Corbin a tenté de réconcilier I'Orient et
I’Occident, la spiritualité et la rationalité, la théologie et la philosophie. C’est
d’abord le «cercle Eranos» qui réunit chaque année sur les bords du lac
Majeur des chercheurs de différentes disciplines autour d’une série de confé-
rences ou, selon la formule de H. Corbin, chaque auteur traite de «ce qui lui
parait essentiel pour I’homme a la quéte de la connaissance de soi-méme».
Invité pour la premiére fois en 1949, H. Corbin n’y donnera pas moins de 25

Il Trois épais volumes parus a ce jour avec chaque fois une abondante introduction
en frangais de H. Corbin, introductions rééditées sous le titre La Philosophie iranienne
islamique aux XVII¢ et XVIII€ siécles, Paris, Buchet-Chastel. 1981.

12 Hossein Nasr est 'éditeur des Mélanges offerts a Henry Corbin, Téhéran/Montréal
1977 et 'auteur d’un long article: « Henry Corbin : The Life and Works of the Occidental
Exile in Quest of the Orient of Light» in Sophia Perennis 3, 1977, p. 88-131.

13 Actes du colloque publiés sous le méme titre par Berg International, Paris
1979.

4 Voir le rapport de ses cours dans ’Annuaire de 'E.P.H.E., Sections des Sciences
religieuses, 1955 a 1977.



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 21

contributions dont plusieurs deviendront des livres!s. Il y cotoiera notam-
ment C. G. Jung, G. Sholem, Mircea Eliade; il parlera avec émotion de I’esprit
unique de cette communauté a la fois scientifique et humaine'¢. Enfin, en
1974, H. Corbin qui a toujours été animé par I’esprit de la chevalerie mystique
telle qu’on la trouve dans la quéte du Graal en Occident et dans les épopées
similaires en Orient, fonde I'Université Saint-Jean-de-Jérusalem!” qui n’en-
tend étre ni une société de philosophie ni une faculté de théologie mais un
«centre de recherche spirituelle comparée». Philosophes mais aussi histo-
riens, théologiens se retrouvent pour renouer avec la tradition mystique de
I’Orient et de I'Occident par dela tous les dogmatismes et tous les nihilis-
mes.

Le 7 octobre 1978 mourait Henry Corbin qui avait choisi ces versets du
Psaume 27: «Je demande a I’Eternel une chose que je désire ardemment; je
voudrais habiter toute ma vie dans la maison de I’Eternel, pour contempler la
magnificence de I’Eternel et pour admirer son Temple».

II. GEUVRE ECRITE

Il n’est pas question d’évoquer ici I'ensemble de I’ceuvre monumentale
laissée par H. Corbin et qui demande a étre explorée et méditée, quelque 250
titres d’articles et de livres!® sans compter I'ceuvre manuscrite. Nous nous
contenterons de rappeler quatre domaines ou la contribution d’H. Corbin a
¢té et demeure décisive, respectivement Suhrawardi, le shi’isme iranien, le
soufisme et I'ismaélisme.

a) Suhrawardi

C’est Suhrawardi ! qui a décidé de la vocation scientifique et spirituelle de
H. Corbin et qui ne le quittera plus. Non seulement H. Corbin se trouve des
affinités platoniciennes avec cet héritier d’Ibn Sind, mais c’est tout le projet de
celui qu’on appelle en Iran le «shaykh al-Ishridq», le maitre de I’Orient, au sens
d’illumination que H. Corbin reprend a son compte ainsi qu’il le dit lui-
méme: «Le jeune shaykh al-Ishrdq, Suhrawardi, est depuis longtemps a mes

!5 Chaque exposé est publié dans la série Eranos-Jahrbuch éditée a Zurich et, depuis
1973, a Leiden.

16 «Le temps d’Eranos» in H. CORBIN et M. ELIADE Conférence Eranos, Ascona
1968, repris in L'Herne, p. 256-266.

17 Publication des travaux des sessions annuelles dans les Cahiers de I'Université
Saint-Jean-de-Jérusalem, 1°¥ vol. paru en 1976.

¥ On consultera utilement la bibliographie publiée dans /’Herne, p. 345-360.

19 Selon la transcription iranienne: Sohravardi; H. Corbin lui a consacré le second
volume de son En Islam iranien avec pour sous-titre « Sohrawardi et les Platoniciens de
Perse», Paris 1971.

* «De Heidegger a Sohrawardi» in L ’Herne 39, p. 30.



22 JEAN-CLAUDE BASSET

yeux le héros exemplaire en philosophie. C’est toute la culture spirituelle de
I'Iran que je me suis efforcé de comprendre a son exemple, pour lui donner
toute sa dimension encore a venir» 2°. Tandis que la métaphysique est en proie
aux critiques de al-Ghazali d’une part et de Ibn Rushd de I’autre, cet Iranien
sunnite, comme Ibn Sina, consacre sa vie a ressusciter I’antique sagesse ira-
nienne. Auteur d’une cinquantaine de titres, il est exécuté a 1’dge de 36 ans a
Alep, victime des docteurs de la lo1 et de Saldh al-Din, le vainqueur des
Croisés mais aussi de la dynastie ismaélienne des Fatimides d’Egypte. Suhra-
wardi, abondamment commenté en Iran, domine avec Ibn al-Arabi la phi-
losophie orientale, la seule qui ait survécu en Islam aprés Ibn Rushd.

En 1933 H. Corbin traduit un premier traité de Suhrawardi?!'; d’autres
suivront et nous mentionnerons principalement I’édition critique des traités
de Suhrawardi avec chaque fois une solide introduction en frangais en trois
forts volumes?2, & quoi s’ajoute la traduction de 15 traités et récits mystiques
rassemblés sous le titre de [’Archange empourpré?®, ainsi que 'ouvrage Terre
céleste et corps de résurrection® ou H. Corbin livre 11 textes, de Suhrawardi a
Sarkar Agha, prolongeant ainsi ’ccuvre du maitre en réunissant I'Iran maz-
déen a I'Iran musulman.

C’est dans son ceuvre principale La théosophie orientale?® que Suhrawardi
réalise son projet d’unir la sagesse d’Hermes, celle de Zoroastre et de Platon de
sorte que les idées platoniciennes s’expriment en termes d’angélologie. La
gnose ainsi visée dépasse la religion légaliste («shari’a») en réunissant I’ex-
périence mystique des soufis («tariga») et la connaissance spéculative des
philosophes pour déboucher sur la Vérité-Réalité («hagiqga»). Rien n’exprime
mieux cette conjonction de la quéte de la Voie et de la Vérité que les récits dits
d’initiation ou paraboles sur le destin de ’ame. Nous citerons uniquement le
récit de « L’Exil occidental» 26 qui n’est pas sans ressemblance avec le fameux
«Chant de la Perle»?”: ’ame retenue dans une ville de I'Occident trouve son

21 Pour I'anthropologie philosophique: «un traité inédit de Sohrawardi d’Alep» in
Recherches philosophiques 2 (1933), p. 371-423.

22 Respectivement : Opera metaphysica et mystica 1 (Bibliotheca Islamica 16: Istan-
bul 1945, 19762), II (Bibliothéque Iranienne 2, Téhéran-Paris 1952, 19762) et III (Bi-
bliothéque Iranienne 17: Téhéran-Paris 1969).

23 Paris, Fayard, 1976.

24 Paris, Buchet-Chastel, 1960; nouvelle édition remaniée sous le titre Corps spirituel
et terre céleste: de I'Iran mazdéen a I'Iran shi’ite, Paris, Buchet-Chastel, 1979.

25 « Kitab Hikmat al-Ishrag» a propos duquel Suhrawardi écrit: « Nous avons confié
en dépdt la science de la Vraie Réalité a notre livre qui a pour titre «La Théologie
orientale», livre dans lequel nous avons ressuscité I’antique sagesse que n’ont jamais
cessé de prendre pour pivot les Imams de I'Inde, de la Perse, de la Chaldée, de ’Egypte,
ainsi que ceux des anciens Grecs jusqu’a Platon...» cité par H. Corbin in En Islam
iranien II, p. 35.

26 Cf. L’Archange empourpré p. 265-287 et le long commentaire in En Islam iranien
II, p. 258-334.

21 Cf. Actes gnostiques de Thomas 108-113.



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 23

chemin dans I'arche de No¢ jusqu’au Sinai, le lieu de son origine ou réside son
ange.

b) La philosophie iranienne

Suhrawardi nous introduit a ce que H. Corbin a appelé sa demeure, a savoir
«l’univers spirituel de I'Islam iranien»?® et dont il rend compte dans son
grand ceuvre que constitue En Islam iranien. Le second tome consacré au
Shaykh al-Ishraq est précédé d’un premier traitant du shi’isme duodécimain,
plus particuliérement, le role des imams et leur rapport au prophétisme en
Islam et d’interprétation spirituelle du Quran conduisant a une nouvelle
profondeur de la religion (ésotérisme), de sorte qu’il n’est plus possible aprés
H. Corbin de parler du shi’isme comme d’une hérésie ou comme d’une secte
de I'Islam envisagé sous le seul rapport du sunnisme.

Le quatrieme tome aborde I’ceuvre de Mulla Sadra Shirdzi* commenta-
teur de Suhrawardi et I'un des maitres de I’école philosophique d’Ispahan avec
Mir Damad son fondateur, Mulld Rajab 'Ali Tabrizi et son disciple Qazi Sa’id
Qummi. A ces noms il faudrait ajouter beaucoup d’autres, que H. Corbin s’est
efforcé d’arracher de I’oubli grace a I’'anthologie des philosophes iraniens déja
mentionnée. En effet contre I'opinion de Ernest Renan pour qui la philosophie
islamique s’est arrétée avec Averroés®®, Corbin s’est attaché 4 montrer la
vigueur et la richesse de la tradition philosophique en Iran qui se rattache a Ibn
Sind. C’est d’ailleurs a lui que H. Corbin a consacré une remarquable étude sur
ses récits de visions mystiques?!; n’était-il pas lui-méme iranien? Il n’est pas
possible d’évoquer ici le développement de cette philosophie iranienne qui
s'inspire tout a la fois d’Avicenne, de Suhrawardi, d’Ibn al-Arabi et des
sources shi’ites; qu’il suffise, pour en montrer I'intérét et I’actualité, de men-
tionner la révolution métaphysique 32 opérée par celui qui domine la philo-
sophie iranienne depuis quatre siécles, Mulld Sadra; celui-ci inverse 'ordre de
priorité de I’étre et pose I’existence avant ’essence; I’acte et le mode d’exister
détermine ’essence d’un étre et non I'inverse.

8 «Islamisme et religions de I’Arabie» in Problemes et méthodes d'histoire des
religions, Mélanges publiés par la section des sciences religieuses a 1’occasion du cen-
tenaire de E.P.H.E., Paris 1968, p. 129-146, cit. p. 132.

29 Cf. aussi dans la « Bibliothéque iranienne» n° 10, ’édition arabe, la version per-
sane avec traduction et commentaire en frangais par H. Corbin, de Mulla Sadra shirazi
«Le Livre des pénétrations métaphysiques», Téhéran-Paris 1969.

0 E. RENAN; Averroés et ['averroisme, Paris 19258, p. 3 de I'avertissement.

31 Paru en 1954 a I'occasion du millénaire d’Avicenne sous le titre: Avicenne et le
récit visionnaire (Bibliothéque iranienne 4 et 5).

2 Cf. Anthologie des philosophes iraniens, t.1, p. 48-97 de I'introduction de H.
Corbin qui a soin de distinguer la métaphysique existentielle de Mulld Sadra de I'exis-
tentialisme contemporain.



24 JEAN-CLAUDE BASSET

Encore un mot de I'intérét de H. Corbin pour I'école shaykhie, ce courant
ne¢ au XIX¢ siécle en Iran et que ’on pourrait qualifier d’intégrisme spiritua-
liste. Son fondateur Shaykh Ahmad Asha’i et ses successeurs ont entrepris a
travers leurs nombreux ouvrages de rénover la tradition des imams, tant au
niveau philosophique que théologique et ils ont mis ’accent sur la commu-
naut¢ des croyants malgré ’opposition du shi’isme officiel. D’une dérivation
de ce courant naitront le babisme et la religion baha’ie.

c) Soufisme en Iran

A propos des sources de la philosophie iranienne, nous avons mentionné le
nom d’Ibn al-Arabi (mort en 638/1240), cet Andalou contemporain de Suhra-
wardi qui s’est séparé d’Averroés pour rejoindre géographiquement et spiri-
tuellement I’Orient. Ibn al-Arabi a fait 'objet de nombreux commentaires en
Iran et H. Corbin lui a consacré un ouvrage dont il dit qu’il fut pour lui «un
moment privilégié¢ dont la clarté illuminera la route suivie depuis lors» 3,
Pour ce maitre de la pensée soufie, le disciple de Suhrawardi s’est fait disciple
d’Ibn al-Arabi selon le principe que «la meilleure explication d’Ibn Arabi
reste... Ibn Arabi lui-méme». H. Corbin a aussi consacré plusieurs livres a un
autre contemporain de Suhrawardi, Rilzbehdn Baqli Shirdzi?* (mort en
606/1209), I'un des grands maitres du soufisme iranien de tradition sunnite.
Pour Riizbehan, la loi («shari’a») du prophéte ouvre une voie intérieure
(«tariga») conduisant a la vérité («hagiga»); comme toute une tradition
soufie, celle qui interprete mystiquement le « Diwan» de Hafez, Riizbehan
voit dans 'amour humain les prémices de I'amour divin car il s’agit d’un seul
et méme amour; en effet pour lui ’expérience sensible doit étre per¢ue comme
un voile et transfigurée en un miroir.

La présence de Rizbehan sur le sol iranien comme le role d’Ibn al-Arabi en
philosophie iranienne rendait inévitable une confrontation entre le shi’isme et
le soufisme considérés I'un et ’autre comme sens spirituel ou intérieur de la loi
coranique. H. Corbin nous livre les réflexions que cette question suscite chez
Haydar Amoli (mort en 787/1385-6) qu’il surnomme le «théologien shi’ite du
soufisme» *). Haydar Amoli renvoie dos a dos les shi’ites et les soufis, les

3 Cf. En Islam iranien, t. 1V, p. 203-300 ainsi que I’étude intitulée « L’Ecole shaykhie
en théologie shi’ite» in Annuaire de la Section des Sciences religieuses de 'E.P.H.E.,
année 1960-61, p. 1-59.

M L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn Arabi, Paris 1958, 19762, citations
p. 5 de la 2¢ édition et p. 13.

35 Cf. En Islam iranien, t. 111 (consacré au soufisme), p. 1-146 ainsi que 1’édition de
textes avec commentaire dans la «Bibliothéque Iranienne»: Le Jasmin des Fidéles
d’Amour (vol. 6, 1955) et Commentaire sur les paradoxes soufis (vol. 12, 1966).

36 Cf. En Islam iranien, t. 111, p. 149-213 ainsi que I’édition avec commentaire de
deux manuscrits essentiels sous le titre La philosophie shi’ite (Bibl. Iran. 16, 1969) et Le
Texte des textes, commentaire des « Fustis» d’Ibn al-Arabi, (Bibl. Iran. 22, 1975).



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 25

premiers dans la mesure ou ils ont fait de I’enseignement des imams un
nouveau légalisme avec son droit et ses rites mais privé de I'intériorité, et les
seconds parce qu’ils se sont coupés de leur véritable origine et de la source de
toute religion intérieure que sont les imams. Dans son grand commentaire
d’Ibn al-Arabi, Haydar Amoli développe la pensée de son maitre non sans la
corriger sur deux points essentiels: le sceau de la «walaya» universelle n’est
pas Jésus mais bien I'Imam ’Ali et le sceau de la «walaya» de Muhammad
n’est autre que le 12° imam (et non pas ibn al-Arabi). Similarité de structure
donc mais le voile entre Dieu et la créature dont parlait Riizbehan n’est autre
que I'Imam, transfiguré en seuil pour le fidéle shi’ite. Il conviendrait encore de
mentionner d’autres noms parmi lesquels celui de *Alduddawleh Semnani?’
(mort en 736/1336) auteur d’une herméneutique spirituelle fondée sur sept
niveaux de compréhension, selon ce hadith attribué 8 Muhammad: «Le
Quran a un sens évident et un sens intérieur; a sont tour, ce sens intérieur a un
sens intérieur, ainsi de suite jusqu’a sept degrés de profondeur» 8,

d) Ismaélisme

«Last but not least» de ce tour d’horizon trop rapide, les recherches de H.
Corbin en rapport avec I'ismaélisme. Ici plus qu’ailleurs, H. Corbin avait
conscience que I’heure n’était pas aux grandes synthéses mais au travail de
pionnier et il ne s’est pas dérobé a la tache jalonnée par le grand spécialiste des
études ismaéliennes que fut W. Ivanov. H. Corbin fut d’abord éditeur et
traducteur de textes ismaéliens dans la mesure trés limitée 3 ou ceux-ci sont
accessibles. Le premier volume de la «Bibliothéque Iranienne» n’est-il pas
consacré a un ouvrage d’un Ismaélien iranien Abu Ya’qib Sejestani* (IV¢/X¢®
siecle) ou 'auteur dépeint I'univers religieux ismaélien en sept chapitres con-
sacrés au théme de la création: Unicité divine («tawhid»), Archange-Logos,
Ame, Intelligence, Monde sensible, Prophéte et Résurrection.

Dans la méme collection il faut citer une double explicitation d’un poéme
(«gasida») d’un philosophe ismaélien du nom de Abt ’1-Haitham, 'une est
due a Nasir-Khosraw*! (mort entre 464-70/1072-77) ou le célébre mission-

Y Cf. En Islam Iranien, t. 111, p. 275 a 355 et la publication par H. Landolt de la
Correspondance spirituelle de Semnani dans la «Bibliothéque Iranienne».

% Sujet d’un traité anonyme du XIV¢ siécle analysé par H. Corbin in En Islam
iranien, t. 111, p. 217 ss.

39 Soit qu’ils aient été détruits comme la plupart de la littérature isma¢lienne issue de
I'ismaélisme réformé d’Alamut, soit qu’ils soient encore maintenus dans le secret de la
communauté ismaélienne héritiére de I'ismaélisme fatimide ou occidental.

0 Publié sous le titre Kashf al-Mahjib: le dévoilement des choses cachées. Traité
ismaélien du IV® siécle de 'Hégire, Téhéran-Paris 1949.

41 Publiée sous le titre « Kitdb-e Jami'al-Hikmatain»: Le Livre réunissant les deux
sagesses» (Bibl. Iran. 3), Téhéran-Paris 1953.



26 JEAN-CLAUDE BASSET

naire ismaélien de langue persane vise @ harmoniser par une herméneutique
spirituelle («ta’wil») la sagesse des philosophes grecs et celle des penseurs
ismac¢liens; 'autre est attribuée a un disciple de Abi ’1-Haitham, Djurja-
ni2,

Toujours dans la « Bibliothéque Iranienne», H. Corbin a réuni et traduit
trois courts traités appartenant a trois moments de I'ismaélisme 43, Le premier
traite des rapports entre Dieu, le monde spirituel et la création sur la base du
principe ismaélien de correspondance entre le monde angélique, le monde
intermediaire et le monde physique. On y trouve un surprenant rapproche-
ment entre la croix chrétienne et la «shahada» islamique#®. Le second traité
touche a la cosmologie ismaélienne qui transpose la «chute» dans le ciel avec
ses répercussions dans la vie et le salut des hommes. Le troisiéme texte est un
commentaire ismaélien d’une ceuvre classique d’un grand soufi iranien, Mah-
mud Shabestari (mort en 720/1320); la clé de cette interprétation spirituelle
(«ta’wil») n’est autre que la personne de I'imam considérée comme la Face de
Dieu, seule accessible, et s’inscrit sur le méme principe de correspondance des
mondes. Cette réponse de 'ismaélisme oriental en est une, parmi d’autres, a la
question de la jonction du soufisme et du shi’isme.

H. Corbin n’a jamais cesseé de s’intéresser a I'ismaélisme dont les audaces
théologico-philosophiques rejoignaient certaines de ses intuitions propres.
C’est ainsi qu’en 1964 il tiendra a marquer le huitiéme centenaire de la pro-
clamation de la résurrection par Hassan ibn al-Sabbidh dans la forteresse
d’Alamut*s a quelque 150 km au nord de Téhéran. On lui doit aussi la pré-
sentation en frangais d’un roman initiatique ismaélien du IV/X€® siécle 6, trés
instructif de la méthode et de I’esprit du missionnaire ismaélien («da’i») a
travers le dialogue idéal du maitre et de son disciple, ainsi cette parole du
«da’i»: «j’étais moi-méme un mort; Dieu a fait de moi un vivant, quelqu’un
qui sait... ce qui m’incombe désormais, c’est de montrer ma reconnaissance
pour cette grace divine, en transmettant a ceux qui viendront aprés moi le
dépot qui m’a été confiém.

2 « Commentaire de la Qasida ismaélienne» (Bibl. Iran. 6), Téhéran-Paris 1955.

43 Publiée sous le titre Trilogie ismaélienne (Bibl. Iran. 9, 1961) respectivement: « Le
livre des sources» de Abii Ya'qiib Sejestani (ismaélisme iranien de I’époque fatimide);
«Traité de I'Origine et du Retour» de Husayn ibn’Ali ibn Muhammad ibn al-Walid
(mort en 667/1268), «da’i» yémeénite postérieur a la chute des fatimides; «Quelques
exégeéses des symboles de la Roseraie du mystére», représentant de I'ismaélisme
réformé en Iran apreés la chute de la forteresse d’Alamut.

44 Sources n°® 31 et 32.

45 e 17 ramadan 558/8 aoiit 1164; cf. H. COrRBIN, « Huitiéme centenaire d’Alamut»
in Mercure de France, fév. 1965, p. 285-304.

46 Signalé par W. IvANOV sous le titre « The Book of the Teacher and the Pupil»; cf.
H. CorBIN «Un roman initiatique ismaélien du X¢ siécle» in Cahiers de civilisation
médiévale, 1972, p. 1-25 et 121-142, citation p. 2.



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 27

H. Corbin ne s’est pas contenté d’étudier tel aspect de I'ismaélisme, il s’est
efforcé de le mettre en relation avec d’autres courants de pensée dans le cadre
des conférences du cercle Eranos*’. Particuliérement significatif est le rappro-
chement opéré d’une part avec la gnose antique telle que nous la connaissons
par les textes de Nag Hammadi*® et d’autre part avec la vision du monde du
célebre homme de sciences et mystique suédois que fut Swedenborg (mort en
1772)%. De telles consonances ne sont pas le fruit du hasard, pour H. Corbin,
mais sont plus réelles et plus vraies que la discontinuité de la chronologie.
Selon une image empruntée a la musique, «tout se passe comme si une voix se
faisait entendre a la fagon dont se ferait entendre au grand orgue le théme
d’une fugue et qu’une autre voix lui donnat la réponse par inversion du théme.
A celui qui peut percevoir les résonances, la premiére voix fera peut-étre
entendre le contre-point qu’appelle la seconde, et d’épisode en épisode I'ex-
pos¢ de la fugue sera complet. Mais cet achévement c’est précisément le
mystére de la Pentecote et seul le Paraclet a mission de le dévoiler»°.

Je terminerai cette énumeération tout a fait incompléte par deux conféren-
cesque H. Corbin a donnéesen 1975 al’Université de Genéve et publiées pour
la premiére fois dans le Cahier de I’Herne sous le titre de «Prophétologie
shi’ite duodécimaine» et « Prophétologie ismaélienne»; outre la comparaison
que permet ce rapprochement, on a la une sorte de synthése de ce que H.
Corbin considérait comme I’essence du shi’isme dans ces deux branches
principales.

III. LE DEPOT

Sans prétendre avoir fait le tour de I’ceuvre de H. Corbin, ce qui précéde
permet a tout le moins d’en discerner 'ampleur et les axes principaux. Iné-
vitablement, les critiques n’ont pas manqué, parmi lesquelles nous pouvons
mentionner: la difficulté d’un vocabulaire qui n’hésite pas a créer des mots ou
a leur donner une nouvelle acception; la priorité accordée a 'islam ésotérique
aux dépens de la religion vécue au point que le shi’isme de H. Corbin n’a que
peu de rapport avec la religion en Iran dans sa dimension sociologique et
politique telle que I’a révélée la révolution de ’ayatollah Khomeiny; et plus
globalement la constitution d’une spiritualité gnostique réservée a une elite,

47 Réédition de 3 conférences (2 & Eranos) sous le titre Temps cyclique et gnose
ismaélienne, Berg International 1982.

# «De la gnose antique a la gnose ismaélienne» in Oriente ed Occidente nel Medio
Evo, Roma Academia Nazionale dei Lincei 1957, p. 105-146, repris in Temps cycli-
que...
# « Herméneutique spirituelle comparée» (I. Swedenborg II. Gnose ismaélienne) in
Eranos Jahrbuch 33 (1964), p. 71-176.

0 En Islam iranien, t. 1V, p. 430.



28 JEAN-CLAUDE BASSET

coupée de I'histoire et du développement des sciences humaines comme des
courants philosophiques contemporains et du credo de I'Islam ou du Chris-
tianisme. Plutot que de reprendre ces critiques au sujet desquelles H. Corbin
s’est expliqué a plusieurs reprises, je préfére m’arréter quelque peu sur ce que
nous pouvons appeler le dépdt, au sens ismaélien, que laisse H. Corbin, lequel
n’ajamais prétendu apporter un point final dans une ceuvre qui reste celle d’un
pionnier. Ce dépot est un défi pour celui qui répond a ’appel d’une spiritualité
intérieure, telle qu’elle peut s’exprimer dans I'Islam et dans le Christianisme;
triple défi pour le philologue, le philosophe et le théologien.

a) Terra incognita

Le champ de recherche de H. Corbin est resté longtemps une «terra inco-
gnita» de orientalisme et plus encore de la philosophie car a la difficulté de la
langue, arabe ou persan, s’ajoute le fait que la plupart des textes n’existent qu’a
I’état de manuscrits. Plus par nécessité que par vocation, H. Corbin s’est attelé
a la tache ingrate d’éditer nombre de textes, souvent a partir d’un seul
manuscrit, pour en faire la traduction et le commentaire. Grace a sa tres
grande érudition et a la collaboration d’amis iraniens, il a pu ainsi restituer des
¢léments essentiels de la pensée philosophique que I’on croyait a jamais per-
dus ou méme n’avoir jamais existé. Il suffit de consulter son Histoire de la
philosophie islamique®' pour mesurer a quel point H. Corbin a renouvelé et
¢largi notre vision de la philosophie islamique en lui ajoutant tout un chapitre,
et non des moindres, relatif aux penseurs orientaux, iraniens et ismaéliens.

Dans le méme temps, H. Corbin n’a pas manqué une occasion de rappeler
qu’il ne faisait que soulever le voile d’auteurs souvent trés prolifiques sans
parler des manuscrits encore a découvrir ou juste répertoriés. L’ceuvre a
accomplir est colossale mais H. Corbin a indiqué la voie par son travail
infatigable. Certains I’ont déja entrepris et il nous parait devoir se développer
dans une double direction. d’une part I’édition et la traduction de nouveaux
textes dans un effort conjugué d’orientalistes occidentaux et de chercheurs
iraniens et ismaéliens. On ne peut ici que souhaiter, comme I’a fait maintes
fois H. Corbin, que soit levé le secret qui entoure nombre de manuscrits
ismaéliens de la tradition occidentale ou fatimide, afin d’enrichir le trésor
spirituel de ’humanité de cette littérature trop longtemps ignorée. D’autre
part s’impose la tiche d’intégrer ces textes et I'univers de pensée qu’ils repré-
sentent au patrimoine philosophique commun afin qu’ils ne demeurent pas
comme un ilot de pensée connu des seuls spécialistes, linguistes, historiens de

5 Vol. I «des origines jusqu’a la mort d’Averroés (1198)», Paris, Gallimard 1968:
version abrégée in Histoire de la philosophie (Encyclopédie de la Pléiade), t. I, p. 1048-
1197 «La philosophie islamique des origines a la mort d’Averroés» et t. ITl, p. 1067-
1188 «Histoire de la philosophie islamique depuis la mort d’Averroés jusqu’a nos
joursy».



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 29

la philosophie ou des religions, mais qu’ils soient une voix dans le concert de la
quéte philosophique contemporaine. C’est a cette ceuvre de résurrection que
H. Corbin a consacré tout son enseignement.

b) Sophia perennis

En effet, 1a vocation premiére et derniére de H. Corbin est la quéte philo-
sophique qu’il aimait comparer a la quéte du Graal, symbole de la sagesse
¢ternelle, accessible aux seuls étres qui ont su s’en rendre dignes. C’est en
platonicien convaincu et méme en néo-platonicien que H. Corbin fait dialo-
guer Avicenne, les platoniciens de Perse et ceux de Cambridge. Dans la que-
relle des universaux du Moyen-Age, il aurait résolument opté pour les réalistes
contre les nominalistes et posé I’existence d’un autre monde plus réel et plus
vrai que notre monde de I’apparence. Pour ce monde des archétypes et des
visions spirituelles, H. Corbin a forgé le mot de «monde imaginal» 52 («mun-
dus imaginalis») afin de le distinguer d’un monde imaginaire et donc pure-
ment subjectif. D’ailleurs ce monde de I'«imago» n’est qu’un inter-monde,
celui qui relie notre monde sensible au monde des purs esprits, anges supé-
rieurs de Zoroastre ou intelligences émanées de Plotin.

(C’est dans la conscience de cette sophia perennis toujours a redécouvrir que
H. Corbin a appelé de ses veeux et posé les premiers jalons d’une philosophie
comparée 33. Projet audacieux puisqu’il s’agit dans un premier temps de faire
revivre, comme Suhrawardi I’a fait pour I’antique sagesse iranienne, les phi-
losophies du passé et du présent, et particuliérement celles qui ne sont pas
prises en compte par la philosophie occidentale telle qu’on I’enseigne dans les
universités. A cet égard, H. Corbin n’a jamais eu conscience de faire ceuvre
d’archéologue, restituant quelques piéces anciennes pour les mettre dans un
musée mais bien de résurrecteur ou de redécouvreur d’un continent a la
maniere de Christophe Colomb. Mais pour que cette rencontre ait lieu il faut
d’abord sauver la philosophie de son exil occidental qui la confine dans les
limites du rationalisme sceptique. Et pour cela H. Corbin ne vise rien moins
que la réconciliation de la philosophie et de la théologie: une foi éprouvée par
la raison et une raison illuminée par la foi, de sorte que la spiritualité ne soit
pas systématiquement écartée de la recherche philosophique. Pour cette phi-
losophie restaurée dans sa plénitude s’impose le nom de théosophie, «theo-
sophia» qui a son équivalent exact en arabe «hikmat ilahiya» sagesse divine.
Le défi posé au philosophe est double, d’une part restituer leur place légitime
aux philosophies orientales, qu’elles soient iraniennes, indiennes ou chinoi-

2 Cf. I'article de H. CORBIN: « Mundus imaginalis ou I'imaginaire et I'imaginal» in
Cabhiers internationaux du symbolisme (Bruxelles) 6, 1964, p. 3-26.

33 Cf. 4 conférences de H. CORBIN publiées sous le titre « Philosophie iranienne et
philosophie comparée», Téhéran 1977.



30 JEAN-CLAUDE BASSET

ses, et, d’autre part, réouvrir le dossier « Dieu» dont le nom méme semble
exclu du vocabulaire philosophique contemporain.

¢) Harmonia Abrahamica

C’est une autre tache encore que H. Corbin assigne au théologien juif,
chrétien ou musulman lorsqu’il parle de harmonia Abrahamica®*, d’une har-
monie intérieure des trois religions dont la clé serait Abraham, lui dont le
Quran (III, 67) dit, non sans raison, qu’il n’était ni juif ni chrétien mais un vrai
croyant soumis a Dieu’®. H. Corbin s’est toujours insurgé contre tous les
«ismes» qui dénaturent la théologie, que ce soit le littéralisme qui tue I’esprit
des textes, I’historicisme de la méthode historico-critique qui enferme les
mémes textes dans leur passé, le dogmatisme qui fige la foi en un certain
nombre de propositions ou encore le sociologisme qui réduit la théologie a une
sociologie de la croyance et a ’engagement politique. Pour lui, la vraie théo-
logie est une connaissance salvifique, une gnose fondée sur la vision intérieure
des réalités spirituelles; ce n’est donc pas a un cecuménisme officiel élargi que
nous convie H. Corbin mais a un retour aux sources, un approfondissement au
niveau de nos spiritualités communes. Deux thémes en particulier ont retenu
I’attention de H. Corbin et constituent comme un dépot livré a la méditation
du théologien. C’est d’abord la place de prophéte au sens large d’intermédiaire
entre Dieu et les hommes; a la christologie chrétienne correspond 'imamo-
logie shi’ite; méme si la premiére parle d’incarnation et la seconde d’épipha-
nie, nous sommes devant le méme phénomeéne 6. Partant des mémes prémis-
ses, 'ismaélisme, pour qui 'imam est la face de Dieu’” tournée vers le monde,
pose dans toute sa radicalité une théologie apophatique dont le «Deus abs-
conditus» n’est pas le Premier Etre a la maniére d’Avicenne mais le Super-
Etre au-dela de I’étre et du non-étre 8. La tradition chrétienne elle-méme n’est
pas dépourvue d’une telle theologia negativa.

Le second théeme central d’une harmonia Abrahamica est le « phénomene
du Livre» ainsi que H. Corbin ’appelle lui-méme. Juifs, chrétiens et musul-
mans sont tous confrontés a un texte, de sorte que leur théologie est d’abord
une herméneutique, une interprétation d’une parole figée. La tentation est
grande alors d’en rester a la lettre du texte, que ce soit le littéralisme fonda-
mentaliste, celui de la méthode historico-critique ou du structuralisme. A la

3 Du nom de la préface que H. CORBIN a consacrée a la thése de L. CIRILLO et M.
FrREMAUX L’Evangile de Barnabé Paris 1977, p. 5-17.

33 Quran 3, 67.

36 « De la philosophie prophétique en Islam shi’ite» in Eranos Jahrbuch 31 (1962), p.
49-116.

7 «Face de Dieu et face de I'homme» in Eranos Jahrbuch 36 (1967), p. 165-228.

8 Cf. la conférence de H. CORBIN a I'Université de Genéve en 1975: «La prophé-
tologie ismaélienne» publiée dans /’"Herne 39, p. 138-149.



HENRY CORBIN, PHILOSOPHE DE LA RELIGION 31

clé de I'herméneutique shi’ite, tant duodécimaine qu’ismaélienne, il v a la
distinction entre un sens évident («zahir») et un sens caché («batin») de sorte
qu’il convient de passer de 'exégese littérale («tafsirn) a I’herméneutique
spirituelle («ta’wil») qu’il ne faut pas confondre avec la méthode allégorique
ou la théorie des quatre sens de I’Ecriture au Moyen-Age. Pour H. Corbin la
rencontre des «religions du Livre» ne peut se faire qu’au niveau du sens
profond, du sens intérieur, dans la conviciton que «la lettre tue mais I’esprit
vivifie» et 1a ou les chrétiens parlent de I’action de I’Esprit, les shi’ites voient le
role de I'lmam.

C’est avec cette conviction profonde que H. Corbin s’est attache a realiser
dans sa vie et dans son ceuvre la double injonction, de Suhrawardi: «Lis le
Quran comme s’il n"avait été révélé que pour ton propre cas» et de Kierke-
gaard: « L’Evangile doit étre lu comme une lettre personnelle, adressée a toi
seul».



32

REVUE D’HISTOIRE ET DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSES
Palais Universitaire, F-67084 Strasbourg

(France: 90 f.f. - Etranger: 125 f.f. - C.c.p. Association-Publications
Faculté Théologie Protestante, Strasbourg 1356-45 A)

SOMMAIRE
1984/3

Pierre Prigent: Orphée dans l'iconographie chrétienne.

Gert Hummel: Vers une vision globale de "homme dans ['anthropo-
logie théologique.

Pierre Petit: Républicain et protestant. Eugene Réveillaud (1851-
1931).

Joseph Hong: Le mouvement tri-indépendant des protestants chi-
nois.

Bernard Roussel: Une édition nouvelle des Operationes in Psalmos.

REVUE DES LIVRES

SOMMAIRE
1984/4

Pierre Gisel: Universalité et particularité. Eléments de «théologie fon-
damentale ».

Denis Miiller: Dieu caché-Dieu révélé — un défi pour notre temps.
Daniéle Fischer: L’élément historique dans la prédication de Calvin.
Pierre Emy: L’idée de révélation primitive chez les fréeres Grimm.
Philippe de Robert: Approches sociologiques de I’Ancien Israél.

Marc Lienhard: Les Eglises face au totalitarisme hitlérien.

REVUE DES LIVRES




	Henry Corbin : philosophe de la religion

