Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1985)

Heft: 1

Artikel: Mentalité et avenir de I'Eglise : un aspect du probléme dans le
catholicisme romain

Autor: Jungo, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 117 (1985), P. 1-16

MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE: UN ASPECT
DU PROBLEME DANS LE CATHOLICISME ROMAIN

CHRISTIAN JUNGO

Qu’on se félicite des progrés accomplis dans les dialogues cecuméniques ou
que 'on regrette ces «relations» comme autant de démissions ou d’égare-
ments, 1l est évident que personne ne reste insensible a I’enjeu non seulement
religicux, mais aussi social et méme politique qu’implique la poursuite ou
I’arrét de ces dialogues. De la méme maniére, on s’intéresse trés sérieusement,
alors qu’on est arrivé a un moment capital de I’ecuménisme, au difficile
probléeme de la réception des dialogues et de leurs résultats. « La théologie, qui
est au sens strict la theoria, la vision de Dieu, avant d’étre discours sur Dieu,
est, de par sa nature méme, vouée a I'orthopraxie. .. La théologie cecuménique
doit passer dans la vie des personnes et des communautés. Tous ces docu-
ments, fruits de I’Esprit dans le dialogue et la vie, doivent bénéficier d’une
vraie «réception» sous peine de rester lettre morte.» ! L’énoncé du probléme
est clair, mais nul doute que sa solution le soit moins. On constate pourtant
qu'aujourd’hui les théologiens et les responsables de I'cecuménisme officiel
tentent d’aller au-dela d’une simple prise de conscience et d’une description
des facteurs non-théologiques. A juste titre, ils en sollicitent une étude plus
systématique. Le role de ces facteurs est en effet déterminant pour le processus
de réception.

Toutes les recherches particulieres sur ce sujet ou les tentatives de synthése
tournent autour de deux concepts essentiels: identité et mentalité?2. Dit en un
raccourcl un peu sommaire: que serait I’cecuménisme, si I’on procédait par
négation de I’histoire et donc de la qualité propre des dénominations confes-
sionnelles, ou se reconnaissent vraiment ceux qui y adhérent, mais d’autre
part pourrait-il progresser ou simplement se maintenir si, procédant par
affirmation exclusive des identités, il n’incluait pas une véritable conversion

' JacQurs ELISEE DESSEAUX, Dialogues théologiques et accords ecuméniques, Paris,
1982 p. 181.

2 Nous avons abordé cette double question de I'identité et des mentalités dans deux
conférences données a I'Institut cecuménique de Bossey (COE, Geneéve), lors du premier
seminaire sur le catholicisme romain qui s’est tenu dans cet institut du 10 au 20 mai
1983. Le texte de la premiére conférence concernant la question de I'identité est parue
dans la Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie (FZPhTh) 30 (1983), p.
425-445 sous le titre « Du catholicisme a la communauté catholique: la recherche d'une
identité». Le présent article reprend, dans une forme légérement corrigée, le texte de la
seconde conférence.



2 CHRISTIAN JUNGO

de tous les chrétiens et de chacun, conversion qui n’est pas seulement un acte
intellectuel, mais aussi une «conversion des mentalités»*? C’est justement de
mentalité que nous désirons parler ici. Il va sans dire que nous nous limiterons
a un aspect de la question, elle-méme restreinte a ’espace du catholicisme
romain, sans qu’il soit pour autant impossible de reconnaitre des parentés
avec d’autres situations d’autres groupes confessionnels, ou tout simplement
avec des attitudes et des interrogations plus généralement propres a tout
chrétien ou a tout homme,

1. Le concept de mentalité

Bien que, dans le langage courant, on utilise fréquemment le terme de
mentalité pour signifier un état d’esprit ou une maniere de vivre, on ne
soupcgonne guére en général la richesse de ses connotations et surtout la dif-
ficulté d’en donner une définition satisfaisante. Méme un dictionnaire de
philosophie ne nous en apprend guére plus, pour qui «la mentalité est
I'ensemble des dispositions intellectuelles, des habitudes d’esprit et des
croyances fondamentales d’un individu» . L’histoire des mentalités qui, il y a
une quinzaine d’années, était fort mal reconnue comme discipline historique
et qui, aujourd’hui, suscite un intérét croissants, a tenté de préciser son objet.
Pour elle, ce vers quoi il faut tendre n’est rien moins que la «reconstitution des
comportements, des expressions et des silences qui traduisent les conceptions
du monde et les sensibilités collectives», champ d’investigation immense qui
en appelle a une pluralité de démarches qui pourtant mettent toutes en €vi-
dence la psychologie collective, et ou le terme « mentalité» ne peut qu’'inclure
«nécessairement le domaine affectif, sentiments et passions: les sensibilites
tout autant que le registre intellectuel proprement dit.»®

C’est en se rapportant a ces deux conceptions de la mentalité, 'une plus
attentive a I'individu, I'autre plus préoccupée par le dynamisme de la societé
qu’on tentera de décrire une des composantes de cette «maniere d’habiter le

3 Cf. le décret Unitatis Redintegratio, chap. 11, plus particuliérement le n° 7; cf. aussi
le commentaire qu’en fait, dans le contexte actuel, J. E. DESSEAUX, op. cit.
pp. 183-184.

1+ A. LALANDE, Vocabulaire technique et critigue de la philosophie, Paris, 1968 p.
609.

5 On peut méditer avec profit la lenteur des progrés accomplis jusqu’aux environs
des années 60, depuis la parution des premiers ouvrages des pionniers: M. BLOCH, Les
Rois thaumaturges, 1924 (Paris, 1961, réed.) et L. FEBVRE, Le probléme de 'incroyance
au XVI¢ siecle, 1942 (Paris, 1963, réed.), et le foisonnement actuel des études de ce qu’il
est convenu d’appeler depuis peu I’ «anthropologie historique » frangaise dont I'anthro-
pologie culturelle constitue la section de laquelle se rapproche le plus notre domaine
d’investigation.

¢ R. MANDROU, « L histoire des mentalités», in Encycl. Univ., vol. 8, Paris, 1968 p.
436.



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 3

monde»; deux axes en somme nous serviront: la référence a la psychologie
individuelle et a la psychologie collective, a la personne et a la société, a
I'univers intellectuel comme a celul des perceptions et des réactions affec-
tives; mais aussi la référence a I’histoire, passé récent ou plus lointain, et a la
théorie, préalablement repérée pour deéfinir 'espace de notre discours qui
pourra paraitre tantot vague, tantot trop évident, dont I'objet pourra étre jugé
a la fois fondamental et accessoire, tant il est vrai que pour tenter de com-
prendre certains faits, I'analyse devrait considérer d’autres parameétres, socio-
logiques, économiques et politiques que nous ne pouvons aborder ici.

2. Mentalité, mystique et spiritualité

Le rapport n’est pas ¢vident entre le concept de mentalité et ceux de
mystique et de spiritualité. Pourtant I'observation des comportements reli-
gieux les associe naturellement avec souvent, il est vrai, un certain nombre
d’'imprecisions. Dans les limites de cet essai, ou I’on ne désire pas traiter de la
mystique en général, mais se référer simplement a la mystique chrétienne et
plus précisément encore catholique, regardons les termes et estimons les sens
qu’ils posseédent pour nous.

L’expérience mystique n’est pas facile a cerner et pourtant c’est une exi-
gence de notre intelligence d’opérer un travail de division pour tenter d’en
comprendre tant soit peu la nature. Un de ses caracteres essentiels qui se
rapporte a cette complexité réside dans les relations totalisantes célées par elle.
Il ne s’agit pas seulement ici de cette totalité infinie qui rassemble les forces de
I’étre, mais plutot de I'union profonde, de la communion, devrait-on dire, a la
communauté de foi. Peut-étre par référence a un certain mysticisme natura-
liste se présente-t-on quelquefois I’expérience mystique comme un retour
sur soi, purement égocentrique, méme si I'on congoit une ouverture plus
vaste. En christianisme, elle n’est jamais cela. Disposition passive du croyant,
elle est ouverture de tout son étre a la vie communautaire de I’Eglise. La
mystique est indissociable du mystere chrétien, ce mystére regu dans la foi qui
n’est autre que I'Incarnation du Verbe de Dieu révélé dans I'Ecriture, et vécu
notamment dans les sacrements et la liturgie, vie de I’Eglise. Ecriture et
sacrement ne sont nullement des ornements de la mystique, mais intelligence
et vie qui enracinent la mystique. On peut ajouter, comme le souligne le P. de
Lubac, que «la mystique chrétienne est encore une mystique ecclésiale,
puisque I'Incarnation réalise, d’abord dans I’Eglise, les noces du Verbe et de
Phumanité: tout ce qui sera dit de I’'dme chrétienne concerne d’abord I'Eglise
dans son ensemble»’.

Un deuxiéme caractére est sa dimension personnelle. L'expérience mys-
tique ne plonge pas le chrétien qui la vit au plus profond d’un infini indiffeé-

7H. DE LuBac, préface de A. RAVIER (sous la direction de), La Mystique et les
mystiques, Paris, 1965 pp. 32-33.



4 CHRISTIAN JUNGO

rencié, quol qu’ait pu laisser supposer la conceptualisation de la mystique
rhéno-flamande par exemple, trahie par un langage infirme a dire au-dela de la
description. C’est vers un Dieu personnel que toujours elle achemine; vers les
profondeurs du Dieu révélé qu’elle conduit par degrés, purification et union
progressives. La grace y conforme toujours davantage I’ame a son Dieu et ainsi
la ressemblance s’établit-elle dans cette relation dialogique de Dieua ’lhomme
en vue d’'un épanouissement total de ’homme uni par la grace au Dieu un et
trine, non pas «infini de dispersion, mais de concentration: en Lui se con-
centre le mystere de I’Etre personnel»®,

Enfin I'expérience mystique comporte une dimension ascendante. Le mys-
tique ne fixe pas lui-méme les étapes de sa progression, et toute technique
humaine appartient au domaine instrumental et ne saurait expliquer ce par-
cours. Ce qui reste, c’est cette lutte constante contre soi, exigence non d’un
inquiétant plaisir de souffrir, mais d’une ¢lévation plus haute de I'ame. Cette
derniéere ne doit point sortir du tourment avec plus d’orgueil ou de mélancolie,
mais au contraire «elle semble sortir du creuset comme ’or, plus affinée, plus
clarifiée, pour que le Seigneur se refléte en elle»®. Cette montée ou il est
important de «savoir se laisser conduire par Dieu quand sa majesté veut nous
¢lever» !, est fréequemment décrite par les mystiques, dans un langage ou
prévaut 'image de la nuit, «nuit des sens qui accommode le sens a I’esprit, nuit
de ’esprit en laquelle les actes de foi, d’espérance et de charité théologales sont
accommodés, en leur racine méme, au mode divin»!!l. En somme la ténébre
dans laquelle plonge la contemplation, et qui est autant nuit que tourment,
n’est pas autre chose que la trop grande lumiére de Dieu 2, de méme que cette
descente en soi, cet anéantissement de soi est autant montée vers Dieu.

Comme on le voit par cette référence a I’expérience mystique, la mystique
ne saurait étre confondue avec un ensemble plus ou moins hétéroclite de
techniques tendant a la libération spirituelle de la personne. Elle est plutot le
joyau de la vie spirituelle, 'exemple de la voie parfaite, certes non exempte de
dangers ni d’illusions, et pratiquée par une minorité. Elle est encore plus
précisément la réalisation consciente de I'absolu religieux, récapitulation de

8 Ibid.

9 Ste THERESE D’AVILA, Autobiographie, chap. XXX, 14, in (Euvres completes, trad.
M. AUCLAIR, Paris, 1964 pp. 215-216.

10°S. JEAN DE LA CROIX, La Montée du Carmel, Prologue, trad. RP GREGOIRE DE
SAINT JOSEPH, Paris, 1947 p. 19.

' Louis GARDET, Etudes de philosophie et de mystique comparées, Paris, 1972 p.
192,

12 «I1 convient de rappeler cette doctrine du Philosophe, d’aprés laquelle plus les
choses divines sont en soi claires et manifestes, plus elles sont naturellement obscures et
cachées a I’ame. Il en est ici comme de la lumiére naturelle: plus elle est claire, plus elle
éblouit et obscurcit la pupille du hibou» S. JEAN DE LA CrOI1X, La Nuit obscure, Nuit
obscure de I'Esprit, chap. V, op. cit. p. 559.



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 5

tout I’étre en union a tous dans la vie de I’Eglise (dimension totalisante), union
plus intime a Dieu (dimension personnelle), progression a la fois difficile et
savoureuse de la vie spirituelle (dimension ascendante).

La spiritualité n’est pas autre, mais, pour nous, plus vaste que la mystique.
[l s’agit d’un terme englobant, connotant les contenus de la mystique, mais
désignant d’une fagon plus générale I'ensemble des figurations et des exercices
de la vie spirituelle. Elle est a la fois une et multiple. Qualité de 'homme qui,
grace a 'Esprit, connait I’agir de Dieu!3, elle définit I’étre spirituel, un étre,
comme le souligne M.-M. Davy a propos de la conception mediévale,
«pourvu de sens intérieurs, qui posséde un autre langage, qui est en voie de
recouvrir la parfaite ressemblance de I'image qu’il porte en lui. Délié du
temps, ouvert a I’éternité, son corps, son ame, son esprit participent déja a la
gloire de la résurrection» . En ce sens, la spiritualité ne peut étre qu'une et
dispose a une expérience plus profonde, 'expérience mystique. Cependant cet
homme spirituel est immergé dans I’histoire, sans devenir jamais esclave du
temps et du monde. Bien au contraire, «intégré dans le cosmos, il ceuvre,
corps, ame, esprit a 'avénement du royaume de Dieu, c’est-a-dire a la trans-
formation du monde»!S. On comprend que la réalisation de cet idéal aux
dimensions eschatologiques, commengant dans ce monde, soit marquée par
diverses modalités ou s’inscrivent vivement les empreintes du temps et de la
culture. La spiritualité est alors multiple, différents courants d’'une méme eau.
La mystique, cceur et couronnement de la spiritualité, en exprime la valeur la
plus ¢levée, mais prend rang parmi d’autres voies que le chrétien, en tant
quhomme «spirituel», trace pour retourner cette terre aride qu’est le
monde.

En résumé, la mystique marque qualitativement la spiritualité. Le rapport
spiritualité-mystique permet d’établir un axe vertical livré a 'investigation
proprement théologique. Mais il existe un axe que ’on pourrait définir comme
horizontal ou spiritualité et mystique sont perceptibles comme phénoménes
psychologiques et sociaux. La mentalité religicuse est alors une notion de base
qui se situe a intersection de ces deux axes. D’une part elle intervient, sou-
vent cachée ou inconsciente, comme élément contextuel de I’histoire de la
spiritualité et de la mystique; son étude permet notamment de saisir I'ordre ou
le desordre des figures, des symboles et des actions que manifeste telle spiri-
tualité ou telle mystique, et d’en apprécier la valeur. D’autre part, véritable
réceptacle, elle contient et résume, parfois jusqu'a la caricature, outre les
acquis de I'’éducation et de la culture, les représentations véhiculées par un ou
plusieurs types de spiritualité. Cette sorte de «présupposé», implicite ou
explicite, que constitue la mentalité religieuse, ne donne certes pas la clef de

B3 I Cor. 2, 13-15.
' M.-M. Davy, Initiation a la symbolique romane, Paris, 1977 p. 63.
15 Ibid. pp. 63-64.



6 CHRISTIAN JUNGO

I'interprétation du sens du religieux, mais permet de saisir son vecteur. Son
¢tude attentive oblige a nuancer et a approfondir les résultats des analyses
quantitatives de pure sociologie ou de pure psychologie notamment dans une
problématique actuelle aussi complexe que celle du changement religieux.

En abordant maintenant ’examen d’un aspect de la mentalité religieuse
dans le catholicisme romain, nous nous efforcerons de ne jamais perdre de
vue, a cote des dimensions psychologiques et sociales du probléme, les don-
nées que nous venons de rappeler, soit le lien occulte ou avoué qu’entretien-
nent mentalité, spiritualité et mystique '°.

3. Bipolarité de la mentalité «catholique»

Ce que nous appelons mentalité catholique, et qu’il faudrait plus justement
nommer «mentalité religieuse dans le catholicisme», se référe d’abord a une
maniére d’étre, a une «maniére d’habiter le monde», en vivant une tension
primordiale que nous avons décrite ailleurs!”: étre dans le monde sans étre du
monde. Cette tension n’est pas limitée au catholicisme, mais est propre a tout
le christianisme, bien qu’elle soit vécue, a notre avis, a son paroxysme dans le
catholicisme. en raison de I'insertion des fideles et des communautés dans une
institution aux dimensions universelles et trés structurées. Elle est ensuite
repérable dans toute expression de I'identité catholique: aussi bien les pro-
ductions intellectuelles et les actions de I’appareil officiel de I’Eglise, les écrits
des théologiens et des mystiques, que les fagons de penser et de vivre du clergé
et des laics, «militants» ou non.

Cette mentalité possede une certaine unité par-dela ses développements
dans le temps et I’espace; c’est pourquoi nous préférons parler d’'une menta-
lité, plutot que des mentalités catholiques. Et dans sa complexité, elle mani-
feste pourtant une oscillation facile a saisir, une oscillation entre deux poles.
Consciemment ou non, le croyant privilégie un pole aux dépens de I'autre, et
cela est remarquable des séries synchroniques, c’est-a-dire en observant des
comportements se situant dans une méme période, aussi bien que des séries
diachroniques, c’est-a-dire en observant des comportements suivant un ordre
chronologique.

Mais quels sont au juste ces poles? Ce sont deux conceptions de Dieu
parfaitement attestées dans le catholicisme, mais ailleurs aussi, inséparables
I’'une de I'autre puisque toutes deux se réferent au Dieu transcendant et incarné

16 On pourrait rappeler ici ce que faisait remarquer JEAN SEGUY a propos de la
sociologie d’E. TROELTSCH : « Elle rappelle enfin le lien nécessaire entre histoire, socio-
logie, philosophie, action, éthique: autant de domaines a ne pas confondre justement
parce qu’ils sont inséparables.» J. SEGuy, Christianisme et société, Paris, 1980 p. 11.

17 (est intentionnellement que nous avons appelé cette tension, le « paradoxe de

I'incarnation», en discutant la question de I'identité dans I'Eglise catholique (cf. art. cit.
a la note 2, p. 440-442).



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 7

de la Révélation: une conception ouranienne de Dieu et une conception
prom¢théenne '8,

Dans la conception ouranienne, I’accent est mis sur la dimension verticale
de la foi, soit le rapport de I’homme a Dieu ou I'esprit découvre peu a peu
I'absoluité de Dieu. L’homme, le chrétien est comme fasciné par Dieu, ou
plutot par une certaine image de Dieu. Rien ne peut étre congu, vécu, en
dehors de ce rapport et donc de cette figure. Cette vision du Dieu révélé.
considérant I'unité de Dieu ou la Trinité des personnes, est exclusive. Certes
elle se trouve réalisée trés différemment suivant I’époque et I'appartenance
sociale, mais on peut relever des constantes de cette conception. Le degré le
plus ¢laboré est le degré mystique et théologique. Les exemples sont nom-
breux: S. Jean de la Croix que nous avons cité plus haut; S. Thomas d’Aquin
dont 1l n’y a qu’a regarder le plan de la Somme théologique, schéma néo-
platonicien de I’exitus: traité de Dieu dans son unité et dans sa trinité et traité
de la création (Ia pars), et du reditus: la morale au sens large, trait¢ du retour de
la créature rationnelle a Dieu (I1a pars), et la christologie, puisque la destinée
de la créature est surnaturelle et que '’ensemble des moyens surnaturels se
résume dans la personne et I'ceuvre du Christ (I11a pars). Pour étre fidéle a
notre démarche, nous devons souligner, que dans ces deux exemples. et d'une
fagon générale, cette mentalité ne se résume pas a un systéme de pensée. La
vie, au sens plénier du terme, de ceux qui la partagent s’en trouve impreégnée.
Nous ne pouvons malheureusement en donner une illustration suffisamment
convaincante en si peu de pages, car il nous faudrait, ne serait-ce que pour les
exemples cités, nous livrer a une analyse biographique compléte! Mais c’est
un fait: la sensibilité du chrétien en porte les traces.

Dans cette sensibilité ouranienne, 'autorité de Dieu est d’abord celle d’un
Pére, mais un Pére dont les traits sont typiquement ceux d’un pére terrestre:
bonté et protection; sa gloire devient aussi celle de ses enfants et la célébration
de cette derniére prend la forme d’une féte solennelle et riche en gestes svm-
boliques du type de la royauté. Par conséquent, 'autorité de 1'Eglise ne peut
étre remise en question tant qu’elle exprime les relations hiérarchiques de la
famille, garantes de 'unité: le pape, par exemple, non tellement comme per-
sonne, mais en raison de sa fonction et de sa valeur symbolique, sera honoré
durespect qu’on a ou qu'on devrait avoir suivant le code en usage pour un pere
alatéte de sa famille ou un prétre a la téte de sa paroisse. C’est ce méme respect
qui dominera 'action sociale, ce respect qui permettra de régler les rapports

'8 Dans une perspective légérement différente de la ndtre. mais complémentaire.
JEAN MILET donne une trés bonne description de ce qu’il appelle le « théocentrisme » et
le «christocentrisme» qui définissent les termes de la bipolarité du catholicisme. et de
leurs implications psycho-sociales. Nous nous sommes inspire de certaines de ses con-
clusions, cf. JEAN MILET, Dieu ou le Christ ? Les conséquences de 'expansion du christ-
tocentrisme dans I'Eglise catholique du XVII€ siécle a nos jours, Paris, 1980.



8 CHRISTIAN JUNGO

sociaux et d'etablir I'ordre et la paix, vertus qui, a leur tour, favoriseront
I"'épanouissement des qualités humaines.

Dans une periode de crise, on peut observer des phénomeénes qui semblent
ne plus relever de cette conception, alors qu’ils en sont une bonne confirma-
tion. Ainsi I'attitude d’un Luther face a I'Eglise romaine est-elle typiquement
ouranienne, car elle s’inscrit dans une contestation d’un certain «ordre» ins-
titutionnel qui lui paraissait trahir fondamentalement un ordre infiniment
supérieur. celui du Dieu transcendant de la Révélation. La radicalité du lan-
gage de Luther n’est en fait, pour la forme, que I’écho de la rigidité doctrinale
de I'Eglise du temps qui, s1 'on peut dire, tend a «forcer» ce respect dont on a
parlé et a rejeter toute diversité. Nous ne désirons pas porter de jugement
historique sur la Réforme, ni sur Luther, mais simplement souligner que le
refus de I'autorité du pontife romain, dans ce cas, procéde de la méme men-
talité que son acceptation. L’histoire permet ici de mieux comprendre cette
exacerbation de la mentalité ouranienne: c’est I’époque du paroxysme d’une
peur, exprimée dans le domaine religieux par la peur de I’hérétique: «Les
définitions théologiques et les réglementations religieuses multipliées au
début des Temps modernes furent comme des murailles qui délimitérent et
protégerent un espace menace. A 'intérieur, c¢’était, grace a I’obéissance, la
paix rassurante d’une Eglise maternante, pleine de miséricorde et de pitié, qui
apportait a coup sur les moyens de salut. A I’extérieur, au contraire — et ’on
savait maintenant ou passait la frontiére — régnaient le désordre satanique,
les ténebres, I'inavouable, et s’étendait 'immense pays de la perdition...
Puisque toute la doctrine avait été définie et la morale codifiée, la vérité et la
sécurité résidaient dans la docile acceptation des enseignements proclamés.
De la cette supréme admonestation de I'official a Luther lors de la diéte de
Worms (1521): « Dépose la ta conscience, frére Martin, la seule chose qui soit
sans danger est la soumission a 'autorité établie» 1.

A T'inverse, la conception prométhéenne voit en Dieu non plus I’Etre
transcendant, référé au monde invisible, le Dieu ineffable et irreprésentable,
mais au contraire un Dieu immanent, un Dieu qu’on a vu, puisqu’ll a habite le
temps et ’espace sous les traits de ’'homme dont I a partagé la condition
intégralement par son Incarnation: Jésus de Nazareth. Sans occulter rien du
mystére transcendant de Dieu et de son Incarnation, «la figuration physique
de la divinité donne naissance a des notions métaphysiques» 2, I’événement
de I'incarnation a I'avénement d’un nouveau projet de vie personnelle et
communautaire. La conviction est acquise que le profane peut étre le lieu du
sacré, que I’histoire revét les valeurs de ’éternité, que le temps est porteur de
I'intemporel.

19 JEAN DELUMEAU, La peur en Occident (XIVE-XVIIIC siécles), Paris, 1978, p.
517

20 J. MILET, op. cit. p. 67.



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 9

A la sagesse qu’engendrait la conception ouranienne répond le «pari», la
folie d’aménager le concret par participation non tellement a la vie divine que
plutot a activite salvatrice du Christ rédempteur. L’école francgaise de spiri-
tualité du XVII® siecle aura cette orientation?!, La spiritualité d’un S. Ignace
de Loyola porte le sceau d’une conception ouranienne et pourtant, en fondant
la Société de Jésus, il mettra I'accent sur I'action d’une fagon toute promé-
théenne, en cherchant a faire de ses membres de véritables apotres du Christ.
A cette méme veine appartient la spiritualité franciscaine, I'imitation de la vie
du Christ dans la pauvreté. Nous avons appelé ce pole « prométhéen», car la
polarisation s’opére sur la figure du Christ héros. On suit alors le Christ non
par déférence, mais par enthousiasme, par une ferveur souvent naive. C'est la
présence et non la distance qui attire, ’action et non la contemplation. D’une
maniere générale I'autorité ne revét plus les caractéres du sacré. Le Christ
héros est en somme le frére. La figure paternelle s’estompe. C’est le Christ qui
convoque le consensus de tous, et, par réciprocité, c’est en vertu des témoi-
gnages apportés que tous ¢lisent celui qui merite lautorite. Comme le
remarque Milet: «Il ne s’agit plus de transmettre une légitimité, mais d’ins-
taurer un pouvoir»??. La liturgie, point n¢vralgique de la vie de I'Eglise,
montre bien ce qui se passe: la sensibilité religieuse n’est plus marquée par
cette distance numineuse de la vision ouranienne, mais par la proximité du
«frére» victorieux; on ne célébre plus tellement la gloire du Dieu tout-puis-
sant, que plutot le passage du Christ parmi les hommes.

On voit les conséquences sociales qui découlent de cette maniére de
penser: concertation démocratique, et idéal de fraternité universelle, auquel le
discours des Béatitudes sert de charte, pour créer une société ou la liberté
individuelle prend le pas sur I'ordre, la fraternité sur la soumission, le besoin
d’action, de réforme, voire de révolution sur le besoin d’ordre et de paix. On
croit souvent qu'une telle mentalité n’a pu apparaitre et se développer qu’a
partir du XVIII® ou du XIX€ siécle, notamment depuis la Révolution fran-
caise. Cela nous semble faux. Les exemples déja cités nous montrent que le
phénomeéne est plus ancien. On pourrait encore se souvenir de ces expéditions
qu’on a appelées les «croisades d’enfants» et des mouvements analogues
comme les pélerinages — celui par exemple des enfants de Souabe au Mont

21 Pour Milet, la renaissance du christocentrisme (notion qui s’apparente a notre
«conception prométhéenne»), son développement et son triomphe jusqu’a I'excés dans
la seconde moitié du XX¢ siécle sont d’abord le fruit de I'influence de BERULLE, non
tellement par ses écrits, que par ses institutions et par ses ceuvres, influence qui fut
«considérable sur I’évolution de I’Eglise catholique. .. Cela tiendra d’abord, a coup sur, a
la profondeur méme de ses analyses... Elles remettent en cause les assises psychoso-
ciales du catholicisme (sans toucher a la doctrine, bien entendu). Mais cela tiendra aussi
au fait que son influence va s’exercer a travers un extraordinaire réseau d’actions, dont la
densité et la variété n’ont guére d’égal.» J. MILET, op. cit. p. 174.

22 J. MILET, op. cit. p. 88.



10 CHRISTIAN JUNGO

Saint-Michel en 1458 — qui parcourent du XII¢ au X V¢siécles une Europe que
I'on aurait le tort de croire entiérement conquise par une mentalité oura-
nienne. Nous ne voulons pas forcer le sens de I'histoire. Celle-ci bien au
contraire nous rameéne aux faits et nous permet de comprendre par exemple ce
qu’il y avait de différent dans la croisade de 1320 ot nous voyons des pas-
toureaux transformés en «routiers pillards»: c’est que la «misere est de
beaucoup plus profonde que soixante-dix ans plus tot» 23, Mais si cet exemple
nous semble moins «pur» que d’autres, cela ne dément en rien, pour I’essen-
tiel, la similitude des idées, des sentiments et des comportements. C’est bien
une mentalité prométhéenne qui est a ’ceuvre dans ce compagnonage de la
misere, dans cette fraternité d’enfants, dans cette révolte de petits qui
croyaient pouvoir réaliser ce qu’aucun des grands n’avait pu mener a bout
dans les croisades de barons. Ne lit-on pas la référence au Christ héros, au
Jésus frére, dans ce désir eschatologique que défendront pauvres et pastou-
reaux en dépit de 'opposition du clergé et de la désapprobation du pape?

Mentalité ouranienne, mentalité prométhéenne, voila briévement
esquissée cette bipolarité de la mentalité catholique.

4. Du passé au présent

En ce qui concerne la situation actuelle de I’Eglise catholique, il faut se
reporter a I’événement que fut le Concile Vatican II, dont on n’a pas fini de
mesurer les influences. Dans le sens de ce que nous étudions ici, nous remar-
querons simplement qu’il fut un lieu privilégié pour I’expression des contenus
idéologiques propres a ces deux conceptions. Il a porté en lui I'oscillation
constante entre les conceptions ouranienne et prométhéenne; les textes du
concile sont a ce titre des témoins révélateurs d’une véritable confrontation et
aussi d’une recherche de compromis, et méme d’équilibre. A titre d’exemple,
une exégese du premier chapitre de la constitution Lumen Gentium nous
renseigne clairement: elle «commence par une «ouverture» de ton assez
christocentrique (nous dirions de tvpe prométhéen): on nous demande de
porter d’abord nos regards sur le Christ «lumiere des nations». Mais rapide-
ment, dés I’article 2 de ce premier chapitre, nous sommes ramenés vers des
positions doctrinales qui sont parfaitement théocentriques (nous dirions de
~ type ouranien): la mission du Christ est étroitement rattachée a la volonté du
Pére qui est dans les cieux» 24, On pourrait continuer cette analyse ou s’y livrer
avec d’autres textes, comme avec la constitution sur la liturgie, autre témoin
important puisqu’il touche la sensibilité d’un plus grand nombre de fidéles et
que ses conséquences psycho-sociales sont plus profondes. Mais il suffit de

23 PAUL ALPHANDERY, « Les Croisades d’enfants», in RHR 1916, p. 281. Cf. aussi P.
ALPHANDERY et A. DUPRONT, La chrétienté et I'idée de croisade, 1-11, Paris, 1954-1959;
K. SETTON, A History of the Crusades, 1-11, Philadelphia, 1958-1962.

24 J. MILET, op. cit. pp. 253-254.



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 11

voir que Vatican II a jou¢ le role d’un véritable catalyseur et qu’il n’a pas peu
contribué a cette crise d’identité que nous vivons ou interviennent d’autre part
de nombreux facteurs exogénes.

Pour le présent, la premiére impression est plutdt la cohabitation que
I’harmonie entre deux styles d’Eglise catholique, 'une vivant dans I’obéis-
sance a Dieu et a ses commandements, ’autre cherchant a répondre aux appels
du Christ et a Pamour des hommes. Le «pére» et le «frére» semblent 1ége-
rement brouillés! Dans cette situation de déséquilibre, une question se pose:
I'institution ecclésiastique est-elle suffisamment attentive a cette bipolarité de
la mentalité catholique? En comprend-elle la nature? Voit-elle les consé-
quences, afin d’agir selon cette prudence évangélique qui devrait la caracté-
riser ? En référence a une actualité religieuse plus ou moins récente, on peut en
douter. Qu’on nous comprenne bien: ce n’est pas affaire de politique ecclé-
siastique, au sens étroit du terme! C’est de la marche du Peuple de Dieu qu’il
s’agit. Les contextes sont trés différents et donc les situations nombreuses et
complexes dans I’Eglise catholique. Cette derniére n’est pas un monolithe. Des
facteurs importants interviennent dans la vie et les prises de position, aussi
bien de la hiérarchie que des «simples fidéles»; nier I'importance dans les
comportements religieux des facteurs psychologiques, sociaux, culturels, éco-
nomiques et politiques, et vouloir tout expliquer par cette bipolarité serait
absurde et ne ferait que déplacer le probléme des composants mesurables a un
concept «fourre-tout». Mais négliger I’étude spécifique des mentalités, c’est
aussi réduire a un certain nombre de déterminismes ou, au mieux, de méca-
nismes, la vie complexe de I’étre humain et passer a c6té d’une réflexion
humaniste — c’est-a-dire la plus compléte possible, abordant I'intégralité de la
personne et des communautés dans le double axe que nous avons dit — et d’un
pronostic correct et a long terme! La mentalité en effet joue inconsciemment
en interaction avec les facteurs de comportement et elle se trouve légitimée par
des actions déterminées, quand elle ne les justifie pas elle-méme idéologique-
ment. Bref, elle unifie en quelque sorte ces comportements de raison ou de
déraison.

Mais revenons a la situation présente de I’Eglise. Si ’on se souvient de la
description donnée plus haut de la mentalité ouranienne, on en retrouve tous
les caractéres aussi bien dans le traditionalisme de Mgr Lefébvre que dans
nombre de mouvements de pensée et de communautés religieuses reconnus et
encouragés par ’Eglise 25, A cette conception, a ces sensibilités, aux actions qui
en découlent, on aurait tort de répondre en imposant une vue prométhéenne.

25 ]1 serait intéressant d’étudier plus a fond, et selon notre grille de lecture, 'Opus
Dei, par exemple, dont on parle beaucoup aujourd’hui. Au courant de spiritualité
ouranienne, appartiennent des communautés récentes, comme la fraternité S. Jean. On
peut observer que les membres de ces mouvements sont, en grande majorité, jeunes et
issus de classes sociales trés différentes.



12 CHRISTIAN JUNGO

Ainsi bien des conflits entre Rome et Mgr Lefebvre aujourd’hui difficilement
surmontables, parce qu’exacerbés et murant les partenaires dans un statu quo
troublant, auraient pu étre évités si ’'on avait saisi avec prudence ce déséqui-
libre de la mentalité et la crise d’identité qui 'accompagne. On pourrait
ajouter qu'un certain succes de ce mouvement a ét¢ d’autant plus grand que le
manque de qualifications d’un certain clergé et de certains organes officiels de
I’Eglise a permis d’accentuer unilatéralement une spiritualité de type promé-
théen sans prendre en compte la spiritualité de type ouranien, pourtant
reconnue dans I’histoire du catholicisme et valorisée normalement.

Plus récemment, le voyage du pape Jean-Paul Il au Nicaragua nous a
donné matiére a réflexion pour notre propos. Dans une Eglise ou le processus
est délicat d’acquisition et d’implantation d’une identité catholique, la ques-
tion essentielle n’est pas celle, certes légitime et préoccupante, posée par le
pape qui, lui, se rattache — et culturellement on le comprend aisément — a
une spiritualité ouranienne, du «bien supérieur de la communion avec
I’évéque, avec le Pape, avec toute I’Eglise» 26; le probléme est celui de I'éla-
boration et de 'effectivation d’une spiritualité prométhéenne. La difficulté
tient justement a I’équilibre que I’on peut réaliser entre un catholicisme for-
tement empreint de cette mentalité ouranienne et un catholicisme de type
prométhéen qui prend essor sous la poussée de facteurs culturels et sociaux,
notamment la solidarité avec les pauvres, et trouve sa conceptualisation dans
une théologie de la libération. La question qui se pose n’est pas une simple
confrontation entre la hiérarchie et la base, et leurs partisans respectifs. Sou-
lignons d’autre part que nous n’avons a juger personne ici, pas plus la théologie
de la libération que la hiérarchie ecclésiastique; ce ne serait qu’ajouter a une
polémique nuisible. Nous ne désirons pas non plus nier la complexité d’une
situation ou plus qu’ailleurs ’enjeu politique inclut la conformation de I’Eglise
a tel ou tel type d’idéologie. Ce qui nous importe ici, c’est 'urgence qu’a
I’Eglise locale de clarifier les problémes, justement pour éviter d’étre prise au
piége et de perdre elle-méme I'autonomie de sa destinée. Sans nier I’exigence
de la fidélité a I’Eglise et au contenu de la foi pour éviter toute confusion avec
des objectifs purement humains, il faut bien voir que la proclamation de
I’obéissance comme unique vertu et la réduction du débat a des questions
purement théologiques rendent encore plus opaque cette situation. En ce sens
les prises de position de la hiérarchie au Nicaragua et méme I'intervention du
pape ne resolvent rien?’. Ce n’est pas d’abord d’un probléme théologique, ni

2% JEAN-PAUL 11, Homélie du 4 mars 1983 a Managua, DC 1983 n° 1850 p. 401.

27 Les preuves ne manquent pas d’une lourde méconnaissance de ces données et
nous osons croire qu’au-dela des réactions épidermiques que ’dpreté de la vie quoti-
dienne rend compréhensibles, on saura en prendre conscience. Citons deux brefs exem-
ples. MGR BOsco Vivas, ¢véque auxiliaire de Managua et bras droit de MGR OBANDO
Bravo, disait notamment que «les prétres de I’Eglise populaire doivent normaliser leur
situation avec l'institution ecclésiale ou quitter celle-ci... Que ceux qui ne sont pas



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 13

d’un probleme politique qu’il s’agit. A notre sens ces questions sont a consi-
dérer dans une perspective plus large, celle de I'analyse des mentalités aux-
quelles elles sont liées. Plus fondamentalement, I'identité des catholiques est
ici en question. Il s’agit de la reconnaissance des catholiques au cceur de la lutte
sociale pour plus de liberté et de justice. Sans la reconnaissance de cette
présence par I'institution, «I’Eglise risque le discrédit le plus énorme de son
histoire en Amérique latine» 28,

5. L'utopie de l'équilibre?

Nous ne saurions prophétiser, ni méme tenter une description de I'Eglise
idéale. Ce serait prendre nos désirs pour la volonté de Dieu et mépriser I'Eglise
dont on ne peut décemment concevoir la nature semblable a n’importe quelle
soci¢té humaine. Pourtant nous pouvons dire ce vers quoi I'’Eglise ne saurait
tendre, ce a quoi 1l faut prendre garde aujourd’hui pour que son avenir ne soit
pas compromis par notre négligence. Or deux attitudes actuelles, rencontrées
frequemment dans le monde dit «premier», nous semblent interroger I’Eglise-
institution et particuliérement la hiérarchie, souvent bien intentionnée et
riche de paroles, mais fort discréte dans son engagement.

La premiere est faite d’abandon, de fuite face aux tensions qui naissent du
desequilibre dont nous avons parlé: c’est de guerre lasse, ne pouvant établir les
bases d’un dialogue solide, et sachant que I’on ne recevra que les marques d'un
respect poli a toute revendication ne s’inscrivant pas dans un schéma général
préalablement avalisé, que I’on déserte non la foi, mais la communauté de foi.
La minorisation de certains dans les Eglises locales, type ouranien en majorité
prométhéenne ou type prométhéen en majorité ouranienne, est survalorisée en
période de crise. De ce fait I’expression des conflits, constructive pour I’acqui-

d’accord avec les orientations des évéques aient le courage de le dire. .. [Is peuvent aller
librement fonder une autre Eglise.» (/C/ 1983 n° 585 p. 40). Dans son homélie de
Managua du 4 mars 1983, entiérement consacrée a la vocation et a la mission de I'unité
ecclésiale, JEAN-PAUL I1 a insisté sur le fait que «l'unité de I'Eglise. .. signifie et exige la
révision de notre échelle de valeurs. Elle signifie et exige que nous soumettions nos
conceptions doctrinales et nos projets pastoraux au magistére de I'Eglise, représenté par
le Pape et les évéques. Cela s’applique aussi au domaine de la doctrine sociale de I’Eglise,
¢laborée par mes prédécesseurs et par moi-méme. .. C’est pourquoi j’alertais déja sur le
fait «qu’il est absurde et dangereux d’imaginer» comme & c¢6té — pour ne pas dire a
'opposé — de I’Eglise construite autour de ’évéque, une autre Eglise. .. alternative et,
comme on le préconise récemment, une Eglise «populaire» (DC 1983 n® 1850: pp.
400-402). Ce n’est certes pas le contenu de cette homélie qui fait difficulté, mais sa
pertinence dans le contexte que I'on a décrit. Dautre part ni MGR Bosco Vivas, ni
JEAN-PAUL II ne sont fondés a parler d’une «Eglise populaire» au Nicaragua, car
comme le rappelle St. MAILLARD, «le probleme, justement, est qu’il n’existe pas et qu'il
n'y a jamais cu au Nicaragua d’organisation dite « Eglise populaire» (1C7 1983, n® 585 p.
41).

** FRANCISCO OLIVA, S, vicaire & Ciudad Sandino, cité par St. MAILLARD, Au
Nicaragua, les révolutionnaires chrétiens en difficulté, ICI 1983 n° 585, p. 41.



14 CHRISTIAN JUNGO

sition et I'implantation d’une identité propre, est peu a peu muselée par la
nécessité d'une régulation institutionnelle. Au lieu de tendre vers un équilibre,
le déséquilibre va croissant; la minorité n’a qu’une alternative: ou suivre, ou
se taire. Cette négation des tensions, heureusement, n’est pas aujourd’hui a
son paroxysme, mais il est urgent d’y prendre garde. Ici encore I'illustration en
dit plus que des explications theéoriques. Ainsi Heinrich Boll, prix Nobel de
littérature 1972, déclarait récemment dans une interview: «... Toute I’évolu-
tion du catholicisme institutionnel de ’aprés-guerre, qui était trés réaction-
naire, d’un conservatisme militant, nous a conduits, ma femme et moi, a en
sortir. Ce qui ne nous empéche pas de continuer & nous considérer comme
catholiques. Nous sommes restés allemands et catholiques, mais nous
n’appartenons plus au catholicisme allemand institutionnel. Nous sommes
membres du corps, mais non plus de la corporation»2°. Ce non-sens du point
de vue théologique se comprend pourtant trés bien a la lumiére de I'analyse
des mentalités dans le contexte d’une société sécularisée 3. L’institution n’est
plus conséquente, aux yeux de certains fidéeles, avec le contenu de la foi. Tout
se passe comme s1 la majorité des membres de I'institution continuait a dire la
verité, mais discréditait dans ’engagement et dans la vie cette vérité qu’ils
proclament. Il semble alors Iégitime de dissocier institution et contenu pour
ne plus reconnaitre qu'un caractere quasi-mystique de 'appartenance et de
I'identité catholiques que I’on ne veut en aucun cas nier. Une grossiére erreur
serait d’assimiler cette attitude a I'indifférence qui ne constitue ni I'origine, ni
le résultat de cette rupture avec 'institution.

Autre exemple relatif a la place et a I’espérance des petits groupes dans
I’Eglise italienne qui montre bien que la régulation institutionnelle, si elle
réduit les conflits, n’apporte pas pour autant une solution satisfaisante a
’engagement chrétien: « Actuellement, le mouvement des communautés et
des petits groupes en Italie a perdu en grande partie son aspect contestataire a
I’égard de la hiérarchie. C’est qu’il a renoncé, pour le moment du moins, a
I’hypothése d’une réforme de I’Eglise au profit de sa base. Alors, on prefere
travailler dans les secteurs marginaux sans affronter directement I’autorité
ecclésiastique» 31,

Il ne faudrait donc pas que, pour des minoritaires ou des minorites,
I'identité catholique réside en une conviction personnelle affirmée publique-
ment, mais se traduisant par le silence dans I'institution ou la défection!

L’autre attitude est faite d’anticipation, voire de syncrétisme. Le christia-
nisme est une abstraction facile. La réalité est différente. Si I’on est «chrétien»,
on trouve son identité dans une dénomination précise qui porte son histoire

2% JCT 1982 n° 578 p. 37.
30 Cf. notre article mentionné a la note 2.
1 GIOVANNI FRANZONI, L'espérance des petits groupes, ICI 1983 n°® 585 p. 27.



MENTALITE ET AVENIR DE L’EGLISE 15

avec sa richesse et ses erreurs: on est catholique, orthodoxe, protestant,
anglican, etc... La reconnaissance de cette identité spécifique est a la base de
toute démarche cecuménique cohérente. Or aujourd’hui le besoin de commu-
niquer, accru par les contraintes d’une société déshumanisée et éclatée, ou la
régulation des appareils religieux s’avere toujours plus délicate, pousse a
rechercher et a faire 'expérience d’'une communauté ou toute différence
objective, c’est-a-dire dénominationnelle, dogmatique, etc. .., serait gommeée
et ou se forgerait une sorte de «christianisme absolu». Ces communautés sont
le plus souvent issues d’'une mentalité¢ prométhéenne. Cette derniere joue alors
un double réle. Premiérement elle définit les caractéres d’une spiritualité
nouvelle qui fait apparaitre ces communautés comme un pont entre |’cecu-
meénisme officiel des institutions et des théologiens et I'cecuménisme de
«base» qui, souvent généreux, outrepasse les limites non tellement du permis.
mais du possible. Mais, et c’est le deuxieme aspect, il se trouve qu’intervenant
dans la crise que nous avons dite elle occulte la différenciation nécessaire des
communautés et des individus, accentuant la destructuration religieuse. A
court terme ’effet peut paraitre bénéfique, car ces mouvements obligent a des
reéflexions fondamentales et a des démarches efficaces, mais a long terme, on
ne saurait y voir un progres. En effet, pareille vision d’une «identité chré-
tienne» peut conduire a ne voir dans le message du Christ, justement qu’un
message débouchant sur 1’¢laboration d’un projet socio-politique, par
exemple, comme le laisse entrevoir le surdimensionnement idéologique de
certaines théologies de la libération; ou qu'un «style de vie». fondé certes sur
des valeurs défendues par Jésus-Christ, mais que chacun peut remarquer a une
simple lecture du Nouveau Testament, appartenant a une Eglise ou non. Le
«christianisme», en ce sens, ne serait qu’'un humanisme au sens restrictif du
terme, niant le mouvement spirituel qui I’a porté a travers I’histoire et qui
continue d’en constituer I'articulation transcendante. Il faut ici rappeler que la
confusion entre '’humanisation et I'incarnation des réalités de la foi est un des
produits d’une visée excessive de la mentalité promethéenne.

En guise de conclusion

Apres ces quelques remarques, on pourrait légitimement se demander quel
est I'avenir promis a la communauté catholique et, par voie de conséquence,
quel est le sens de la démarche cecuménique ? Nous aimerions rappeler que. si
nous avons mis I’accent sur I'urgence d’'une étude sérieuse des mentalites. et
si logiquement nous avons fait ressortir les éléments conflictuels, ce n’est
que parce qu’en méme temps, nous voyons des signes d’esperance qui pour-
raient a leur maniére répondre aux deux questions que nous venons de poser et
qui feront I'objet d’un autre débat. Pour conclure, ou plutdt pour ne pas
conclure, nous en dirons deux.

Dans le domaine théologique, d’abord. La pure reproduction des modéles
théologiques anciens n’est plus possible. La fonction creative des théologiens



16 CHRISTIAN JUNGO

doit étre développée et reconnue. L’espace de liberté ouvert a ceux-ci par le
concile doit continuer d’étre aménagé. Les nombreuses études de type métho-
dologique et épistémologique qui paraissent depuis quelques années montrent
cette preoccupation. D’autre part cette ouverture permet la prise en compte
serieuse des sciences humaines par les théologiens, non plus dans I’anarchie
des premiers essais disparates ou ces sciences semblaient vouloir remplacer la
théologie. mais dans une plus grande conscience des vrais besoins de la for-
mation de tous dans I'Eglise actuelle. Ces revendications découlent d’une
conception prométhéenne de la théologie.

Mais en méme temps, on est contraint de voir la spécificité de la théologie
et les limites des sciences humaines dans I’élaboration théologique. Peu a peu,
le discours visera a intégrer ces données horizontales dans une nouvelle
compréhension de I'axe vertical. Les nouvelles formulations du discours sur
Dieu, Un et Trine, le Christ, Verbe incarné, par exemple, sont a trouver. Les
intéréts des théologiens actuels vont dans ce sens, preuves en sont les sujets
abordés dans les livres parus récemment. Il convient alors, en quelque sorte,
de remodeler une conception ouranienne, capable d’accueillir les acquis et les
demandes de type prométhéen. Un nouvel équilibre doit étre trouvé, et point
besoin de dire que la polémique, ni les arguments d’autorité n’ont leur place
dans cette quéte.

Plus largement pour toute I’Eglise, la découverte de la liberté religieuse et
des droits de ’homme a inauguré de nouveaux rapports, spécialement impor-
tants pour le dialogue cecuménique. Réduites a un leitmotiv de propagande,
ces valeurs se dissoudraient bien vite. En réalité, elles sont devenues une
dimension de la vie de I'Eglise, un bouleversement de type prométhéen. «Si
on pense que I’Eglise pendant tout le XIX® siécle avait pris position contre
«les libertés modernes» (liberté de presse, d’expression, et spécialement de
culte), on pergoit qu’il ne s’agit pas la d’'une simple mise a jour, mais d’un
renversement pour ’Eglise» 32, Certes le mouvement suscité n’est pas toujours
exempt d’ambiguités et, 1a encore, une pondération de type ouranien doit
intervenir, en reformulant peu a peu I’ouverture transcendante de ’homme a
Dieu.

Tout est question d’intelligence, de compétence, de la part des agents
institutionnels comme de ’ensemble du Peuple de Dieu, et de nuances encore,
afin que I'on aboutisse a cet équilibre de la mentalité qui ne sera le fruit ni de la
tiédeur, ni du compromis, équilibre de la vie de I’Eglise elle-méme qui portera
une nouvelle maniére «d’habiter le monde».

Abréviations:

DC Documentation Catholique, Paris.
ICI Informations Catholiques Internationales, Paris.

32 A, DELZANT, La découverte de la liberté religieuse et des droits de 'lhomme, IC1
1983 n° 585 p. 35.



	Mentalité et avenir de l'Église : un aspect du problème dans le catholicisme romain

