Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 4

Artikel: Etudes critiques : retrouvailles avec Pannenberg
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 331-336

RETROUVAILLES AVEC PANNENBERG*

KLAUSPETER BLASER

Etudiant chez Pannenberg au moment méme ou parut son « Offenbarung
als Geschichte», j’ai vécu intensément la provocation que cette voix repré-
sentait dans une situation d’apparente impasse. Pour des raisons qui tiennent
a ma trajectoire théologique et personnelle, je suis peu a peu devenu un
admirateur intrigué, regardant avec une suspicion croissante la construction
pannenbergienne, certes passionnante mais trop souvent spéculative.

Or, le livre de Denis Miiller, thése de doctorat présentée a I’'Université de
Neuchatel, remet tout ce débat en chantier et me I'a fait revivre, faisant de
surcroit connaitre Pannenberg au public francophone. En effet 1a christologie
est la seule partie de I'eeuvre de Pannenberg a avoir été traduite en frangais; et
les études consacrées a ce théologien font défaut dans cette langue. Son type de
pensée n’y est certainement pas pour rien. L’audience que ce théologien (et
philosophe) allemand a regue dans le monde anglo-saxon (fondamentalistes,
néo-libéraux, process-theology) et dans le catholicisme en est par contre
d’autant plus grande. Le travail critique de Denis Miiller, présentation, ana-
lyse et confrontation a partir d’un point de vue extérieur, comble donc une
lacune de la théologie frangaise dans ce grand débat autour de «vérité et
histoire». Il faut d’emblée saluer cette étude et remercier I’auteur pour la peine
qu’il a prise de nous expliquer ce théologien, peut-étre au risque de I’anachro-
nisme, vu la maniére dont Pannenberg aborde cette problématique. Denis
Miiller, par ailleurs, n’hésite pas a affirmer sa propre position, et on com-
mence a entrevoir dans la théologie suisse romande une palette de plus en plus
riche et variée de systématiciens.

Avec une compétence impressionnante, Miiller analyse d’abord les options
fondamentales de W. Pannenberg et s’efforce de montrer quels sont chez lui les
rapports entre la révélation et ’histoire, suivant la thése d’une autorévélation
autorévélation indirecte de Dieu dans I’histoire universelle. La révélation,
pensée comme auto-révélation de Dieu en Christ, ne crée pas I’histoire, mais
s’y inscrit, ce qui suppose I’existence de I’histoire universelle pour pouvoir
parler de la révélation. Mais nous n’avons jamais directement acces a la
présence du Dieu révélé; Dieu, en effet, se manifeste toujours a nous par la
médiation indirecte de faits historiques et de leurs interprétations successives
(291). C’est dire aussi que la révélation par Dieu de lui-méme a lieu a la fin de
I’histoire révélante — thése avec laquelle Pannenberg entend combattre les

* A propos du livre de DENIS MULLER, Parole et Histoire, Genéve, Labor et Fides,
1983,



332 KLAUSPETER BLASER

tendances jugées gnosticisantes ou mythiques qui sont présentes dans les
théologies de la Parole de provenance barthienne ou bultmanienne. Tout
autoritarisme ou irrationalisme dans I’'approche de la révélation de méme que
tout subjectivisme ou fidéisme doivent étre éliminés au profit d’'une connais-
sance de type historique et herméneutique portant sur I’histoire des traditions,
par lesquelles le fait particulier est relié a la totalité de I’histoire. La légitimité
rationnelle de la révélation peut étre vérifiée a condition de voir dans I’histoire
universelle le lieu et le processus de la manifestation de Dieu comme totalité,
donc de voir en elle une histoire du salut. Dés lors I'idée de Dieu peut étre
considérée comme une hypothese logico-rationnelle par toute science et en
particulier par la méthode historique. Cela signifie-t-il que la révélation elle-
méme soit sans cesse différée? Non, parce que I’histoire en tant que mani-
festation de I’Absolu et de I'Infini est tissée d’anticipations successives. Cette
structure «proleptique», Pannenberg la tire d’une analyse de ’événement
christique. De méme que, dans sa vie et sa prédication, Jésus anticipe la
résurrection, il anticipe aussi la fin de I’histoire parce que, dans sa résurrec-
tion, il en est lui-méme déja la fin et le but. Ainsi Pannenberg estime possible
de résoudre la tension entre I'unicité de la révélation christique et I’état ina-
chevé, ouvert a ’'avenir, de I’histoire. Inversement, la structure proleptique de
la révélation christique correspond par nature a la structure proleptique de
I’histoire universelle, anticipation de la totalité de Dieu. La christologie fai-
sant apparaitre le fondement proleptique non seulement de la théologie de
I’histoire, mais aussi de I’étre de ’homme et du monde, il s’ensuit que la
théologie, I’anthropologie et ’ontologie, imprégnées par cette proleptique de
I’avenir infini, existent en profonde corrélation. « Nous nous mouvons dans
un cercle» (178).

Pour ne pas succomber aux tentations de la gnose ou du syncrétisme,
Pannenberg établit, selon Denis Miiller, une «dialectique ordonnée»: d’'une
part la «révélation de soi» de Dieu ne saurait étre subordonnée a une quel-
conque instance anthropologique préalable, ce qui n’empéche pas, d’autre
part, de postuler que la priorité dogmatique de I’auto-révélation est insépa-
rable de la précédence herméneutique et historique de I’expérience humaine.
«Sans ’expérience humaine et sans la méditation herméneutique du sens,
sans les anticipations de la totalité dans notre histoire, nous ne pourrions pas
connaitre Dieu d’une maniére réelle et conforme a nos dispositions
humaines» (179). La révélation de Dieu dans I'histoire étant donc le fonde-
ment doctrinal a priori de I’anthropologie, celle-ci opére comme fondement
rationnel et herméneutique a posteriori de la révélation», conclut Miiller
(180).

La deuxiéme partie de ’ouvrage invite a un examen critique, centré sur la
conception de la révélation, de I'histoire, de la foi et de la théologie que
Pannenberg met en ceuvre, et sur la fonction de la christologie dans cet univers
spéculatif. Confirme-t-elle le projet initial de «théologie de la révélation» ou



RETROUVAILLES AVEC PANNENBERG 333

représenterait-elle plutot la justification a posteriori d’une théorie spéculative
de I'histoire et de ’homme construite autour de la catégorie d’anticipation?
(186) S’inspirant de Karl Barth et d’Eberhard Jiingel, I'auteur, a travers de
subtiles analyses, conclut au non possumus. Chez Pannenberg, argumente-t-il,
la révélation devient en fin de compte un prédicat de I’histoire puisque le
savoir historique fonde la foi et que I’histoire remplace la Parole interpelante.
L’essence théologique du kérygme étant précisément de joindre entre eux
I’histoire de Jésus, la confession de foi qui lui répond, et I'interpellation qui
rend possible cette réponse (203), 2 'opposé, la théologie de Pannenberg
risque de dégénérer en historiologie et rationnalisme. «Fide remota», le
recours a I'histoire des traditions n’a pas plus d’efficacité historique que le
recours au kérygme. En ce sens, Pannenberg confond le critére de vérification
(i.e. I’histoire de Jésus, a elle seule toujours ambigué) avec le fondement
théologique de la révélation (i.e. 'acte éternel de Dieu révélant son étre
propre). Plus généralement, la théorie de I’auto-vérification de la révélation
dans la réalité humaine repose sur un a priori arbitraire et subjectif, parce
qu’elle suppose une homologie de principe entre la révélation et ’anthropo-
logie. L’étre de Dieu et I’étre du monde paraissent étre homogenes. De la sorte,
la christologie, contrairement aux intentions de Pannenberg, devient illustra-
tion exemplaire, mais postérieure d’une théorie spéculative. Par 1a, on oblitere
gravement la relation conflictuelle et paradoxale de la vérite et de I’histoire,
voire méme de I’évangile et du christianisme (235). Ou bien révélation, ou
bien anthropologie générale: tertium non datur! D’ou aussi les reproches de
confusionisme (317), de monisme objectif (ou Dieu fait nombre avec I’his-
toire) ou encore de monisme subjectif (ou la conciliation 'emporte sur la
rupture et la décision libre) (239). Chez Pannenberg, dit encore I'auteur, on
revient a une théologie naturelle étant donné que la révélation est subor-
donnée a cette instance étrangére de la Totalité et que la catégorie de la
prolepse remplit une fonction unificatrice essentielle en remplagant le rdle
traditionnel de I’analogie dans la métaphysique théologique. Si une séparation
de principe entre ’esprit humain et I'Esprit de Dieu n’est pas plus nécessaire
que raisonnable (259), si I'idée de Dieu est construite subrepticement en
fonction de la totalité (qualifiée de «mythe», 262), n’en arrive-t-on pas a une
philosophie religieuse qui fait fi de la manifestation sub specie historiae, crucis
et resurrectionis Jesu?

Ce questionnement pousse I’auteur a «nous reprendre, a nous ressaisir et a
nous redéfinir, dans I’horizon d’une pratique, d’un témoignage et d’un dire»
(269). La troisiéme partie du livre de Miiller propose donc une «Reprise
théologique de quelques-uns des défis posés par Pannenberg a une théologie de
la révélation». L’auteur y fait un plaidoyer engagé pour une révélation unique
de Dieu en Jésus-Christ, Parole et dire, auxquels le discours théologique
correspond par sa propre parole. Il oppose le « Toutes choses sont en Christ»
(christocentrisme) au « Christ est le Tout» (christomonisme), et s’il y a « point



334 KLAUSPETER BLASER

d’accrochage», c’est bien par I’Evangile lui-méme qu’il est créeé. De la sorte, la
raison est toujours raison répondante. Une analogie de type ontologique ou
fusionnel, une quelconque identification entre I’étre de Dieu et I’étre de
I’homme est donc a rejeter, la théologie devant rester intellectus fidei. Si
Miiller admet par la suite que I’histoire soit le /ieu et non le moyen de la
révélation, il juge pourtant peu originale la thése de la révélation indirecte,
toute révélation étant indirecte puisqu’il faut en rendre compte. Théologique-
ment, I’histoire doit rester prédicat encore qu’il faille «instruire» une théo-
logie de la Parole par I’histoire, telle celle de Jésus. Et Miiller de contester
radicalement le postulat historiciste, le formalisme linguistique ainsi que la
volonté de dissocier certitude et connaissance, confiance et intelligence. Il y
oppose la christologie du Crucifié ressuscité qui definit de maniére exclusive
et suffisante ’étre de Dieu et I’étre de ’homme. Cette christologie du Crucifié
énonce la vérité de 'universel sous ’angle du particulier et du singulier. Miiller
partage donc avec son interlocuteur la radicalité de /'extra nos, mais son
désaccord porte sur la méfiance de Pannenberg a I’égard de la sotériologie. On
ne peut parler de Jésus-Christ sans parler en méme temps du salut du monde,
dit Miiller avec Ebeling, pas plus que la christologie de la Croix ne saurait étre
opposée a une christologie de la résurrection. Il faudra alors parler d’un
renversement épistémologique puisque le primat du particulier sur 'universel
bat en bréche la tendance humaine normale a la fusion dans la Totalité (334).
Proche de Luther, de Barth et de Jiingel, notre auteur maintient que I’homme
ne peut définir Dieu; c’est Dieu qui définit "homme en lui restituant sa vraie
dimension et en le soustrayant a lui-méme tel qu’il s’imagine et se réve.
L’homme qui s’expose a cela fera I’expérience d’un Dieu qui se cache en se
révélant et qui se donne a penser comme mystere, selon I’analogie de la foi, et
ce mystére sera ainsi compris comme le sens éminemment positif du monde,
de ’'homme et de la vérité dont on vit.

Jusqu’a maintenant nous n’avons pas pu faire apparaitre avec quelle
minutie d’analyses Denis Miiller étaye ses propos pour chaque théme impor-
tant de la théologie de Pannenberg, le tout étant accompagné, sur tel ou tel
point, de brefs excursus avec encore un appareil critique fouillé et précis. Si
’auteur engage avec Pannenberg un débat en définitive trés critique, toutes ses
objections ont été précédées d’une analyse poussée du probléme en question
chez son interlocuteur qu’il rejoint d’ailleurs sur nombre de points isolés. En
quoi donc consiste le mérite et la problématique de 'ouvrage? Qu’on me
permette ici une modeste métacritique.

Sans doute, nous avons affaire a une excellente présentation de Pannen-
berg. En de nombreuses occasions, Miiller corrige ou modifie certains juge-
ments rapides ou sommaires d’interprétes trop pressés. Ce qui constitue un
atout évident, c’est que toute ’ceuvre de Pannenberg a pu étre évaluée (encore
qu’il soit dommage que la grande Anthropologie n’ait paru que trés récem-
ment...); ainsi, certains développements importants qui suivirent les célebres



RETROUVAILLES AVEC PANNENBERG 335

théses de 1961 et la christologie de 1964 trouvent-ils leur juste place et sont-ils
reconnus comme tels. Je ne sais ou I'on pourrait, dans la présentation, signaler
des déficiences ou des lacunes, 8 moins de considérer la christologie de Pan-
nenberg davantage comme un bloc erratique que comme le fondement de
I’ensemble, interprétation qui resterait malgré tout possible...

L’examen critique, lui aussi, me parait cohérent et défendable, encore que
les reproches sur lesquels les analyses débouchent, puissent paraitre excessifs.
Qu’est-ce que cela signifie d’attaquer Pannenberg au niveau de la cohérence?
Pannenberg lui-méme y verrait une incohérence, mais il est vrai qu’il y a fort
peu d’auteurs préts a accepter une telle critique.

Les cent derniéres pages forment en soi un manuel (trés commode pour
I’étudiant) consacré a la théologie de la révélation et aux questions actuelles la
concernant. C’est une réponse de type barthien que I’'on trouvera ici et qui ne
manquera pas de décevoir celui qui la trouve insuffisante ou démodée.
L’avantage de cette partie est précisément la clarté du parti pris et de nom-
breuses formulations qui donnent a penser, comme par exemple cette ques-
tion avec laquelle Miiller termine: «Parler d’une vérification des énoncés
théologiques, n’est-ce pas, d’une certaine maniére, déboucher sur 'aveu de
notre pauvrete ¢lémentaire ?» (376). Il me semble, quant a moi, qu’on peut et
doit étre reconnaissant a Denis Miiller de nous avoir rappelé — peut-étre aux
dépens d’une certaine originalité tant recherchée aujourd’hui — quelques
verités élémentaires en théologie.

Et pourtant, pourquoi le lecteur que je suis, acquis a la visée fondamentale
developpée par I’auteur, pergoit-il un certain malaise? Est-ce le style un peu
assertorique, parfois assez massif, voire presque «dogmatiste» qui dérange ?
Est-ce le caractére assez «allemand» de I’ouvrage qui tranche avec la produc-
tion frangaise actuelle? Est-ce la reprise de débats un peu dépasses qui lasse
malgré leur actualité permanente (peut-on d’ailleurs retourner si aisément a la
théologie de la Parole de Dieu sans intégrer 'apport moltmannien a la notion
de révélation?) ?.... Cette lecture m’est apparue en général aussi passionnante
qu’elle a été parfois fastidieuse. Mais au-dela de telles considérations, j’aime-
rais en rester a deux questions.

1. On l’aura compris: Denis Miiller se sent obligé d’ouvrir le dossier critique
de Pannenberg a partir d’un autre point de vue. C'est a la fois sa force et sa
faiblesse. Si toute analyse a ses présupposés qu'ils soient theéologiques ou
autres, I'ouvrage en question a cependant quelque chose d’un dialogue de
sourds. La question s’impose: pourrait-on critiquer Pannenberg sur son
propre terrain, avec ses propres arguments? Tache redoutable étant donné la
cohérence de son projet! Les incohérences que Miiller reléve entre I'intention
et le résultat sont-elles réelles? Ne dépendent-elles pas de I'extériorit¢ du
jugement? L’auteur a-t-il vraiment pris au sérieux son interlocuteur dans sa
tentative d’une auto-vérification de la vérité a 'extérieur d’elle-méme? La
révélation de Dieu qui, dans les propos de Miiller, résoud vraiment tous les



336 KLAUSPETER BLASER

problémes, ne risque-t-elle pas d’amener un véritable «fondamenta-
lismex...?

2. Sije rejoins I'auteur dans sa tentative de concilier théologie de la Parole et
théologie de I’histoire, je trouve cette tentative encore insuffisante, car on nous
propose des aménagements de la doctrine de la révelation plutét qu'une
lecture nouvelle de cette doctrine. Que I’on puisse développer la christologie
barthienne de fagon originale et fine dans une problématique moderne sans
pour autant abandonner I’extraordinaire contestation qui émane d’elle, notre
auteur aurait pu I’apprendre par exemple de I’étude de Hans Stickelberger (cf.
ma recension dans RThPh 1983, 91 et Zwingliana 1982, 692ss.). Me trom-
perais-je en disant que c’est, en définitive, un élément créateur qui nous
manque dans le livre de Denis Miiller?

Sans doute Denis Miiller ne reculera-t-il pas devant cette tiche a la fois
fascinante et terrifiante. Et son présent livre en est déja un gage.



	Études critiques : retrouvailles avec Pannenberg

