
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 4

Artikel: Études critiques : christocentrisme de la théologie fondamentale?

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 116 (1984). P. 323-330

ETUDES CRITIQUES

CHRISTOCENTRISME DE LA THÉOLOGIE
FONDAMENTALE?1

Denis Müller

L'ouvrage que viennent d'éditer en français R. Latourelle et G. O'Collins à

propos de la théologie fondamentale est la contribution la plus importante de
ces dernières années au débat œcuménique touchant le renouveau de cette
discipline controversée. Il offre un panorama très suggestif des questions de
méthode et de doctrine que se posent aujourd'hui les spécialistes de théologie
fondamentale. Nous disposons ainsi d'une véritable petite somme de théologie

fondamentale catholique internationale (tous les auteurs de l'ouvrage
sont catholiques, mais ils insistent à bon droit sur l'apport novateur de
théologiens protestants comme G. Ebeling et W. Joest à une discipline jusque-là
réservée au catholicisme). Plutôt que de m'étendre sur l'ensemble des
articles2, je me propose de concentrer ici le regard sur deux aspects décisifs du
débat, à savoir d'une part sur la tension interne à toute définition programmatique

de la fondamentale, d'autre part sur le problème du christocentrisme
comme principe de base de cette discipline théologique.

1. La tension programmatique

La première partie de l'ouvrage présente une excellente documentation
relative aux problèmes d'identité et de méthode qui surgissent dès que l'on
aborde la question du statut et du programme de la fondamentale. R. Latourelle

nous propose un parcours historique et doctrinal sur «la nouvelle image
de la fondamentale» (p. 67-93), mettant en évidence la rupture entre
l'ancienne apologétique et une théologie fondamentale axée sur la notion de

1 Cf. R. Latourelle et G. O'Collins (éd.): Problèmes et perspectives de théologie
fondamentale. Desclée-Bellarmin. Tournai-Montréal 1982 (Recherches 28, Théologie),
482 p. — La mise au point la plus récente en langue allemande est l'ouvrage de Harald
Wagner: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt 1981, XIII -I- 134 p.

2 II s'agit de 19 articles répartis en 4 sections: problèmes d'identité et de méthode;
herméneutique; christologie; ecclésiologie, et dus à J.-P. Torrell. D. Tracy, R. Latourelle,

C. M. Martini, R. Marié, I. de la Potterie, P. Grech, X. Tilliette, G. Martelet, T.

Citrini, P. Grelot, J. Guillet, G. Ghiberti, A. Dulles, K. Rahner, P. Rossano, H. Fries, G.

O'Collins et J. Alfaro.



324 DENIS MÜLLER

révélation (cf. les travaux de K. Rahner, de H. Bouillard, de C. Geffré et de H.

Stirnimann, tous sensibles à cette rupture). Plus précisément, Latourelle
distingue quatre phases dans l'évolution de la fondamentale : 1 phase de réaction
à l'apologétique classique ; 2) phase d'élargissement ; 3) phase de centration ; 4)
phase d'aménagement pédagogique.

Latourelle montre le lien entre ce renouveau progressifde la fondamentale
et la redécouverte de la catégorie de révélation à Vatican II : la tâche de la

fondamentale est conçue de façon plus large, ses thèmes se diversifient, son
public devient plus ouvert (la notion de dialogue, notamment avec l'athéisme,
passe en position centrale).

A ce stade, la fondamentale est caractérisée par une certaine tension entre
sa dimension dogmatique et sa dimension méthodologique et apologétique (le

terme réapparaît!) et exprime cette tension par la bi-polarité du thème de la

révélation (ou de la Parole de Dieu) et de la crédibilité (ou de l'accueil) de cette
révélation.

A la différence de H. Stirnimann3, Latourelle voit davantage dans la
fondamentale une discipline qui s'occupe des fondements de la foi (p. 79) qu'un
discours relatifà la méthode théologique. La distinction semble claire. En fait,
si l'on examine de plus près le propos de Latourelle, on s'aperçoit pourtant que
cette notion des fondements de la foi va de pair avec un certain nécessitarisme.
Je m'explique : Latourelle s'efforce de ne pas trop dissocier la fondamentale de

l'apologétique. La question de la crédibilité se voit ainsi attribuer un rôle

prioritaire. Théoriquement, Latourelle juge que la fondamentale doit
s'occuper aussi bien du point de vue de la révélation que de celui de la foi (cf. p.

97). En réalité, il ne dit rien ici du premier aspect qui ne relève d'une simple
théologie dogmatique de la révélation. Son intérêt porte bien davantage sur le

pôle subjectif de la crédibilité. Ce qui l'entraîne à affirmer, dans un louable
souci de surmonter le fidéisme, que «la décision de foi doit se manifester

comme une option d'homme, c'est-à-dire raisonnable, sensée» et qu'en
conséquence «il faut savoir, avant de croire et pour croire» (p. 87). «Doit», «il
faut»: c'est bien dans ce type de nécessité rationnelle que Latourelle loge les

«fondements de la foi», expression de toute manière ambiguë, puisqu'elle
désigne sans distinction la révélation comme agir spécifique de Dieu et la

crédibilité de cette révélation et de la foi devant le forum de la raison et de

l'humain. Désireux de réhabiliter l'apologétique au sein de la fondamentale —

à contre-courant de l'évolution actuelle —, Latourelle se laisse emporter par
des formulations discutables: «Dans sa racine, la foi est un acte d'intelligence.
Elle dit option pour le Christ, mais aussi lucidité» (p. 87, c'est moi qui
souligne). J'aurais pour ma part compris que l'auteur écrive: et donc aussi luci-

3 «Erwägungen zur Fundamentaltheologie. Problematik, Grundfragen, Konzept»,
FZPhTh 24, 1977, 291-365 — étude intensive et impressionnante, qui fait autorité, et

dont nous nous sentons très proches.



CHRISTOCENTRISME DE LA THÉOLOGIE FONDAMENTALE? 325

dite. Mais une lucidité qui semble venir s'ajouter comme un complément
nécessaire à la foi au Christ menace gravement, à mon avis, la particule
exclusive du solus Christus et du sola fide. La suite du texte de Latourelle
souffre du même danger: peut-on sérieusement soutenir que «l'homme qui
s'engage pour Christ doit avoir des raisons valables de le faire : des raisons qui
puissent s'expliciter dans un discours cohérent» (p. 87, je souligne)? N'est-ce
pas faire violence au caractère libre et souverain de l'action de Dieu, qui seule
fonde la foi? N'est-ce pas aussi confondre l'intelligence de la foi avec une
justification apologétique de la foi devant le forum de l'humain? Si je tombe
d'accord avec Latourelle qu'il appartient au théologien de «montrer que
l'option de foi a du sens, qu'elle est sensée», encore faudrait-il s'entendre sur la

définition et la vérification (ou au moins la falsification) de ce sens, qui ne
saurait relever d'une ratification univoque et évidente devant le forum d'une
humanité abstraite, simple construction intellectuelle commode du théologien.

*

* *

La relative ambiguïté de la définition de la théologie fondamentale — telle
qu'elle apparaît notamment dans l'essai de Latourelle — est signalée et balisée
de manière significative par le débat qui sous-tend les contributions de David
Tracy et de Jean-Pierre Torrell. Le premier nommé, dans l'un des textes le plus
profilé du recueil (p. 47-66), tente de fonder la nécessité et la spécificité de la

fondamentale par rapport aux théologies systématiques et pratiques, en la

dégageant au maximum de toute relation existentielle avec la foi. Non pas,

d'ailleurs, que cet auteur veuille absolutiser l'idéal d'une théologie fondamentale

purement philosophique, voire apologétique: son propos vise autant
l'in-suffisance (au sens de la non-suffisance) de la fondamentale (dans la

perspective de la théologie systématique notamment) que sa nécessité sui
generis. L'apport de Tracy consiste principalement dans l'élaboration de
critères formels et opérationnels permettant de distinguer la fondamentale, la

systématique et la pratique. Il distingue à cet effet cinq zones de problèmes,
selon que l'on se place du point de vue du public, des modes d'argumentation,
du discours éthique, de la position religieuse du théologien ou des affirmations
explicites concernant le sens et la vérité. L'ensemble de la démonstration à

laquelle parvient ainsi Tracy peut se résumer par le tableau ci-dessous :



326 DENIS MULLER

Type de

théologie
Public Argu¬

mentation

Ethique Religion Vérité

fondamentale

Université rationnalité honnêteté sus¬

pendue

démonstration

systématique Eglise interpré¬
tation de

la tradition

loyauté
face à la
tradition

engagée présence

pratique Société praxis engage¬

ment
engagée pratique

Cet essai de classification permet à Tracy de définir les théologies
fondamentales par «l'insistance raisonnée pour employer l'approche et les

méthodes d'une discipline académique reconnue pour expliquer et adjuger les

titres à la vérité de la tradition religieuse interprétée comme aussi de la

situation contemporaine» (p. 57). Tracy part en effet de l'idée que «tous les

théologiens reconnaissent le besoin de fournir quelque analyse de la situation
contemporaine, dans la mesure où cette situation exprime une question
authentiquement «religieuse», c'est-à-dire une question fondamentale sur le

sens de l'existence humaine» (p. 55).
Dès lors, Tracy n'hésite pas à souligner la dimension apologétique de la

fondamentale, eu égard à son caractère public. Ceci l'amène à affirmer que
«même si défait il croit en sa tradition, en principe, comme théologien, le

théologien doit discuter le point (le pour et le contre) en se basant sur des

éléments strictement publics qui sont en principe accessibles à toutes les

personnes raisonnables» (p. 59). La foi existentielle et personnelle du théologien

se voit ainsi suspendue dans l'exercice purement rationnel que constitue
la fondamentale. Sans doute Tracy ajoute-t-il que la théologie fondamentale
laissée à elle-même ne peut survivre (p. 66) : elle a dialectiquement besoin de

la systématique, dans la mesure où la théologie chrétienne table sur
«l'événement originel éclairant» (p. 62) dont traite la christologie.

Dans sa critique, Jean-Pierre Torrell commet à mon avis un contre-sens

quand il fait dire à D. Tracy que «le théologien fondamental n'a aucun besoin

d'être un membre croyant de la communauté chrétienne» (p. 34 note 23).

Le propos de Tracy revient seulement à dire, en effet, que le théologien
fondamental doit mettre entre parenthèses (dans un sens voisin de l'époché

husserlienne) son engagement existentiel.
Torrell s'inscrit de son côté, à la suite de H. Stirnimann, dans une ligne

beaucoup plus ecclésiale; son objectif consiste à atteindre un réel équilibre



CHRISTOCENTRISME DE LA THÉOLOGIE FONDAMENTALE? 327

entre la recherche (démarche essentielle de toute théologie fondamentale) et la
doctrine (qui applique son effort d'intelligence à la foi elle-même). Conscient
du caractère hautement problématique du concept d'expérience (cf. p. 44),
Torrell parle d'une «vérification de l'expérience chrétienne particulière
par l'expérience chrétienne totale» (p. 45, je souligne); cette double distinction
tend d'une part à mettre en évidence la spécificité de l'expérience de la foi par
rapport à toute autre expérience, et d'autre part à mieux articuler l'expérience
particulière, voire individuelle de la foi avec l'expérience chrétienne
commune à tous les croyants, dans le temps et dans l'espace. Pour Torrell, l'expérience

est sans doute le lieu central de la théologie et le lieu théologique
privilégié de la fondamentale comme telle; mais elle n'a de consistance
significative que par la médiation concrète de la vie chrétienne elle-même. En

restreignant de la sorte le concept d'expérience, Torrell limite l'ambition
souvent exagérée de la fondamentale et contribue à déplacer son centre
d'intérêt : la préoccupation apologétique à visée universelle que l'on trouve
encore chez Tracy devient ici auto-exégèse de la foi dans la vie de l'être
humain. L'avantage de la position de Torrell est de nous ramener critique-
ment à la question de la positivité christologique et donc à la question du
principe christocentrique en théologie fondamentale.

2. La théologie fondamentale face au défi christocentrique.

Le mérite de Tullio Citrini (p. 231 ss.) est justement d'aborder de front la

question du christocentrisme en fondamentale et de s'interroger sur le rôle du
christocentrisme comme principe méthodologique. Il essaie ainsi d'établir un
lien nouveau, et nullement évident, entre le contenu christologique de la

dogmatique chrétienne et la méthode christocentrique de la fondamentale.
Cet auteur note avec raison que «dans la théologie fondamentale on n'a

pratiquement jamais abordé la question d'une (éventuelle) structuration
christocentrique spécifique qui lui soit propre» (p. 233). Le problème du Jésus

historique ou le traité «De Christo» apparaissent certes dans l'apologétique
catholique moderne, mais ils ne constituent pas vraiment la clef de voûte ou
l'articulation méthodologique de la fondamentale dans son ensemble. C'est

que cette dernière, à en croire Citrini, demeure prisonnière d'une christologie
à ontologie chalcédonienne, dans laquelle «la singularité historique de Jésus

Christ n'a pas été l'objet d'une sérieuse considération» (p. 239).

Par cette remarque, Citrini signale le problème central de tout projet de

fondamentale : à trop vouloir tabler sur la crédibilité ou sur la vérification par
l'expérience ou encore sur l'universalité rationnelle de la foi, la plupart des

théologies fondamentales actuelles occultent le défi christocentrique. La

christologie demeure réservée au discours dogmatique; en fondamentale, elle

n'accède jamais au rang de principe méthodologique structurant. Citrini



328 DENIS MULLER

montre très judicieusement qu'en fondamentale déjà, il s'agit de dépasser
aussi bien le théocentrisme que l'anthropocentrisme par un authentique
christocentrisme. C'est ainsi que la perspective très anthropocentrique d'un Karl
Rahner culmine implicitement dans l'idée d'une initiative gracieuse de Dieu,
réalisée dans la personne et dans l'œuvre du Christ. Citrini est dès lors en droit
de se demander si le christocentrisme implicite de Rahner ne demeure pas

purement formel et ne gagnerait pas à s'expliciter (p. 241).
Au passage, Citrini souligne également les limites de la problématique

catholique traditionnelle basée sur la notion ambiguë de «conscience de

Jésus-Christ». Cette problématique témoigne encore d'un anthropocentrisme
illusoire: pour qui, en effet, la conscience du Christ est-elle disponible ou
accessible? Citrini montre que la question doit être recentrée sur l'objectivité
spécifique de la révélation. La théologie fondamentale doit prendre congé de

ses démons pseudo-rationnels et pseudo-universels et faire véritablement de

la révélation, en son christocentrisme, son thème décisif.
Ces considérations critiques et programmatiques conduisent Citrini à

élaborer ses propres pistes pour une pratique christocentrique de la fondamentale,

qui peuvent se ramener à trois:

1) analytique christocentrique de la révélation et de la foi, saisies dans leur
correspondance systématique (p. 243) ;

2) insistance sur les médiations historiques et herméneutiques de la foi (rôle
de l'histoire et de l'Ecriture);

3) concentration de l'apologétique sur la figure de Jésus-Christ.

«A ce niveau, conclut Citrini, christocentrisme signifie que la figure du
Christ s'impose dans sa crédibilité comme décisive en face et en faveur de la

raison et de la liberté de l'homme» (p. 251). Pour notre auteur, l'apologétique
légitime tient sa seule raison d'être de l'apologie incarnée que constitue le Christ
et par laquelle, dans l'auto-révélation de Dieu, il rend témoignage au Père.

*
*

Les réflexions percutantes et novatrices de Citrini obligent toute théologie
fondamentale à s'interroger sur un certain nombre de questions essentielles.

Afin de provoquer la poursuite d'une discussion vivante et nécessaire, je
signalerai, pour conclure, quelques-unes de ces questions:

a) Tout d'abord, Citrini soulève le problème méthodologique du rapport
entre la théologie fondamentale et la doctrine (ou la dogmatique). La théologie
fondamentale court toujours le risque, me semble-t-il, d'aborder la
problématique de la crédibilité sous le seul angle — réducteur — de la raison. Une
telle manière de faire présuppose un concept hypostasié et non-discuté de la



CHRISTOCENTRISME DE LA THÉOLOGIE FONDAMENTALE? 329

raison humaine; par conséquent, elle a tendance à suspendre la vérité
spécifiquement chrétienne de la doctrine christologique. La question doit être
finalement posée: une théologie fondamentale pure est-elle possible, hors de

toute considération dogmatique et donc christologique? Pour ma part, je crois
nécessaire de comprendre la théologie fondamentale comme une réflexion sur
l'herméneutique et sur les méthodes qui conviennent à la révélation
chrétienne, et pas du tout comme une anticipation formelle et purement rationnelle

d'une vérité christologique tenue en suspens. Une telle idée relativise,
j'en conviens, la portée et l'autonomie de la théologie fondamentale, qui ne
saurait être conçue comme un discours préalable à la dogmatique, mais
seulement comme une tâche interne de la dogmatique.

b) Le propos de Citrini étonne justement par sa volonté de considérer le

principe du christocentrisme comme un principe méthodologique applicable
à la fondamentale. D'une part, le christocentrisme est loin de réunir l'unanimité

parmi les théologiens dogmatiques; le saut paraît aisé du christocentrisme

au christomonisme, à en croire les critiques les plus acerbes de la pensée

barthienne notamment. D'autre part, on ne voit pas très bien comment le

christocentrisme, déjà si contesté en doctrine, pourrait servir de principe
méthodique à la fondamentale.

L'enjeu des thèses de Citrini me semble se situer à deux niveaux différents
et corrélatifs:

— Du point de vue proprement méthodologique, la théologie contemporaine,

souvent entichée de formalisme, aurait tout à gagner d'une redécouverte

de la cohésion profonde entre une méthode et le contenu auquel elle
s'applique. Autrement dit: les principes directeurs de la méthode en
fondamentale ne peuvent pas contrevenir à la logique matérielle qui est contenue
dans la vérité christique.

— Pour ce qui concerne la mise en œuvre d'une méthodologie au sein de la

théologie fondamentale, je pense, dans le sillage de Citrini, qu'il importe de

développer des concepts opératoires découlant de la logique interne de la

christologie. C'est ainsi que la fondamentale veillera à établir le sens de

concepts précis tels que, par exemple:

— l'historicité des événements;
— la particularité et la spécificité de chaque événement individuel ;

— le caractère non-spéculatifde l'interprétation, qui s'appuie toujours sur un
événement particulier;

— l'éclairage herméneutique significatif qui découvre un sens dans le parti¬
culier.

Ainsi compris, le principe du christocentrisme conduit à mon avis à une
critique radicale des idéologies de la totalité, de la fusion ou du syncrétisme. Il
devrait pousser la théologie fondamentale à se mesurer critiquement avec des

pensées à la tendance englobante comme celle de Rudolf Steiner, qui me



330 DENIS MULLER

semble présupposer le postulat néo-gnostique d'une identité originaire du

particulier et de la totalité.
Ces quelques remarques, encore très fugitives, font assez ressortir, je

l'espère, l'originalité et l'audace de la position de T. Citrini. Par sa contribution

remarquable, sur laquelle cette étude a voulu insister, Citrini a sans doute
permis de lever la redoutable ambiguïté qui entravait jusqu'ici le discours
théorique et programmatique d'une discipline au statut aussi flottant que la

théologie fondamentale. Ses pistes de réflexion, venant s'ajouter à celles de H.
Stirnimman, de G. Ebeling et de W. Joest, augurent bien de l'avenir œcuménique

de la fondamentale, avenir dont nous souhaitions montrer ici l'étroite
dépendance par rapport à une orientation christocentrique décidée.


	Études critiques : christocentrisme de la théologie fondamentale?

