
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 4

Artikel: La réflexion d'Origène sur le discours hérésiologique

Autor: Le Boulluec, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 297-308

LA REFLEXION D'ORIGENE SUR LE DISCOURS
HÉRÉSIOLOGIQUE

Alain Le Boulluec

La décision d'excommunier l'hérétique prise par l'autorité cléricale relève,
dès les premiers siècles du christianisme, de l'organisation institutionnelle de

l'Eglise. Mais elle ne peut être séparée de l'ensemble des représentations mises

en œuvre par la tradition polémique pour réduire le scandale des dissensions
qui peuvent se produire sur le plan religieux entre les Chrétiens. Elle ne tire pas
en effet son efficacité seulement du pouvoir reconnu des évêques, mais aussi
de la validité que lui confèrent les motifs d'exclusion forgés peu à peu par
l'enseignement antihérétique. L'image de l'hétérodoxe créée et développée
depuis Justin par la littérature des Traités contre les hérésies joue un rôle
déterminant dans la mise à l'écart des tenants d'opinions qui sont perçues
comme des divergences par rapport à l'unicité de la doctrine prônée par
l'Eglise. L'hérésiologie même n'a de cesse qu'elle n'ait transformé le courant
qualifié d'hérésie et ses représentants en corps étrangers dont l'expulsion
paraisse aller de soi.

Les œuvres et les actes d'Origène prouvent qu'il respecte les règles et les

institutions qui ont pour fin de défendre l'Eglise contre les dissensions en

rejetant au-dehors ceux qui risquent de troubler l'unité qu'elle veut promouvoir.

«Ecclésiastique», Origene l'est au sens riche et profond qu'il donne à ce

mot, comme l'a montré après bien d'autres, dans un beau livre, Hermann
Joseph Vogt '.Il l'est aussi dans un sens plus étroit, dans la mesure où il accepte
les procédures de contrôle mises en place par la hiérarchie pour juger de

l'orthodoxie des membres de l'Eglise, bien qu'il introduise une distinction
importante entre excommunication formelle et excommunication réelle2.

1 Das Kirchenverständnis des Origenes, Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte, Bd
4, Böhlau Verlag, Cologne et Vienne, 1974.

2 La conséquence de cette distinction est qu'une expulsion injuste ne cause pas de
mal à la victime (In Lev. horn. 14,3; cf. 12,6 et 14,2; voir K. Rahner, «La doctrine
d'Origène sur la pénitence», RechSR 1950, p. 261, n. 39). Dans le cas de l'exclusion des

hérétiques cependant, l'excommunication formelle est toujours en même temps réelle,
puisqu'elle est censée résulter de l'obstination des coupables, qui décident, en dépit des

avertissements, de persister dans leurs opinions et qui se séparent délibérément de
l'Eglise.



298 ALAIN LE BOULLUEC

Non seulement en effet il lui est arrivé d'affronter personnellement dans un
débat un hérétique, ainsi le gnostique Candidus3, dans un type de controverse
qui reste proche des joutes philosophiques, mais, selon des règles proprement
ecclésiastiques, il a participé en tant qu'expert théologique à des synodes
réunis pour examiner la doctrine d'un évêque4 et il admet que l'hérétique
doive être excommunié5. Grand connaisseur de la littérature chrétienne, il
reprend aussi à son compte certaines des représentations de l'hérésie engen-

3 Ce débat, transcrit dans le Dialogue avec Candidus, est résumé par Jérôme (C.
Rufin., II, 19; cf. Ep. 33; voir P. Nautin, Origene. Sa vie et son œuvre. Beauchesne, Paris
1977, p. 169 sq.) et date de la période alexandrine.

4 L'institution de tels synodes, qui paraît dater de la crise montaniste (cf. Eusèbe.
H. E. V, 16,10.17. citant un écrit anonyme contre les Montanistes, et V, 19,3, faisant état
des signatures d'évêques rapportées par Serapion d'Antioche dans sa lettre concernant
«la nouvelle prophétie»), est interprétée par C. Andresen, Die Kirchen der alten
Christenheit. Die Religionen der Menschheit. Bd 29. 1/2. Kohlhammer. Stuttgart 1971,

p. 177 sq., comme l'un des signes de la «cléricalisation » de l'Eglise à la fin du IIe siècle et
dans la première moitié du IIIe siècle, et du rôle primordial assumé par les évêques dans
ce qu'il appelle «die altkatholische Kirche». On sait que l'Entretien avec Héraclide eut
lieu au cours d'une conférence episcopale (voir J. Scherer, S.C. n° 67. p. 16-19) et en
présence des fidèles.

5 Ce thème est étudié notamment par K. Hein, Eucharist and Excommunication. A
study in early Christian doctrine and discipline, European University Papers, Series

XXIII, Theology, Vol. 19, Francfort/M. et Berne 1973, p. 333-336. Commentant Tite
3,10-11, Origene souligne qu' «il ne faut pas être en communion de prière» avec les

hérétiques (PG 14, col. 1303B). Il estime que, les hérétiques étant dépourvus de la foi,
tout ce qu'ils font est peccamineux (In Rom. X, 5, PG 14, col. 1256A-B; cf. Ps. 108,7

LXX. R. Araud, «Quidquid non est ex fide peccatum est. Quelques interprétations
patristiques», in L'homme devant Dieu. Mélanges offerts au Père H. de Lubac, t. 1, p.
127-145, établit le sens qu'Origène donne au mot « foi » en Rom. 14,23 : il s'agit de la foi
théologique, impliquant en particulier l'adhésion à tout ce que la Parole de Dieu a

révélé, comme le confirme la remarque sur les hérétiques — art. cit., p. 135, n. 22 —.
Cette interprétation d'Origène confirme que dans le cas de l'hérésie il ne saurait y avoir
pour lui de distinction entre excommunication réelle et excommunication formelle).
Ceux qui ont des pensées hérétiques sont «incirconcis de cœur» (cf. Ez. 44,9) et le

«glaive» avec lequel est circoncis le peuple de Dieu est «la parole de Dieu» (cf. Hébr.
4,12; Matth. 10,34) (In Gen. hom. III, 6). A propos de Jér. 3,6, Origene applique aux
discours hérétiques l'interdiction de Deut. 16,21, après avoir rappelé Rom. 11,22

(« Considère la bonté et la sévérité tranchante de Dieu ») (In Jer. hom. IV, 4, 1.39 sq.. 13

Nautin). Les doctrines des Marcion, Valentin et Basilide sont des souillures pour
l'Eglise (In lib. les. Nav. hom. VII, 7). Comme le note K. Hein, o.e., p. 336, si Origene
rappelle que la coutume prévoit la réadmission des Chrétiens coupables de fautes

graves, «quand ils manifestent une conversion sérieuse, au bout d'un temps plus long
que lors de leur première initiation» (C. Cels. III, 51, 1.25 sq. Borret; cf. Sel. in Jer.

29,4, PG 13, col. 577 ; In Jer. hom. XII, 5,1.25 sq. Nautin), il ne dit rien d'explicite sur la
réconciliation éventuelle de l'hérétique. Il croit cependant qu'il est possible à celui-ci de

venir à résipiscence (In Lev. hom. IV, 5, GCS 6, p. 321, L15 sq. Baehrens ; le contexte
néanmoins semble signifier que cela peut se produire en l'absence de condamnation
préalable, le cas envisagé étant celui de quelqu'un qui est encore «dans l'Eglise»).



RÉFLEXION D'ORIGÈNE SUR LE DISCOURS HÉRÉSIOLOGIQUE 299

drées par les réfutations de ses prédécesseurs, même s'il transforme les

modèles reçus en les adaptant à ses préoccupations, influencées par l'évolution

historique et par sa situation propre. Sur ce plan cependant, son exégèse

allégorique de l'Ecriture fait apparaître les difficultés que l'hérésiologie a de la

peine à résoudre et les dangers de la pratique institutionnelle qui en découlent.
Sa réflexion sur les diverses sortes d'erreurs aurait pu conduire à des solutions
nouvelles dans le règlement des dissensions internes.

L'adaptation des thèmes hérésiologiques traditionnels

Le motif polémique «Simon, père de toutes les hérésies», esquissé déjà par
Justin, est absent chez Origene. Un sens historique plus sûr, conforté par le

souci apologétique de désarmer la critique païenne prompte à faire état des

divisions entre les Chrétiens, l'amène à insister seulement sur le très petit
nombre des Simoniens6, à limiter les prétentions de Simon «au temps des

apôtres»7, ou à souligner simplement la nature démoniaque de la «magie» de
Simon8. Loin d'en faire l'ancêtre commun des lignées d'hérétiques, il tend à

lui refuser toute postérité.
De même Origene n'exploite pas l'argument des «successions» des

hérétiques. Plusieurs raisons peuvent expliquer cette suppression.
D'une part le thème de la diadochè de l'erreur a été inventé au moment de

la lutte contre le gnosticisme. Or à l'époque d'Origène d'autres doctrines
jugées dangereuses apparaissent au premier plan, sans que les contemporains
aient pu discerner de liens effectifs ou alléguer de prétendues liaisons entre
elles et les hérésies gnostiques. En outre l'œuvre d'Origène n'obéit pas en
général aux conventions du genre littéraire des traités contre les hérésies, qui
permettent de confondre juxtaposition dans un catalogue et filiation. Enfin
l'idée ne pouvait lui venir de mettre sur le même plan des gens qu'il connaissait

dans l'Eglise, tout en percevant les faiblesses de leurs opinions, et les

figures presque mythiques des Valentin et des Marcion, d'autant moins,
comme nous le verrons, qu'il distinguait soigneusement entre différents
degrés dans l'erreur.

D'autre part sa propre ecclésiologie était peu compatible avec la représentation

opposant à une succession de l'erreur une succession de vérité,
apostolique, pièce maîtresse de l'hérésiologie à laquelle Irénée avait donné sa

forme complète. Sans doute reconnaît-il l'existence d'un enseignement

6 C. Cels. I, 57, 1.40-48 Borret; cf. VI, 11, 1.20 sq.; V, 62, 1.1-9.
7 Comm. ser. in Matth. 33, GCS 11, p. 59, 1.22 sq. Kxostermann-Benz; rares sont

ceux qui se sont dits « Christs » au temps des apôtres : Dosithée de Samarie et Simon, qui
s'est présenté comme «grande puissance de Dieu» (cf. Actes 8,10).

8 In Matth., fragm. 417.



300 ALAIN LE BOULLUEC

transmis par les apôtres1' et même d'une «succession des apôtres» qui fonde
«la règle de l'Eglise céleste de Jésus-Christ»10. Mais il ne développe pas sur
cette base une théorie de la fonction et de l'autorité de l'évêque, préférant
conserver le primat dans l'Eglise aux vrais témoins du Christ, «spirituels»,
«parfaits», «martyrs»". A plus forte raison ne pouvait-il reproduire le

formalisme du schéma hérésiologique.
De la controverse antihérétique de ses prédécesseurs il retient cependant

certains cléments fondamentaux. Ainsi le procédé consistant à nommer les

sectes d'après les noms des pères de leurs doctrines, inauguré par Justin et

étroitement lié au thème des «successions», avait-il pour fin de les exclure du
christianisme en dénonçant leur origine humaine et, au delà, démoniaque. Or
Origene fait sienne cette conclusion capitale de la polémique de ses devanciers,

en réduisant à des inventions humaines les opinions combattues. Nombreux

sont les passages où il met cette idée en relief12.

En outre, il voit dans l'hérésie l'intervention des puissances mauvaises13.

Les doctrines erronées sont une addition diabolique14. Les hérésiarques sont
présentés comme les aides du diablels. C'est autour de la figure de l'Antichrist

9 Voir Deprinc. I Préface, 2-3;/« Matth. XIII, 1, GCS 10, p. 172-173 textes 61 et
67 de W. Rordorf et A. Schneider, L'évolution du concept de tradition dans l'Eglise
ancienne. Traditio Christiana 5: Peter Lang, Berne et Francfort/M. 1982. Les textes
d'Origène sur la tradition et les interprétations auxquelles ils ont donné lieu sont étudiés
de façon approfondie par R.P.C. Hanson, Origen's Doctrine ofTradition, SPCK, Londres

1954 (en particulier p. 92-113).
10 De princ. IV, 2,2 texte 62 Rordorf, o.e.
11 Voir H. J. Vogt, o.e., p. 22-29, et le compte-rendu de C. Kannengiesser dans

RechSR 63, 1975, p. 602.
12 Ainsi C. Cels. I, 62; III, 39; In lib. les. Nav. hom. XIV, 2, GCS7, p. 379, 1.24-380,

1.8 Baehrens; In lib. lud. hom. I, 1 ; Sel. in Job, Pitra, Analecta Sacra II, p. 368; In
Matth. XII, 23, p. 122,1.6-22; Comm. ser. in Matth. 38, p. 71,1.31 sq.; 42, p. 84,1.1 sq.;
In Matth. fragm. 149, citant Matth. 15, 8-9.

11 L'origine et la signification de la doctrine relative à l'inspiration provenant des

puissances mauvaises chez Justin et ceux de son temps sont étudiées par H. Wey, Die
Funktionen der bösen Geister bei den griechischen Apologeten des 2 Jh. n. Chr., Win-
terthur 1957.

14 In Matth. X, 2, p. 146. 1.14 sq. Girod (S.C. n° 162), commentant Matth. 13,37,
Matth. 26,41 et I Pierre 5,8.

15 In Matth. XII, 12, p. 91, 1.31-92, 1.16 Klostermann: «Chacun des hétérodoxes,
de ceux qui ont engendré 'une gnose au nom mensonger' (cf. I Tim. 6,20) a édifié une
'porte de l'Hadès' (cf. Matth. 16.18), une pour Marcion, une autre pour Basilide, une
autre encore pour Valentin. Ainsi chacun des pères d'une doctrine perverse a été le

constructeur d'une 'porte de l'Hadès' ; ce sont les aides de l'enseignement produit par le

constructeur de telles choses, serviteurs et intendants assujettis à la parole perverse qui
construit l'impiété ...»;/« Matth. XII, 23, p. 122, 1.23 sq., sur Matth. 16,23; In Matth.
XIV, 16, p. 324, 1.22-34, citant I Tim. 4,1-3; cf. Comm. ser. in Matth. 33, p. 62, 1.27-29;
In Ez. hom. VII, 3, p. 393. 1.10 BAEHRENS; In I Cor. 7. 18 sq.



RÉFLEXION D'ORIGÈNE SUR LE DISCOURS HÉRÉSIOLOGIQUE 301

que se concentrent dans le Commentaire sur Matthieu tous les traits de
l'hérésie qui la définissent comme imposture'6. Dans le Traité des principes
(III, 3, 4) Origene attribue aux «puissances adverses» l'invention «des fables
et des doctrines impies». Il se sépare cependant sur ce sujet de Justin17, en

proposant de voir dans ces erreurs non pas tant le complot de Satan contre le

Christ que l'assaut des puissances «renégates» mues par «la jalousie à l'égard
de ceux dont l'ascension vers l'état d'où elles-mêmes sont tombées est
préparée par la connaissance de la vérité». Le thème hérésiologique s'insère dans
la vision origénienne de l'aventure des natures raisonnables.

S'il s'abstient de recourir à l'argument de la «succession» de l'erreur, il
rejette les «traditions» secrètes: «Les représentants des hérésies se prévalent
de traditions en disant : 'elles sont au-delà de ce qui est écrit (cf. I Cor. 4,6), car
notre Sauveur les a transmises aux apôtres en secret, et les apôtres les ont
transmises à un tel ou à un tel'. Et c'est ainsi qu'à l'aide de ces contes
mensongers 'ils séduisent les cœurs des simples' (cf. Rom. 16, 18)»18. Ce refus

atteste le progrès de la réfutation. A l'argument de l'autorité apostolique, les

gnostiques chrétiens avaient riposté en revendiquant le patronage de disciples
des apôtres ou la possession d'une «succession» authentique19. Le souci du
parti ecclésiastique est maintenant de dénoncer cette prétention comme
imposture. C'est aussi l'existence de livres «secrets» chez les gnostiques qui
incite Origene à conseiller la prudence dans le maniement des apocryphes de

l'Ancien Testament20.
S'il ne reproduit pas des listes d'hérétiques destinées à accréditer l'idée que

leurs erreurs s'engendreraient mutuellement, il sait emprunter à ses prédécesseurs

la pratique de la condensation et de l'amalgame. C'est ainsi qu'à la suite
de Clément, et de façon plus appuyée, il réduit le gnosticisme au trio Marcion,
Valentin, Basilide et limite la doctrine ainsi désignée à l'énoncé, de style
doxographique, de quelques thèses erronées qui résument la présentation

16 Voir notamment Comm. ser. in Matth. 31.33.35.42.45.47.
17 Voir Apol. I, 26 ; cf. 1,23; 1,25,1 et 14,1 ; I, 54,1-4; I, 56,1 ; I, 57,1 ; I, 58,3; Irénée

citant un fragment de Justin, Adv. haer. V, 26 (S. C. n° 153, fragm. grec 18. 1.1-14).
18 Ini Cor., fragm. 19,ed. C. Jenkins, 77"«5 9, 1908, p. 357; cf. In Ez. hom. II, 5, p.

348, l.lOsq. Bai-iirens; Sel. in Ps. 41,7, PG 12, col. 1413B; Origene se distingue parla
de Clément d'Alexandrie: voir R.P.C. Hanson, o.e., p. 84 et 182 sq.

19 Dès Ptolémée, Lettre à Flora 7,9 ; cf. Clément, Strom. VII, 17,106,4, à propos de
Basilide, dont les hérétiques prétendent qu'il avait pour maître «Glaucias», «l'interprète

de Pierre», et de Valentin, présenté comme un disciple de «Théoda», familier de
Paul.

20 Comm. ser. in Matth. 28, p. 51, 1.8 sq. Klostermann. Le dossier utile sur la
question est réuni par J. Ruwet, « Les Apocryphes dans l'œuvre d'Origène », Biblica 25,
1944, p. 143-166; 311-334.



302 ALAIN LE BOULLUEC

imposée par la polémique antérieure21. L'association est à ce point stéréotypée

qu'elle conduit Origene à prêter à Marcion l'idée que certaines âmes seraient
sauvées par nature22. Le gnosticisme en tant qu'hérésie est si complètement
maîtrisé, ou même assimilé par la réfutation que les opinions qu'il est censé

recouvrir servent à Origene de norme négative dans la recherche théologique

23. Il n'est plus que l'erreur qu'il faut éviter d'imiter pour parvenir à des

réponses acceptables quand la règle de foi ne livre pas d'enseignement explicite.

Enfin Origene ne néglige pas les efforts accomplis par ses devanciers pour
rejeter l'hérésie hors du christianisme, du côté des païens ou des philosophes

grecs, s'ingéniant dans le Contre Celse à distinguer entre christianisme et

«sectes» et à lier celles-ci aux croyances païennes. Cette mise à distance,
aboutissement de la tradition hérésiologique, se dessine aussi bien dans les

commentaires savants que dans la prédication. Origene va même, à la

différence de Clément, jusqu'à reprendre la thèse qui fait de la philosophie la

pourvoyeuse des hérésies24.

Le dilemme de l'appartenance et de l'altérité

La polémique cependant ne peut éloigner définitivement l'hérésie dans une
différence radicale. La ligne de front se déplace et s'installe fréquemment à

l'intérieur du christianisme. L'efficacité rassurante de la panoplie hérésiologique

qui chasse hors de l'Eglise les hétérodoxes et qui pare d'une justification
historique et idéologique la mesure institutionnelle de l'excommunication est

battue en brèche par le discours des figures de l'hérésie que compose l'exégèse

allégorique de l'Ecriture déployée par Origene. Il ne s'agit pas ici d'examiner
les réflexions d'Origène qui, soit dans les Homélies, soit dans le Contre Celse,

valorisent le phénomène de l'hérésie ou contestent la sévérité aveugle des

21 La simplification polémique est patente aussi dans la sélection des thèmes
destinés à caractériser chaque groupe d'hérétiques: le mépris pour le Créateur chez les

Marcionites, l'aspect mythologique de la théologie valentinienne, le terme de «fables»
devenant l'équivalent de «doctrines des Valentiniens», et le refus du martyre, allié à la

croyance en la «métensomatose», imputé aux Basilidiens (cf. Comm. ser. in Matth. 38,

p. 72, 1.25 sq.).
22 De princ. II, 9,5 ; de même dans son Commentaire sur l'Epître aux Romains (IV,

12, PG 14, col. 1002A) Origene attribue à Marcion comme à Valentin l'opinion qu'il
existerait une «substance» «ennemie de Dieu par nature».

23 Voir A. Le Boulluec, «La place de la polémique antignostique dans le Pen

archôn», Ongeniana, Quaderni di «Vetera Christianorum» 12, Bari 1975, p. 49-52.
24 Lettre à Grégoire (voir la traduction de P. Nautin, dans Origene..., p. 159 sq. et

son commentaire, p. 155 sq.); cf. In Cani. 2, 15, GCS 8, p. 240, 1.1-8 Baehrens.



RÉFLEXION D'ORIGÈNE SUR LE DISCOURS HÉRÉSIOLOGIQUE 303

«chefs de l'Eglise» 2\ Mon propos est de mettre en évidence les tensions qui
animent les images de l'hérésie produites par l'application de textes scripturaires

à la conduite et au sort des hérétiques et d'y déceler une structure
conflictuelle qui refléterait une antinomie inhérente à la notion d'hérésie et

par conséquent à la mesure corrélative d'excommunication, qui attribue à

l'hérétique, en vertu de Tite 3. 11, la responsabilité de sa propre exclusion.
Parmi la foule des passages où Origene illustre à l'aide de textes scripturaires

le jugement à porter sur les hérétiques et où se noue à ce propos la

dialectique du proche et du lointain, du même et de l'autre, il n'est possible ici

que de retenir quelques exemples26. Certains développements montrent
qu'Origène avait une conscience aiguë des relations contradictoires d'affinité
et d'étrangeté qu'entretient l'hérésie avec l'Eglise. C'est le cas de l'interprétation

qu'il donne des paroles d'Ezéchiel 16,45-51 sur les deux «sœurs» de la

Jérusalem pécheresse, la Samarie, figure de l'hérésie, et Sodome, figure du

paganisme27. Des trois groupes distincts de pécheurs, les hérétiques sont les

plus proches des «ecclésiastiques» coupables. Cette proximité tient au fait que
du côté des «gentils» il est impossible de parler de scission ou de séparation,
alors que les hérétiques sont issus du même peuple. Origene reconnaît aussi

que le «blasphème» se produit dans l'Eglise. Si, d'après Nombres 24,21 -22, le

Quénite «a le nid d'astuce de Béor», qui représente les hérétiques, il ne lui sert
de rien d'apparaître placé «sur le rocher», qui est le Christ (cf. I Cor. 10,4) et il
est livré aux Assyriens, «dirigeants», pour être dirigé et corrigé28. Origene
admet un tel risque d'erreur même chez l'homme «ecclésiastique». Commentant

les mots qui visent ceux qui «prophétisent de leur propre cœur» (Ez.

13,2), il ose dire: «Quand me vient, à moi qui suis dit homme d'Eglise, qui
reçois le livre saint et qui m'efforce de l'interpréter, une idée qui peut être

rapportée aux hérétiques, je demande aux auditeurs de faire un examen
attentifet de recevoir Ta grâce de l'Esprit', de qui viennent, comme il a été dit,
'les discernements des esprits' (cf. I Cor. 12,9.10), afin que, devenus des 'changeurs

éprouvés', ils observent quand je suis un maître de fausseté, et quand je
prêche la vérité...»29. L'idée de la parenté de l'hérésie avec l'Eglise reste

25 C'est la matière d'un exposé fait par E. Junod le 18 décembre 1982 à Fribourg
dans le cadre d'un Enseignement de troisième cycle organisé par les Facultés de Théologie

des universités de Suisse romande sur le thème «Orthodoxie et hérésie dans
l'Eglise ancienne » et intitulé : « De la nécessité et de l'utilité des hérésies selon Origene ».
Les Actes de ce séminaire seront publiés en 1984 sous la responsabilité de W. Rordorf
et D. Van Damme. Un texte capital est bien entendu l'interprétation des brasiers de
Coré dans la 9e homélie sur les Nombres.

26 Nous en étudions un plus grand nombre dans notre thèse sur « Les représentations
hérésiologiques de Justin à Origene».

27 In Ez. hom. IX, 1, GCS 8, p. 407, 1.16 sq. Baehrens.
28 In Num. hom. XIX, 3, GCS 7. p. 182, 1.23-183, 1.4 Baehrens.
29 In Ez. hom. II, 2.



304 ALAIN LE BOULLUEC

présente dans la thèse traditionnelle qui la stigmatise comme un abandon, une
trahison. Ainsi la parole du Cantique, 2,2, «comme le lis au milieu des épines,
ainsi mon amie au milieu des filles», est-elle appliquée à l'Eglise assaillie par
les morsures des hérétiques, les « filles» ne pouvant désigner que des âmes qui
en sont déjà venues à croire. «Car tous les hérétiques parviennent d'abord à la

croyance, et après cela se détournent du chemin de la foi et de la vérité des

doctrines»30. En dépit de toutes les justifications qui font de l'hérésie un
faux-semblant et une imposture et qui innocentent l'Eglise en insistant sur la

responsabilité du coupable, qui se condamne lui-même (cf. Tite 3,11)31,

l'exclusion ne peut plus apparaître comme la sanction formelle d'un état de

fait, comme la simple reconnaissance d'une altérité indiscutable; elle devient
une façon violente de réduire un tourment intime, celui qui est déclaré
hérétique ne cessant pour sa part de se réclamer du christianisme.

L'hésitation qui fait osciller l'hérésie entre l'appartenance et l'altérité,
jusque dans les figures qui miment son expulsion, n'est pas toujours explicitée.
Très souvent elle se présente comme un effet du discours allégorique. Cherchant

le sens de Jér. 3,6, à propos de la maison d'Israël qui «est allée sur toute

montagne élevée et sous tout arbre de bois sacré», Origene voit dans ces arbres
des essences improductives, faites seulement pour l'agrément, qui symbolisent

les beautés fallacieuses des arguments hérétiques. Aussi sont-ils proscrits :

«Tu comprendras donc pourquoi, précisément, le législateur déclare: 'Tu ne

planteras point d'arbre près de l'autel du Seigneur ton Dieu, et tu ne feras pas
de bois sacré' (Deut. 16,21); tu trouves en effet l'appellation même de 'bois
sacré' interdite (cf. Deut. 12, 13)»32. Si l'interdiction est prononcée, elle

implique cependant que l'hérésie ait pu se tenir «près de l'autel», figure du

culte et de l'Eglise. De même la prière de l'hérétique est condamnée : « Lorsque
l'hérétique prie, si 'son sacrifice s'élève' (cf. Job 20,6) par l'effet de sa jactance,
'quand il semble s'être affermi, alors il périra pour toujours' (Job 20,7); car sa

prière lui est comptée pour péché»33. Ce verdict suppose que les hérétiques

participent au culte de l'assemblée priante, mais il leur dénie en même temps
la qualité de Chrétiens et de membres de l'Eglise. L'acte qui atteste leur

appartenance, la prière, provoque leur expulsion. Signaler l'hérésie, c'est

annoncer l'excommunication. La liaison entre cette représentation de la

divergence et la mesure institutionnelle est si étroite que la tension caractéristique

de la première marque aussi la seconde. La consecution rationnelle
alléguée entre la nature de l'hérésie, conçue comme défection et mensonge, et

la décision qui l'expulse ne peut masquer l'existence de la différence à l'inté-

3" In Cant. Ill, GCS 8, p. 178, 1.19-179, 1.8 Baehrens.
31 Voir par exemple In lib. les. Nav. hom. III, 5; cf. In Rom. II, 6, PG 14, col.

883B-884Bet II, 8, col. 89IB.
32 In Jer. hom. IV, 4, S. C. n° 232, p. 268, 1.23-49 Nautin.
33 Sel. in Job. PG 12, col. 1033B-C.



RÉFLEXION D'ORIGÈNE SUR LE DISCOURS HÉRÉSIOLOGIQUE 305

rieur de l'identité. Or cette différence est un fait avant d'être une faute soumise
au jugement, sous le nom d'hérésie. L'hérésie se décrète, et c'est l'hérésiologie
qui s'ingénie à la faire passer pour une réalité objective. Concrètement, deux
formes d'adhésion s'opposent; le conflit ne peut être tranché, compte tenu de

l'organisation de l'Eglise dès ce temps-là. que par un acte d'autorité émanant
de l'institution hiérarchique : mais le caractère unilatéral de cet acte est illustré
par la façon dont les procédures idéologiques de légitimation imputent au
préalable à l'un des courants le geste de sécession. Répétant la thèse hérésio-
logique et sa partialité, l'excommunication risque d'être entachée d'arbitraire.

Cette répétition, et son défaut, sous-tendent constamment les interprétations

allégoriques où Origene met en scène la trahison ou la condamnation de

l'hérétique. Ayant par exemple à résoudre la difficulté relative au sens de

«Judas», qu'il traduit par «confesseur», il rappelle que d'après Luc 6,16 il y a

deux Judas parmi les Douze. Il en conclut qu'il existe deux sortes de Chrétiens
qui confessent le Christ. «Une partie d'entre eux reste fidèlement auprès du
Christ. Mais la seconde partie, après avoir cru et avoir confessé la foi dans le

Christ, a abandonné le Christ par intérêt; trahissant ainsi la vérité elle-même
elle est passée aux hérésies et aux faux prêtres des faux Juifs, c'est-à-dire de

ceux qui feignent d'être Chrétiens, et elle leur a livré, autant qu'elle le pouvait,
le Christ, c'est-à-dire 'la Parole de vérité' (cf. Ephés. 1.13). pour faire crucifier
et tuer par eux 'la Parole de vérité' : le symbole en était 'Judas Iscarioth' qui 'se

rendit auprès des prêtres' et traita du prix pour livrer le Christ (cf. Matth. 26,

14-16) »34. On ne peut avouer plus clairement que les hétérodoxes sont issus de

l'Eglise. L'accusation même qui prépare leur condamnation, celle de constituer

une société de simulateurs, les décrit encore en des termes qui désignent
leur appartenance. Quant à l'une des explications données par Origene de la

coutume du «lévirat»3\ elle compose une réflexion sur les motifs de l'exclusion

et sur la discipline de l'Eglise qui met tout particulièrement en relief la

nature contradictoire de la notion d'hérésie36. Origene pose l'existence d'une
interprétation de la Loi qui, tout en tenant d'elle son principe, refuse de

«relever le nom de son frère» (cf. Deut. 25,7) en recevant l'épouse de celui-ci.
La femme représente «l'âme», c'est-à-dire le Chrétien qui veut faire fructifier
la Loi non plus d'un sens littéral, mais d'un sens spirituel. Le «frère» qui
rejette l'interprétation quia cours dans l'Eglise est l'hérétique. Une fois de plus
le commentaire exégétique dit à la fois la proximité originelle de l'hérésie et sa

différence présentée comme irréductible. Un détail du texte deutéronomique
permet d'autre part d'illustrer cette contradiction: le rebelle, à qui on enlève

,4 Comm. ser. in Matth. 78. GCS li. p. 186. 1.26-187. 1.3.

35 Une autre exégèse est donnée auparavant en In Matth. XVII. 31, selon une
perspective analogue.

36 lu Matth. XVII. 32. GCS 10. p. 679. 1.31-682. 1.31.



306 ALAIN LE BOULLUEC

une chaussure, symbolise par le fait qu'il n'est ni entièrement déchaussé, ni
complètement muni de chaussures l'antithèse qui caractérise l'hérétique,
dépendant de la vérité et producteur de fausseté. Une exégèse complémentaire
de Deut. 25.9 définit ainsi la condition de l'hérétique dénoncé et réprouvé: la

femme «détache'une chaussure de son pied'afin que. même s'il est chaussé du

nom du Christ, il soit délié du nom de Dieu, et qu'ainsi il ne porte plus ni

glorieusement ni vraiment le nom du Christ»37. Ce châtiment correspond à

l'excommunication, et c'est ici le traitement même réservé à l'hérétique qui
redouble la contradiction propre à la décision de le nommer tel : il est Chrétien
(dit-il) sans l'être (dit l'autorité ecclésiastique). «L'âme» figurée par
«l'épouse» est en effet pourvue auparavant d'un rôle supplémentaire, celui de

«dénoncer» l'hérétique devant «les anciens», puis de le «réfuter». Origene
emploie pour ces deux actes les termes consacrés par l'usage hérésiologique.
elénchcin, c'est-à-dire révéler en l'exposant l'erreur de la doctrine combattue.
et analropë, «réfutation» qui ruine cet enseignement38. La procédure
disciplinaire est ainsi évoquée au moyen des thèmes de la tradition littéraire, ce qui
confirme la liaison entre l'une et l'autre. «L'âme» remplit à la fois l'office du
membre du clergé prenant l'initiative de l'accusation auprès des évêques et
celui du théologien chargé de mettre en lumière l'erreur de l'accusé et de le

réfuter. La réunion imaginée n'est pas sans analogie avec celle dont témoignent

l'Entretien avec Héraclide et le concile de Bostra39. Mais elle concerne
un cas différent, celui d'un homme qui refuse de s'amender et qui persévère
dans son opinion. Elle devrait conduire à constater que l'obstiné n'est plus
dans la saine doctrine, défendue par le parti ecclésiastique et que s'étant, de ce

fait, exclu lui-même, il ne mérite plus la communion de l'Eglise.
Certaines des remarques qui précèdent, et qui sont déduites des propos

d'Origène. risquent de paraître forcées ou poussées jusqu'au paradoxe. Elles

ont pour seule fin de souligner que le discours hérésiologique confinerait à

l'absurde s'il n'était pas porté par une ecclésiologie reconnaissant une origine
divine à l'institution et à la tradition enseignée par ses docteurs. La notion
même d'hérésie est indissociable de cette conception. C'est de là précisément

que vient la gravité de l'accusation. Le grief, qui peut amener à rompre la

communion avec l'Eglise, sépare aussi de Dieu. Faisant de la maison de Rahab
(Jos. 2.17) la figure de l'Eglise. Origene peut dire en effet: «Hors de cette

" Ibid.. p. 685, 1.30-36.
38 Ces termes rappellent le titre du traité antihérétique d'irénée.
19 Eusèbe parle de ce concile en //. E. VI, 33.1-3. Quant au texte de l'Entretien (S.C.

n° 67. 4, 17-5.75) où Origene expose la procédure à suivre, il est commenté par P.

Nautin. Lettres et écrivains chrétiens des IIe et IIIe siècles. Paris 1961. p. 209-219. qui
propose une restitution et une interprétation très cohérentes.



RÉFLEXION D'ORIGÈNE SUR LE DISCOURS HÉRÉSIOLOGIQUE 307

maison, c'est-à-dire hors de l'Eglise, personne n'est sauvé»40. Son exégèse

allégorique met en scène la rupture et ses difficultés. Sa réflexion sur les

divergences doctrinales sait aussi dépasser la solution hérésiologique, et ses

effets, comme nous allons le voir.

La distinction entre diverses sortes d'erreurs

L'exclusion se trouve inscrite dans l'antinomie caractéristique de la notion
d'hérésie telle qu'elle est constituée par les représentations des devanciers
d'Origène et telle qu'elle est mise en figures par sa propre réflexion. Parler
d'hérésie, c'est rendre inéluctable la mesure qui prétend résoudre une dissension

interne par l'expulsion d'un membre ou d'un groupe appartenant à la
communauté. Origene cependant a indiqué parfois une autre voie, en s'abs-

tenant de généraliser l'emploi de l'expression «hérésie» et de l'étendre à toutes
les formes de divergences doctrinales. Il a su distinguer des degrés dans
l'erreur, à une époque où le développement des dogmes se manifestait dans
des domaines qui échappaient à l'emprise de la problématique suscitée par la
crise gnostique.

Il faut remarquer d'une part que le gnosticisme se spécialise chez Origene
dans le rôle d'hérésie. Ainsi est-il amené à dissocier clairement des gnostiques
en tant qu' «hérétiques» d'autres tenants d'opinions erronées. Un passage du
Commentaire sur Matthieu est particulièrement net à cet égard. Origene y
explique conjointement Matth. 12,30 et Me 9,40: «Je dis cela à propos de ceux
qui ont des pensées vraies au sujet de (Jésus). Il ne faut pas croire en effet que
soient 'pour' lui (cf. Me 9,40) ceux qui ont des pensées fausses à son sujet sous
prétexte de le glorifier, comme ceux qui confondent l'idée du Père et du Fils et
qui enseignent que par l'existence le Père et le Fils sont un seul, en divisant
seulement par la notion et par les noms l'être unique existant. Et les hérétiques,

qui sous prétexte d'avoir à son sujet des pensées élevées 'parlent d'injustice

contre le ciel' (cf. Ps. 72,8) et disent du mal du Créateur, ne sont pas 'pour
lui'; car ils ne sont pas 'avec lui' et sont ainsi 'contre' lui (cf. Matth. 12.30)»41.
Si les deux catégories visées ont ceci en commun que leur hommage à Jésus est
réduit à un faux-semblant parce qu'il s'accompagne d'une erreur sur Dieu,
Origene marque dans ce passage une différence importante entre les «Monarchiens»

et les gnostiques en réservant l'appellation d'«hérétiques» aux
seconds. Ce trait est en accord avec les égards qu'il montre pour parler de ceux
qui ont un respect excessifde l'unicité de Dieu, dans le Commentaire sur Jean.
La distinction est confirmée et élargie dans l'explication de Matth. 24,4-5.
Origene constate que des dissentiments existent même parmi ceux qui appar-

40 In Uh. les. Nav. hom. 111,5. Annie Jaubert (S.C n° 71, p. 141, n. 1) a raison de ne

pas voir là une intervention de Rufin se souvenant du mot de Cyprien (hypothèse de

Harnack, T. U. 42,3, 1918, p. 83, n. 2).
41 In Matth. XVII, 14, GCS 10, p. 624, 1.7 sq.



308 ALAIN LE BOULLUEC

tiennent à l'Eglise. C'est alors, probablement pour atténuer la gravité de ce

constat, qu'il introduit le thème de la diversité des degrés d'égarement, l'écart
le plus grand étant celui des gnostiques (Marcion, Basilide, Valentiniens,
Apelléiens, Ophites). A ceux-ci s'opposent des croyants qui professent les

principales doctrines de l'Eglise mais qui se trompent sur certains points42.
Sans doute Origene applique-t-il ailleurs le terme «hérétiques» à des gens
différents des gnostiques, notamment dans son commentaire de 77/é>3,10-1 1.

Mais il se soumet dans cet exposé au genre littéraire du classement doxogra-
phique des «hérésies» et des nuances importantes tempèrent, même dans ce

développement, sa sévérité à l'égard de certaines erreurs. Au moment même
où le gnosticisme est définitivement rejeté par le triomphe d'une puissante
tradition hérésiologique, une forme de tolérance s'ébauche à la faveur de cette
distinction entre erreur étrangère et dissensions doctrinales internes. Une
issue possible est aperçue, qui aurait pu consister à congédier l'expulsion
comme moyen de résoudre des conflits intimes. Mais c'est une possibilité
toute théorique, déduite d'une réflexion de théologien qui fait temporairement

abstraction des relations de pouvoir qui régissent la société qu'est
l'Eglise au temps d'Origène et dont il a eu lui-même à pâtir.

Il convient de rappeler d'autre part la distinction capitale qu'Origène établit

dans la Préface du Traité des principes entre les points transmis de façon
claire par la règle ecclésiastique et ceux pour lesquels aucune définition décisive

n'est intervenue43. Il sépare ainsi les domaines où le risque d'hérésie
subsiste, entraînant la condamnation de l'égaré, et ceux qui restent ouverts à

l'investigation. Il ouvre un champ, tout en le délimitant strictement, à la libre
recherche et rend possible l'existence de débats qui échapperaient au décret
d'hérésie.

Les deux distinctions ne se recouvrent pas et la seconde trace une voie de

liberté et d'innocence beaucoup plus étroite que ne l'eût fait la première. Mais
il ne serait pas contraire au sentiment d'Origène d'élargir la portée du conseil
de prudence qu'il donne au terme de l'exposé hérésiologique sur l'Epître à

Tite, à propos de la question de l'âme humaine: «C'est à toi de voir, en

discutant en toi-même, si celui qui exprime son sentiment à ce sujet dans un

sens déterminé doit être défini à la légère hérétique ou ecclésiastique, ou s'il
n'est pas dangereux de déclarer qu'il est 'dévoyé et pécheur, et condamné par
lui-même' (cf. Tite 3,11) — ce que l'on dit des hérétiques — celui qui peut
paraître introduire, dans le domaine que nous venons d'indiquer, une opinion
déterminée, si nouvelle qu'elle soit et si grandement étrangère».

42 Comm. ser. m Mallh. 33, GCS 11, p. 60, 1.25 sq.; cf. ibid. 35, p. 67, 1.32-68,
1.8.

43 Cette distinction organise aussi la fin des fragments sur Tite 3, 10-11 conservés
dans l'Apologie pour Origene (PG 14, col. 1306BC).


	La réflexion d'Origène sur le discours hérésiologique

