
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), p. 253-269

BIBLIOGRAPHIE

Abbé Marcel Debyser, La Bible pour mes paroissiens, Paris, Fayard, 1983,
492 p. ]

Comment faut-il lire la Bible? Avec sa foi et sa bonne volonté? Ou avec les outils
scientifiques du spécialiste, après de longues années d'études? La première démarche
risque de faire passer le lecteur à côté de la profondeur et de la densité des textes ; la
seconde peut être rebutante ou décourageante. Aussi l'auteur a voulu concilier les deux
démarches, pariant sur leur fécondité mutuelle: faire advenir le texte au lecteur
d'aujourd'hui après l'avoir placé dans son contexte et avoir dégagé son message historique.

— L'Abbé Debyser se situe ici résolument dans la ligne de Vatican II et du
renouveau biblique dans l'Eglise catholique issu de ce concile. L'ouvrage est né de
rencontres d'animation biblique dans les paroisses ; il est une réponse de l'auteur aux
questions, aux attentes et à la foi de ses paroissiens. Le «croyant de la base» se trouve
donc placé au début et à la fin de la démarche. Nul doute que ce ne soit auprès de lui qu'il
trouve le meilleur écho. — Précisons encore un point: il ne s'agit pas ici d'une étude
suivie de toute la Bible (comme le titre pourrait le laisser entendre), mais plutôt d'un
sondage plus ou moins approfondi dans chacune des grandes parties de celle-ci. De plus
le texte se limite dans « ce premier ouvrage » à l'Ancien Testament (canon de la LXX). Si
toutefois le Nouveau Testament ne figure pas comme tel dans la table des matières, il est
omniprésent puisque l'auteur n'envisage pas la lecture de l'A.T. sans la clé herméneutique

que constitue le N.T. C'est ainsi qu'il définit lui-même la signification de son

ouvrage: «nous permettre d'accomplir à notre tour le long cheminement par lequel
Dieu a amené son peuple à accueillir son fils» (p. 487).

François Rosselet

André Ridouard, Jérémie, l'épreuve de la foi (Lire la Bible N° 62, Paris), Le
Cerf, 1983, 120 p.

Elaboré à partir d'exposés donnés dans le cadre d'un cours public au Centre

théologique de Poitiers, cet ouvrage se lit aisément et avec intérêt. L'auteur replace
tout d'abord le prophète Jérémie dans son contexte théologique (quelques pages sont
consacrées aux origines du prophétisme biblique) et historique; il donne aussi quelques

brèves informations de critique littéraire. Puis il présente les trois étapes de

«l'itinéraire spirituel» de Jérémie: son ministère prophétique et sa parole de

jugement, ses souffrances et sa nuit de foi personnelle, sa fidélité et sa redécouverte de

Dieu. Les dernières pages du livre évoquent le triple héritage, théologique, spirituel et

culturel, légué par le prophète aussi bien aux Juifs qu'aux lecteurs du Nouveau Testament.

Le tout représente une très appréciable introduction au message et à la

personne — inséparable l'un de l'autre — du prophète d'Anatot. Nous ne formulerons

qu'une seule réserve: qualifier Jérémie «d'artisan de la religion intérieure» (p. 46) ou
affirmer que l'Alliance nouvelle consiste en «une situation de relation à Dieu spiri-



254 BIBLIOGRAPHIE

tuelle, désenclavée du temporel» (p. 85) ne nous semble pas approprié. Comme
l'auteur le signale d'ailleurs lui-même en parlant de la relation à Dieu qui, vécue
d'abord au centre vital de la personne, doit ensuite « rayonner de là vers les périphéries

» (p. 93), il n'y a pas, pour Jérémie, de vraie connaissance de Dieu en dehors de
celle qui se concrétise par un comportement conséquent dans tous les domaines de la
vie. Le prophète n'a donc pas cherché à désenclaver la relation à Dieu du temporel,
mais à la libérer d'une fausse relation au temporel; fausse justement parce que trop
limitée, trop concentrée sur le seul domaine des rites religieux, compris comme
garants d'un salut inconditionnel, au détriment de la fidélité aux exigences de

l'Alliance, impliquant la pratique hic et nunc de la justice et de la solidarité envers le

prochain et dans la vie sociale (voir à ce sujet le discours au Temple du ch. 7, l'oracle
contre le roi Yoyaqim en 22, 13ss.). Cette perspective ne sera pas abolie dans le cadre
de la nouvelle Alliance, laquelle — il est nécessaire de le souligner — ne concerne
pas seulement l'intériorité d'un individu religieux socialement isolé mais la vie du

peuple de Dieu dans son ensemble, des petits jusqu'aux grands (cf. 31, 34).

Laurent Wisser

F. Blass - A. Debrunner, Grammatica del greco del Nuovo Testamento,
Edizione italiana a cura di Giordana Pisi, Brescia, Paideia, 1982, 70 p.

La grammaire Blass-Debrunner est la compagne sans cesse consultée de ceux qui
lisent le Nouveau Testament en grec et cherchent à comprendre les subtilités, les
évolutions et les caractéristiques d'une langue dont la syntaxe et la morphologie se

distinguent du grec «classique» qu'ils ont appris à l'école. Mais la Blass-Debrunner
trouve aussi des utilisateurs nombreux chez ceux qui s'intéressent à la littérature
grecque des premiers siècles. Constamment revue et augmentée par une succession
de philologues, cette grammaire en est à sa quatorzième édition allemande. Elle a

évidemment été traduite en anglais. En voici à présent une excellente traduction
italienne, composée à partir de la quatorzième édition (revue par Fr. Rehkopf et
publiée en 1976). La typographie et la présentation sont d'une remarquable clarté. La
traductrice et l'éditeur ont accompli une tâche digne d'éloge qui pourrait inspirer
une équipe française; il est toujours permis d'espérer!

Eric Junod

Vittorio Fusco, Oltre la parabola. Introduzione alleparabole di Gesù, Roma,
Edizioni Boria, 1983, 202 p.

Depuis quelque vingt ans les théories sur les paraboles ont poussé en nombre des
deux côtés de l'Atlantique, cherchant à se substituer à celles, classiques, basées sur les
recherches d'A. Jülicher. Le présent ouvrage marque un retour à Jülicher, fondamental
bien que critique. F. distingue deux Jülicher: celui qui voit dans la parabole une simple
comparaison à but didactique, et un autre, linguiste, qui par une méthode inductive
«partant d'une analyse directe du fonctionnement de la parabole, met en lumière son
caractère dialogico-argumentatif» (p. 59). C'est à Jülicher linguiste que l'auteur se réfère
contre Jülicher lui-même, mais en cela même contre ses détracteurs, qu'il accuse — non
sans raison — de ne l'avoir lu (s'ils l'ont lu) que superficiellement (p. 43 s.). C'est dire
qu'il marque son désaccord à l'égard de «toute une série de positions récentes» (p. 12),

qui tout en différant sur beaucoup de points, ont ceci de commun, qu'elles nient le



BIBLIOGRAPHIE 255

« caractère argumentatif» des paraboles. Selon ces théories, les paraboles n'argumentent
pas et ne renvoient pas à une réalité extérieure à elles («oltre la parabola »), mais sont, en
tant que paraboles, le langage adéquat et irremplaçable, la présence réelle de la réalité
elle-même, du règne de Dieu. Ainsi selon Jüngel par ex., les paraboles, par leurs «traits
invraisemblables» (P. ex. les dix mille talents de la parabole du serviteur impitoyable,
Mt 18) sont l'évangile du règne de Dieu, qui crée la rupture dans le cours des choses ; ainsi
selon Weder par ex., elles sont des métaphores expansées dont toute traduction dans le
métalangage de la théologie détruirait l'essentiel, la force de suggestion poétique qui
arrache l'auditeur à la cohésion banale de sa pensée. F. démolit ces théories qui cachent
l'évidence, à savoir que les paraboles de Jésus, comme celles des rabbins, et comme
Jülicher l'a bien vu, ont une fonction argumentative et sont destinées à convaincre
l'auditeur. Sous le «déguisement» (mascheramento, p. 62) du fait divers, la parabole
parle à l'auditeur de l'auditeur lui-même ; elle l'implique par l'intérêt qu'elle éveille par
le récit et lui coupe la retraite : il doit reconnaître que le berger a raison de s'intéresser à la
bête perdue plus qu'aux autres nonante-neuf, ou que celui qui ne pardonne pas ne peut
pas recevoir le pardon de Dieu. Elle peut certes avoir une valeur poétique; mais elle est
en premier lieu stratégie, conçue par un tacticien. — L'ouvrage est remarquablement
documenté ; par sa rigueur, sa sobriété et sa clarté, il est une utile entreprise de
démystification. Etant donné l'importance de son objet, il mériterait d'être traduit.

Christophe Senft

Le corps et le corps du Christ dans la première épître aux Corinthiens, présenté

par Victor Guénel. (Lectio divina n° i 14), Paris, Editions du Cerf, 1983,

300 p.

Plus qu'aucun autre écrit du Nouveau Testament, la première aux Corinthiens,
adressée à une communauté chrétienne dont la plupart des membres venaient du
paganisme, insiste sur l'importance de l'aspect corporel de l'existence chrétienne: le

corps n'est pas la vile matière dont il faut se libérer, mais l'être même de la personne.
Aussi est-ce avec beaucoup d'intérêt qu'on prend en main ce recueil d'articles, actes

(incomplets, p. 10) du congrès tenu par l'Association catholique française pour l'étude
de la Bible à Tarbes en 1981. Il se présente comme le document d'une entreprise non
seulement interconfessionnelle, mais aussi pluri- et interdisciplinaire, associant aux
théologiens des représentants des sciences humaines, linguistes, historiens, philosophes,

psychanalystes. A vrai dire, concernant ce point, malgré la synthèse que M. Bouttier s'est

efforcé de faire, on reste sur le seuil : ce qu'on trouve ce sont, juxtaposées, les

propositions de réflexion de chacun, sans que nulle part le dialogue ne s'établisse. On ne peut
enumerar toutes les contributions. Signalons celle de P. A. Février, Histoire et exégèse (p.

161-186), qui insiste sur l'influence des mœurs du monde ambiant sur l'éthique
chrétienne (en oubliant celle du judaïsme); celle de X. Léon-Dufour, Corps du Christ et

eucharistie (p. 225-255), qui s'efforce de préciser comment le pain «est» le corps du

Christ. Le philosophe A. Cugno, Réflexion sur le corps. Désir, mort et parole (p. 205-

223), réfléchit sur la relation entre le corps et la parole, un problème fondamental de

l'herméneutique théologique, qui apparaît d'ailleurs aussi dans la contribution sémiotique

de / Calloud, Le repas du Seigneur; la communauté corps du Christ (p. 117-129).

On reste perplexe devant des contributions comme celle de l'exègète J. Rouquette, Un
seul corps; nourriture et sexualité (p. 131-160), qui essaie, très savamment (trop!) de

justifier la malheureuse distinction que Paul fait entre péchés «hors du corps» et



256 bibliographie

«contre le corps» (1 Cor 6.12-20). Très inégal, le recueil a le mérite d'attirer l'attention
sur la notion du corps, qui est, comme le disait Bultmann, la notion dominante de
l'anthropologie paulinienne.

Christophe Senft

Christophe Senft, Le courage deprier. La prière dans le Nouveau Testament,
Aubonne, Editions du Moulin, 1983, 84 p.

Lucette Woungly-Massaga, L'au-delà commence aujourd'hui. La résur¬

rection selon l'apôtre Paul, Aubonne, Editions du Moulin, 1984, 82 p.

Avec ces deux premières parutions, nous saluons la naissance d'une nouvelle série de

monographies de bonne vulgarisation biblique que les Editions du Moulin souhaitent
mettre à la portée de tous. — Comme son sous-titre l'indique, c'est le thème de la prière
dans le N.T. que le Professeur Ch. Senft, de la Faculté de Théologie de Lausanne, aborde
dans Le courage de prier. Et plus précisément, la prière dans trois secteurs
néotestamentaires. Respectivement dans les synoptiques, dans l'évangile et la première lettre de
Jean, et dans les épîtres pauliniennes. — L'introduction relève la double menace qui
pèse sur la prière. Extérieure d'une part, avec la critique de la religion et celle des sciences
humaines; intérieure d'autre part, avec les difficultés rencontrées par tout croyant: le

doute, la paresse, la «sécheresse», les inexaucements... Prier est difficile sans doute,
mais l'auteur va s'attacher, le renvoyant aux textes bibliques, à rendre à son lecteur «le
courage de prier». — Traitant de la prière dans l'enseignement de Jésus d'après les

évangiles synoptiques, le premier chapitre soulignera l'importance de la requête et des

promesses d'exaucements du «Dieu auquel nous devons tout et de qui nous attendons
tout». Dieu sait de quoi ses enfants ont besoin, certes. Mais il n'attend, pour le leur
donner, que leur demande. Et si le besoin doit se faire requête, c'est parce que l'homme
est invité à reconnaître sa situation de «créature» devant Dieu. Demander et recevoir
constituent l'expression de la vérité de la condition de l'homme qui ne peut vivre que du
don de Dieu. La prière, en tant que requête, signale précisément cette reconnaissance de
la relation à Dieu inscrite dans notre condition créaturelle. — Au deuxième chapitre,
rappelant l'enracinement pascal de la prière et le lien indissoluble entre elle et la mission
de l'Eglise, l'auteur insiste sur le fait que, pour le 4e évangéliste, la prière est essentiellement

prière au nom de Jésus. C'est-à-dire qu'elle s'appuie sur «Celui qui s'est fait
connaître à nous comme la présence de l'Absent, de l'Autre», sur la promesse pascale de
la présence du Christ dont nous vivons, qui se renouvelle sans cesse par sa parole. Entrer
dans le mouvement de la foi, à savoir celui du demander et du recevoir, c'est permettre à

la joie de Pâques de parvenir à sa pleine réalisation et c'est, pour la communauté
chrétienne qui vit dans la dépendance de Christ après son départ, accepter d'être chargée
de la mission que Jésus, l'Envoyé, avait lui-même assumée dans le monde dans la

dépendance du Père. C'est aller et porter du fruit dans la fidélité et la persévérance, c'est
«demeurer en» Christ, donnant à voir au monde le témoignage d'une Eglise qui vit de

son Seigneur. — Avec les lettres de Paul (chap. Ill), l'auteur nous exhorte tout
particulièrement à inscrire notre prière dans la réalité très concrète des tensions de notre
statut présent et à l'exprimer dans le quotidien de la présence et de l'absence de Dieu. A
nous placer véritablement sous le signe du provisoire, du déjà et du pas encore, de la

marche par la foi qui accepte ses limites. Liant la gerbe, la conclusion mettra encore en
évidence l'enseignement fondamental de toute l'étude : demander, prier, retrouver le

courage de prier, c'est accepter d'être créature aimée de Dieu, c'est accepter d'être
homme devant Dieu. Un homme qui ne possède pas tout en lui-même, mais qui



BIBLIOGRAPHIE 257

reconnaît son besoin de recevoir ce qu'il lui faut pour vivre de Celui qui nous témoigne
de sa tendresse et de sa gratuité en Jésus Christ. — Merci au Professeur Senft de nous
l'avoir rappelé dans ce livre remarquable, avec toute sa compétence d'exégète et son
langage à la portée de tous

L'au-delà reste une préoccupation universelle, obsédante parfois. Quel enseignement

l'apôtre Paul peut-il nous donner à ce sujet Comment formuler la bonne nouvelle
de la résurrection dans le langage d'aujourd'hui? C'est à ces deux principales questions
que Mme Woungly-Massaga, pasteur au service d'une paroisse réformée du canton de
Vaud, tente modestement de répondre dans L'au-delà commence aujourd'hui. — Se

penchant sur / Co 15, l'auteur tour à tour traite de la résurrection selon l'apôtre Paul et
des nombreuses questions que nous pouvons nous poser, confrontés que nous sommes
au foisonnement et à la diversité des opinions contemporaines sur la mort et l'au-delà.
Sans entrer dans les détails de la vivante exégèse de l'auteur, nous signalerons en
particulier que nous avons apprécié son effort pour distinguer entre le fond du message
paulinien et sa forme, largement tributaire de l'époque et de la culture ambiante. Nous
mentionnerons également le bien-fondé de son insistance sur le fait que la résurrection
chez Paul, «interpellation adressée au croyant et saisissable par la foi uniquement»,
revêt un caractère essentiellement existentiel et porte pour nous à conséquence: notre
attente et notre espérance, fondées sur la résurrection même du Christ, débordent sur
notre vie entière et sur notre comportement, elles déterminent notre présent. — Dans la
seconde partie de son livre, intitulée «Aujourd'hui la résurrection», l'auteur nous
pousse à ouvrir les yeux sur un aujourd'hui fécondé précisément par la présence du
Ressuscité. La préoccupation des chrétiens ne peut se résumer en une fébrile recherche
de ce qui sera leur vie après la mort, mais, à la suite du message de Paul, à se «laisser
mettre en route dans le présent, portés par l'espérance vivante que leur futur, aussi bien

que leur présent, sont désormais liés à Jésus». Une invitation pertinente à vivre le

passionnant aujourd'hui de Dieu, en acceptant d'abord de mourir à la crainte de la mort
et aux fallacieuses idées de l'au-delà qui, trop souvent, nous habitent. Une invitation à

vivre dans la certitude que Jésus-Christ nous emmène dans sa victoire, à nous laisser
entraîner, dès aujourd'hui, par sa résurrection. Un livre stimulant qui ouvre de
nombreuses pistes.

Daniel Gloor

Franz J. Leenhardt, La mort et le testament de Jésus, Genève, Labor et

Fides, 1983, 145 p.

Avec ce sixième volume de la collection «Essais bibliques», les éditions Labor et

Fides nous offrent à la fois une étude et une méditation sur le sens de la mort de Jésus et

sur le rite eucharistique. La première partie de l'ouvrage du Professeur Leenhardt
aborde la question fondamentale du «pour quoi» de la mort du Christ, et ce exclusivement

au travers de l'étude des évangiles synoptiques. Un choix méthodologique qui
peut, à raison, surprendre, mais pour lequel l'auteur a pris soin de s'expliquer dans sa

préface. Dissociant ajuste titre le «pourquoi» (qui trouve sa réponse dans l'hostilité
soulevée par le comportement et l'enseignement de Jésus amenant ses adversaires à

vouloir s'en débarrasser) du «pour quoi», Leenhardt relève que cette dernière interrogation

est bien évidemment liée à l'interprétation que l'on peut donner des évangiles.
Prédicateur autorisé actualisant la volonté de Dieu de restaurer l'homme pécheur dans

sa vocation originelle, le Christ annonce la proximité du Règne de Dieu. Mieux, il
interpelle ses vis-à-vis, les enjoignant à prendre la décision requise par son avancée : la

conversion, l'accueil de cette possibilité de réconciliation et d'une existence nouvelle



258 BIBLIOGRAPHIE

offerte en la personne de Celui qui ira jusqu'au bout de l'accomplissement du dessein
divin rédempteur. Vivant son sacrifice, nous dit l'auteur, «comme le seul moyen de
sauvegarder l'Evangile tout en donnant à ses détracteurs une chance encore de le
recevoir», le Nazaréen, à la violence dont il est l'objet, répond par l'amour: on ne lui arrache
pas sa vie, mais il la donne C'est dire que la gratuité rédemptrice de Dieu garde toute sa

possibilité d'atteindre les hommes, malgré l'interruption dramatique imposée au ministère

du Christ. — Résumant ses conclusions dans une formule laconique, l'auteur dira :

«Jésus est mort pour que l'Evangile vive, et par lui le monde.» Car cette Bonne Nouvelle,

qui est puissance de Dieu pour le salut de celui qui croit, nous a été, en quelque
sorte, donnée deux fois. D'abord, par la vie et la proclamation de Jésus; ensuite, par sa

mort, qui a scellé son ministère. Le Christ a accepté de donner sa vie pour que le monde
soit sauvé par la prédication de l'Evangile. Voilà le sens de sa mort pour nous, de cette
mort qui permet à la Bonne Nouvelle de déployer sa puissance de salut par la foi
(l'adhésion à la personne de Jésus) qu'elle suscite en nous. — Renouant avec sa longue
réflexion sur le sens de la Cène, le Professeur Leenhardt, dans la seconde partie de son
livre, développe successivement huit aspects de ce qu'il appelle «l'itinéraire eucharistique»:

l'invitation, l'action de grâces, le pain rompu, offert, donné, mangé, la coupe et
le peuple de Dieu. — Avec intérêt, nous avons lu cette étude accessible à un large public
et retenons la richesse de l'analyse qui, tour à tour, met en lumière l'une ou l'autre facette
du sacrement et qui en montre l'impact sur l'existence du chrétien. — Dans une dernière
et brève partie, l'auteur apporte quelques éclaircissements sur certains points difficiles
ou discutés. Comme par exemple dans son chapitre «La mort de Jésus est-elle
sacrificielle?», dans lequel le Professeur Leenhardt, proposant lui-même une troisième voie,
nous suggère de nous dégager enfin de l'alternative qui oblige, à ce sujet, à s'avouer
disciple d'Anselme ou disciple d'Abélard.

Daniel Gloor

Michel Aubineau, Un traité inédit de christologie de Sévérien de Cabala In
Centurionem et contra Manicheos et Apollinaristas. Exploitation par
Sévère d'Antioche (519) et le synode de Latran (649) (Cahiers d'Orientalisme,

V), Genève, P. Cramer, 1983, 166 p.

L'érudition la plus précise n'est pas nécessairement la plus austère. Les quelque cent
pages d'introduction à cette homélie inédite de Sévérien de Gabala Sur le Centurion,
contre les Manichéens et les Apollinaristes sont traversées par un humour (parfois
piquant et composées avec un art de la narration qui en rendent la lecture agréable,

pour ne pas dire plaisante. Elles abordent cependant des sujets ardus (tradition manuscrite,

procès d'attribution fondé sur les critiques externe et interne, polémique
antimanichéenne et anti-apollinariste, caractéristiques christologiques...). Cette homélie,
transmise par un unique manuscrit grec du Xe, fournit aussi à l'A. l'occasion de dresser

un bilan des connaissances et des études relatives à cet évêque d'une petite ville de Syrie

qui s'est illustré par son talent de prédicateur, sa propension à vivre à Constantinople
plutôt qu'à Gabala et enfin par son acharnement à intriguer contre Jean Chrysostome.
La collection de ses homélies a malheureusement été dispersée. Quelques-unes subsistent,

partiellement ou intégralement, dans des versions orientales ou dans leur langue
originale (à l'intérieur de florilèges ou sous le nom de Chrysostome!). Les homélies

qu'on peut à ce jour attribuer solidement à Sévérien sont au nombre d'environ 45. Nul



BIBLIOGRAPHIE 259

savant ne s'est encore appliqué à faire une étude systématique de la langue et de la pensée
de cet auteur intéressant. — Je ne puis résumer ici le procès d'attribution de l'homélie
(transmise par le manuscrit sous le nom de Chrysostome), mais ceux qui connaissent les
travaux de M. Aubineau peuvent imaginer qu'il est instruit avec une clairvoyance
critique et un luxe de détails qui effacent les réserves. — La dernière bonne surprise que
réserve le livre est bien sûr l'homélie elle-même (dont l'A. donne une présentation et une
traduction excellentes). Après un beau développement sur les divers degrés de foi — le
Centurion illustrant le plus haut degré parce qu'il a cru à la divinité du Sauveur fait
homme en excluant le doute —, Sévérien s'en prend aux Manichéens qui interprètent de
travers les passages pauliniens sur la «chair mauvaise» lorsqu'ils déclarent qu'elle
appartient à Satan. Enfin il se tourne vers les Apollinaristes qu'il tient pour des
hérétiques; le reproche majeur qu'il leur adresse est de refuser au Sauveur un intellect
humain et par là-même la possibilité d'éprouver des passions dans son âme. Du fait qu'il
est Dieu et homme, Christ a subi ces passions pour sauver complètement les hommes,
mais dans la mesure où ces passions restaient extérieures au péché. — Sans doute ce

superbe livre de M. Aubineau et l'homélie qui y est présentée vont-ils efficacement
contribuer à favoriser la recherche d'autres textes de Sévérien et à susciter l'étude
synthétique que mérite ce prédicateur doué et ce théologien de bon niveau qui a vécu à

une époque déterminante pour la définition de la foi christologique.

Eric Junod

Les Règles des saints Pères, t. I-II. Introduction, traduction et notes par A. de

Vogué (Sources Chrétiennes, 297-298), Paris, Cerf, 1982, 683 p.

L'un des signes les plus éclatants de la vitalité et du développement du monachisme
occidental entre les années 400 et 700 est la prolifération des règles monastiques. Ces

règles permettent d'entrevoir la spiritualité, les formes d'organisation, les difficultés
externes et internes de cellules monastiques sur lesquelles on n'est guère renseigné par
d'autres sources d'information. Encore faut-il déterminer d'où viennent ces règles et

quels rapports elles entretiennent ; dans nombre de cas, en effet, on ignore quels en
furent les auteurs et les utilisateurs. — Dans ce double volume, le Père de Vogué présente
six règles (Règle des Quatre Pères, Seconde Règle des Pères, Règle de Macaire, Règle
Orientale, Troisième Règle des Pères, Recension sud-italienne des Quatre Pères) dont il
fournit l'édition critique et dont il examine les relations. L'A. estime qu'on se trouve en

présence d'une famille d'origine lérinienne. Les trois premières règles auraient été

composées à Lérins même au cours du Ve siècle ; quant aux trois autres, elles auraient été

écrites dans l'ordre à St-Claude, en Gaule et en Italie durant le VIe siècle et elles

intégreraient des éléments d'origine lérinienne. — En fait, l'unique texte qu'on puisse
dater et situer avec une certaine assurance me paraît être la Troisième Règle des Pères,

un document intéressant parce que (probablement) issu d'un synode episcopal qui s'est

tenu en 535 à Clermont; cette règle témoigne de la volonté de l'épiscopat d'exercer un
contrôle sur les communautés monastiques dont le caractère clérical est de plus en plus
marqué. — Signalons enfin, à l'intention des historiens locaux, l'hypothèse de l'A.
concernant la Règle Orientale: elle aurait été rédigée à St-Claude par l'auteur de la Vie

des Pères du Jura et destinée au monastère d'Agaune, c'est-à-dire St-Maurice.

Eric Junod



260 BIBLIOGRAPHIE

P. M. André Fracheboud, o.c.s.o., Les premiers spirituels cisterciens (Pain
de Cîteaux), Paris, Desclée de Brouwer, 1982, 138 p.
Ce petit volume représente un survol des activités littéraires des Cisterciens du

XIIe siècle, dont le plus célèbre est saint Bernard de Clairvaux. L'auteur nous offre
une esquisse de certaines caractéristiques principales de la production littéraire de
l'ordre entre 1130 et 1260 environ et montre qu'il s'agit bel et bien d'une «école
cistercienne». Les ouvrages de ces «moines blancs» ne sont pas uniquement des

ouvrages théologiques. Hélinand de Froidmont et Gonthier de Pairis ont laissé
derrière eux des chroniques et des poésies. Quant aux sermons et aux traités théologiques

des auteurs cisterciens, ils sont très souvent fondés sur l'expérience personnelle
et reprennent en quelque sorte le style des Confessions de saint Augustin. Ils témoignent

aussi d'un souci du langage et d'un souci pédagogique. Nos auteurs s'efforcent
d'instruire non seulement leurs propres novices, mais aussi les laïcs. La charité
constitue le sujet principal d'un grand nombre de leurs écrits (v. p. 80ss.). De plus,
tous sont très conscients de l'importance de l'individu et de la connaissance de soi-

même. Presque tous sont influencés par les lettres classiques profanes et citent volontiers

Cicéron ou Horace dans un contexte théologique. Une liste complète des

auteurs cisterciens du XIIe siècle figure à la p. 132. A part le nom de saint Bernard,
elle comprend aussi ceux de: Adam de Perseigne, Aelred de Rievaulx, Etienne de

Salley, Guillaume de Saint-Thierry et d'autres encore. Ecrit avec élégance, ce livre

encouragera le lecteur non initié à approfondir sa connaissance des cisterciens du

XIIe siècle.

Irena Backus

Robert Thomas o.c.s.o., La Journée monastique (Pain de Cîteaux), Desclée
de Brouwer, 1982, 212 p.

L'auteur se donne pour but de décrire étape par étape une journée dans la vie des
cisterciens au 12e siècle. En consultant la table (p. 209ss) qui reconstitue des variations

de l'horaire de ces cisterciens en été et en hiver, le lecteur apprend que la
journée monastique durait environ dix-huit heures en été et quinze heures en hiver.
Elle commençait en fait vers deux heures du matin avec les vigiles et prenait fin juste
après les complies, c'est-à-dire vers 20 heures en été et vers 17 heures en hiver. Tout
au long de la journée, les cultes alternaient avec les périodes de travail et de lecture.
L'auteur décrit la journée (en commençant par la nuit!) à travers un choix d'écrits des

premiers cisterciens, tel Bernard de Clairvaux, Guillaume de St-Thierry, Baudoin de
Ford. Ce sont leurs expériences, avis, conseils et descriptions qui nous sont présentés
en traduction française. Nous en citons ici quelques exemples: Guillaume recommande

une préparation spirituelle aux vigiles de la nuit; il n'est pas nécessaire
« d'écraser l'âme par la récitation d'une grande quantité de psaumes ». Bernard
souligne l'importance du travail manuel qu'il considère, à la différence des clunistes,
comme une des marques distinctives de la vie monastique. Aelred critique les moines
qui se montrent trop fastidieux dans leur choix de nourriture. La méthode du P.

Thomas est assez particulière. Le lecteur qui s'attend à trouver dans l'ouvrage une
reconstruction historique sera déçu. L'auteur ne se préoccupe pas de chiffrer les

revenus d'un monastère. Il ne dit ni qui étaient les hommes qui devenaient moines, ni
comment ils administraient leurs biens. Toutefois, c'est un aperçu intéressant de

l'aspect spirituel de la journée monastique au 12e siècle qui nous est offert.

Irena Backus



BIBLIOGRAPHIE 261

Julien Green, Frère François, Paris, Seuil, 1983, 340 p.

C'est d'un ami dont Julien Green veut nous parler dans son dernier livre: Frère
François, pour ne pas dire Saint François d'Assise. L'auteur a lu tous les témoins de ce
grand personnage, dont l'amour rayonne encore jusqu'à nous. Lorsqu'il se sent en
difficulté sur un point précis, il n'hésite pas à nous citer ses différentes sources, laissant
ainsi au lecteur la liberté d'interprétation. Julien Green ne craint pas devant le mystère.
Que ce soit celui de l'histoire ou celui de Dieu. Comme à la recherche d'un être aimé, il
s'est rendu sur les lieux. Que de pages merveilleuses sur la beauté des sites franciscains,
où l'auteur nous restitue un décor qui semble ne pas avoir changé depuis 8 siècles. Le
voilà dans la chapelle de Saint-Grégoire, près de Subiaco. Deux portraits de Frère
François nous sont décrits avec force précision jusqu'à la ligne des sourcils droite et peu
arquée. Puis l'auteur argumente avec pertinence au sujet de la date de ces portraits et du
séjour de notre saint en ces lieux bénédictins. Admirable de la part d'un historien, le
désir de nous faire revivre un personnage, en mettant de côté, quand il le faut, les

exigences raisonnables, chères à notre époque. Au XIIe siècle, les visions et les rêves
étaient monnaie courante. Julien Green en tient compte, nous les raconte, y croit. En ce

sens, sa tâche d'historien n'en est que grandie. Frère François: le personnage et son
époque à facettes sont justement cernés; le langage ne néglige aucun détail; l'auteur se
donne.

Micheline Ravenel

D. Martin Luther, Operationes in Psalmos 1519-1521. Teil II: Psalm 1 bis 10

(Vulgata), hgb. G. Hammer u. M. Biersack, Böhlau Verlag, Köln/Wien
1981 (Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers Bd. 2,

hgb. G. Ebeling, B. Moeller, H. A. Oberman), LXXXVIII + 648 p.

Le deuxième volume du A WA représente une édition critique de très grande qualité.

Il est clair que, désormais, tous ceux qui souhaitent étudier Luther comme
théologien et exégète auront à leur disposition un instrument de travail perfectionné.
L'ouvrage remplace l'édition des Operationes parue dans la Weimarana (WA) en
1892 t.5). Le texte donné par la WA 5 était, comme le texte du présent volume
fondé sur l'editio princeps des Operationes (Wittenberg, 1519). Cependant, son
apparat de variantes ne tenait compte ni des versions allemandes, ni des éditions
latines parues après la mort de Luther. Or, déjà Luther lui-même déplorait la mauvaise

qualité de l'édition de 1519. De plus, les erreurs de celle-ci ont été en grande
partie reprises par les éditions ultérieures, parues du vivant du Réformateur. C'est
donc à juste titre que les éditeurs du présent volume tiennent compte dans leur
apparat non seulement de différentes versions latines et allemandes des Operationes
mais aussi des éditions des Oeuvres complètes (Wittenberg 1549, Jena 1557, Erlangen
1845/46, et la Weimarana elle-même). Leur apparat, en fait, sert non seulement à

justifier les changements qu'ils ont introduits au texte par rapport à l'édition de 1519,

mais aussi à illustrer la manière dont le texte a été transmis. La bibliographie des

Operationes, présentée en tête du volume, est la plus complète de nos jours. Elle apporte
plusieurs corrections à celle figurant dans la WA 5 et à la Lutherbibliographie de Ben-

zing. Citons à titre d'exemple les éditions d'Erfurt (Sachse), 1525, que l'on place désormais

après celles d'Altenburg (Kautz), de la même année. A côté des descriptions
détaillées, la bibliographie comporte aussi une liste complète des bibliothèques détentrices.

(On souhaiterait toutefois y voir BL comme abréviation de: British Library et

non pas: BM Une autre amélioration, par rapport aux éditions précédentes, réside en



262 BIBLIOGRAPHIE

la tentative systématique, de la part des éditeurs, d'indiquer dans les notes les sources les

plus directes de l'exégèse de Luther. Le service que l'on rend ainsi au lecteur est énorme.
Nous aimerions toutefois soulever quelques questions quant à la manière dont les

sources sont indiquées. En général, on cite les passages concernés in extenso. Est-ce
vraiment nécessaire pour les auteurs comme saint Augustin, dont les œuvres existent en
plusieurs grandes séries modernes? La lecture d'un passage d'exégèse sous forme d'une
note en petits caractères est assez laborieuse. Elle le devient encore plus, dès que le

lecteur constate que certains passages ont été artificiellement abrégés par des points de
suspension. Comment savoir si, en fait, la matière qui manque à l'intérieur d'un passage
ne concerne pas Luther? Soit le lecteur fait confiance aux éditeurs, soit il est obligé,
malgré tout, de vérifier le passage lui-même D'autre part on se demande pourquoi, à la

p. 177 n. 67, Hugues de St-Cher est cité comme source, étant donné que son exégèse de
vanitas [Ps 4,3] n'est pas la même que celle de Luther. Selon ce dernier, « vanitas est

quicquid Deus non est », tandis que selon Hugues, vanitas représente les « idola vana vel
terrena ista, quae nihil habent soliditatis sed tantum vanitatem». Les explications de
certaines allusions classiques sont, à notre avis, trop détaillées (p. ex. Apion p. 6 n. 18,

Minerva p. 17 n. 20, «alea iacta est» p. 8 n. 29). «Charybdis» n'est pas annoté à

l'endroit où le terme paraît pour la première fois (p. 36 1.11), mais plus loin (p. 57 n. 10).

Par contre l'expression «omnium horarum viri» (p. 50 1.1) n'est pas identifiée. Or, elle
prend son origine chez Quintilien (Inst. 6,3.110). Les éditeurs ont renoncé à signaler tout
ce qui est simplement allusion au texte biblique. Toutefois, nous constatons que
certaines allusions reparaissent tout au long du texte et constituent, de ce fait, une partie
intégrante du langage exégétique de Luther. Citons comme exemple fides, spes. caritas
[1 Cor 3,13] au pp. 88 1.14, 136 1.12, 173 1.5s., 354 1.12s, 371 1.4-5. Parmi d'autres
allusions, qui ne sont pas indiquées et qui mériteraient de l'être, nous mentionnons: p.
221 1.8 [Eph 4,11], p. 253 1.1 [Io 1,1s.], p. 366 1.14 [Rm 8,15]. Enfin, nous signalons
quelques fautes d'impression: p. LIX Staehlin pro: Staehelin, p. 28 n. 1 ornine pro:
nomine, n. 2 opertur pro: operatur, p. 228. 1.2 ea m pro: earn, p. 449 1.1 aostolospro :

apostolus, p. 467 n. 2 Stanpitz pro : Staupitz. Ces quelques critiques de détail n'ont pas

pour but de déprécier la grande valeur scientifique de cette édition dont nous attendons
avec impatience la suite.

Irena Backus

Zur Lage der Lutherforschung heute, hgb. von Peter Manns, Wiesbaden,
Franz Steiner Verlag GmbH, 1982, 128 p.

Il ne s'agit pas d'un rapport sur l'état actuel des recherches luthériennes. Cet

ouvrage représente les actes du colloque tenu du 8 au 10 octobre 1981 à l'Institut für
Europäische Geschichte, à Mayence. Sept contributions sont réunies ici. B. Lohse

(p. 9-30) offre un conspectus général des recherches luthériennes qu'il divise en cinq
parties: (a) éditions des œuvres de Luther; (b) Luther dans le contexte de l'histoire de

la Réforme; (c) biographie; (d) méthodologie; (e) le jeune Luther — ici, on' se

demande pourquoi Paltz ne peut pas être considéré comme un représentant de

l'Augustinisme du Moyen Age tardif (p. 26)? Le travail de B. Hamm (Frömmigkeitstheologie

am Anfang des 16. Jhdts, Tübingen 1982) a démontré le contraire! W. v.

Loewenich (p. 31-43) met en relief avec une clarté et une concision remarquables, les

problèmes principaux de la biographie de Luther, y compris la question fort négligée
des connaissances qu'aurait eues Luther d'Aristote. G. A. Benrath (p. 44-58) montre
quelques lacunes dans les recherches sur Luther et la mystique. Les liens entre Luther
et la pensée mystique de Bernard de Clairvaux n'ont pas encore été étudiés. De plus,



BIBLIOGRAPHIE 263

affirme Benrath, le terme « mystique », en ce qui concerne Luther, doit comprendre
toute la piété médiévale. A. Ganoczy (59-70) décrit l'état actuel des recherches calvi-
niennes et conclut que le réformateur genevois peut être considéré comme « ein kreativer

Lutheraner » — autrement dit il y a peu de rapports directs entre les deux.
F. Beisser (p. 71-78) montre que la théologie systématique luthérienne de nos jours
contredit de plus en plus les propos originels du Réformateur. K. Lehmann (p. 79-89)
discute le rôle ambigu que joue Luther dans la théologie systématique catholique-
romaine. Enfin, P. Manns (p. 90-128) discute la question de l'unité et de son manque
dans les recherches historiques sur Luther qu'entreprennent les théologiens catholiques

allemands comme E. Iserloh, R. Bäumer, Th. Beer, etc. Même si quelques
contributions se recoupent en partie (la question du « vieux Luther » est soulevée par
Lohse et par v. Loewenich), le volume dans son ensemble offre une perspective
intéressante sur les études luthériennes en Allemagne.

Irena Backus

Yves Congar, Martin Luther, sa foi, sa réforme. Etudes de théologie histo¬

rique (Cogitatio Fidei, 119), Paris, Cerf, 1983, 150 p.

Trois des quatre études réunies dans ce livre ont déjà paru sous forme d'articles ; elles
traitent successivement de l'eucharistie, de la christologie et enfin de l'angoisse de

Luther (à propos du livre de R. Dalbiez, L'Angoisse de Luther, Paris 1974). La
nouveauté de ce volume réside donc dans la quatrième étude, de loin la plus longue, qui est
consacrée à « Luther réformateur». Il y a là une soixantaine de pages qu'on souhaite voir
lues et méditées par tous ceux que tourmente la désunion des Eglises. L'étude du Père

Congar ne se borne pas à dégager quelques-uns des traits saillants de la théologie de
Luther et certaines des raisons pour lesquelles la réforme a engendré une dramatique
rupture. En même temps qu'il se penche sur Luther, l'A. interpelle ses contemporains
catholiques et protestants. Il admet dans une large mesure la légitimité de la réforme
luthérienne par rapport à l'Eglise médiévale, mais il pose une question centrale: Luther
n'a-t-il pas durci à l'extrême sa critique de l'Eglise du pape et par là même de toute
l'Eglise visible, au point de nier l'histoire et toute idée de tradition? L'A. constate par
ailleurs que l'Eglise catholique a pris conscience de la nécessité d'une réforme et que
cette conscience s'est clairement manifestée lors du concile de Vatican II, mais ici encore
il s'interroge: nombre de textes officiels qui portent la signature du pape ou d'évêques
sont-ils vraiment engendrés dans un esprit de soumission active à la Parole de Dieu? Il
reste à faire de part et d'autre pour qu'advienne l'unité qui soit autre chose qu'une
uniformité. A l'écart de toute démagogie œcuménique, le Père Congar, un modèle de

théologien responsable, ne cesse de rappeler les questions et les espérances d'un dialogue
qui passe nécessairement par l'examen attentifet compréhensifde la déchirure qui s'est

produite entre 1517 et 1521.

Eric Junod

Henri Schmitz du Moulin, Biaise Pascal. Une biographie spirituelle, Assen,

Van Gorcum, 1982. 146 p.

Ce n'est pas un des moindres mérites de l'auteur de ce petit ouvrage, bref mais dense,

que d'avoir porté son attention sur un aspect très peu traité de la doctrine pascalienne:
l'aspect proprement spirituel. Les biographes et commentateurs ont sans doute reculé



264 bibliographie

devant une tâche rendue singulièrement difficile par la rareté des témoignages en ce
domaine. Aussi bien H. Schmitz du Moulin a dû se livrer à un travail minutieux de
relecture des textes les plus significatifs, recueillis dans les écrits des proches de Pascal,
comme dans l'œuvre de ce dernier. Cette œuvre elle-même est reconstituée ici dans sa

genèse indissociable des circonstances qui l'ont suscitée tout au long d'un itinéraire qui
n'est pas seulement «spirituel». — La «philosophie» de Pascal bénéficie par là d'un
éclairage nouveau, à la lumière du vécu où elle a pris naissance et qui est avant tout celui
d'un converti, dans le mouvement continu d'une conversion qui ne cesse de se

reprendre depuis la fameuse nuit du 23 novembre 1654. Expression d'un combat
intérieur, avec soi-même et pour la vérité, la doctrine de Pascal prend alors tout son sens, qui
dépasse l'ordre des querelles théologiques auxquelles Pascal prit part, comme par devoir
et selon un dessein qui transcende toute polémique. — On regrette cependant que, dans
cette reconstitution du cheminement spirituel de Pascal, une place trop restreinte soit
faite aux Pensées, par rapport aux Provinciales qui retiennent longuement l'A. La
spiritualité pascalienne n'en est pas moins remarquablement dessinée selon ses principales
lignes de force qui reflètent chaque fois une intime expérience : la conscience de l'abîme
radical qui sépare l'homme de son Créateur, l'affirmation de la prééminence de l'ordre
du «cœur», l'attention aux événements, fût-ce les plus quotidiens, comme étapes
providentielles tout au long de la via salutis, et surtout, dominant tous ces points, un
christocentrisme foncier, tel qu'il s'exprime dans le texte Le Mystère de Jésus, que l'A. a

placé en appendice à son livre. Non sans raison, s'il est vrai que Pascal, en cette
contemplation du Christ des douleurs, concentre dans la personne de Jésus tout le
mystère de l'humanité perdue et sauvée, sur laquelle il n'a cessé de méditer et qui est
sans doute la clef de sa «biographie spirituelle».

Gabrielle Dufour-Kowalska

Edouard Beaudoin, Mémoires d'Erasme. Paris-Gembloux, Les amis de Mgr
Beaudoin et Editions Duculot, 1983, 382 p.

Erasme n'a pas laissé de Mémoires. Le récit que nous présente ici feu M«r Beaudoin

est reconstruit par lui à partir de la correspondance du savant hollandais, parue
entre 1906 et 1947 dans la magistrale édition de P. S. Allen. Le résultat de la
démarche de M«r Beaudoin n'est pas très heureux. Le livre est d'une part trop
romanesque pour être considéré comme une biographie historique et, d'autre part, trop
peu imaginatif pour être lu comme un roman historique. Il est, à en juger par la
préface, adressé au premier chef au lecteur non spécialiste. Or celui-ci, s'il est francophone,

a déjà à sa disposition non seulement de nombreuses études au sujet
d'Erasme (mentionnons à titre d'exemple J.-C. Margolin, Erasme par lui-même, Paris

1965, ou encore Huizinga, Erasme, tr. V. Bruncel, Paris 1955), mais aussi une édition
française de sa correspondance publiée par Aloïs Gerlo et ses collaborateurs
(Bruxelles, 1967-1982). Comme le livre de M«r Beaudoin est sans notes et sans
bibliographie, le lecteur ne peut vérifier qu'avec difficulté les données biographiques. S'il a

le courage d'entreprendre une telle vérification, il constatera non seulement que les

traductions des lettres sont, en fait, des paraphrases libres, mais que l'auteur accentue
certains éléments de la biographie d'Erasme aux dépens d'autres. Citons quelques
exemples : aucune mention n'est faite de la méfiance que ressentait Erasme devant
l'hébreu (cf. Allen no. 798, t. 3, p. 253), ni de son attitude envers les langues vivantes. Il
n'est dit nulle part non plus qu'Erasme n'a jamais ouvertement refusé l'enseignement

au Collège de France, se contentant de ne pas l'accepter. Il n'a jamais révélé ses

raisons : celles que lui attribue M«r Beaudoin (p. 197ss.) appartiennent donc au



BIBLIOGRAPHIE 265

domaine du «roman historique». L'auteur omet aussi de nous dire qu'Erasme lui-
même a publié plusieurs recueils de sa correspondance de son vivant (v. L. Halkin,
Erasmus ex Erasmo, Aubel 1983). Pourtant ces recueils auraient fourni une bonne
base pour une telle reconstruction biographique. Les Mémoires sous leur forme
actuelle contiennent plusieurs anachronismes (p. ex. Erasme, à une ou deux reprises,
se déclare «féministe»!), que l'emploi de la première personne rend encore plus
gênants. Pour un texte sans complications techniques, le livre contient un nombre
étonnant de fautes d'impression dont certaines donnent lieu à des absurdités (p. ex.
p. 374, Lefèvre d'Etaples est né en 1555 et mort en 1436!). Comme point positif, le
lecteur constatera que l'analyse que donne l'auteur de l'attitude d'Erasme envers «les
lettres sacrées» et «les lettres profanes» ne manque pas de subtilité. De plus, l'auteur
témoigne tout au long de cet ouvrage particulier d'une vive sympathie pour l'humaniste

hollandais.

Irena Backus

Giuseppe Alberigo, Chiesa Conciliare. Identità e significato del concilia¬
rismo (Testi e ricerche di Scienze religiose, pubblicati a cura dell'Istituto
per le Scienze religiose di Bologna, t. 19), Brescia, 1981, 368 p.

Le retard avec lequel nous rendons compte de cet ouvrage nous permet de

signaler deux importantes recensions faites par R. Bäumer (in Theol. Rev. 1982, n° 6,
cols. 464s.) et W. Ullmann (in J.T.S. 33, oct. 1982, pp. 611s.). Ajoutons que le De
ecclesia du Cardinal Stoichovic, signalé ici comme inédit (pp. 333ss.), paraît en 1983

à Raguse. — Dans un article publié la même année que notre ouvrage (Natural Law,
thé Corpus Mysticum and Consent in Conciliar Thought... in: Speculum 56, pp. 786ss.),
Francis Oakley distingue trois époques dans l'étude du conciliarisme: jusqu'en 1945

on s'attachait surtout à la question du schisme papal, origine du phénomène; depuis
on en étudie la théologie; maintenant viendrait le tour des données politiques. —
Chiesa Conciliare paraît plutôt se situer hors d'un tel cadre. Courageusement, l'auteur
identifie le conciliarisme avec le décret Haec sancta de Constance. Pas à pas, presque
jour après jour, selon une démarche si amplement documentée que l'on regrette
l'absence d'une bibliographie, il en décrit l'historiographie, la préhistoire (précisément

les premières tentatives de réfléchir sur les remèdes à apporter au schisme) et la

genèse (à travers les conciles de Pise et Constance). Retenons de ces chapitres
l'importance du cadre politique et l'échec des solutions purement politiques et juridiques

comme la «sottrazione d'obbedienza» ainsi que la thèse, maintes fois réitérée,

que l'élaboration d'une doctrine ecclésiologique est lente, conservatrice et s'explique
fort bien par la tradition canonique, sans que l'on ait besoin de faire appel pour
l'expliquer au corporatisme ou à la théologie d'Ockham. — C'est la situation, la

nécessité d'agir sans pape, bien plus qu'un développement doctrinal qui aurait
présidé à l'élaboration de Haec sancta, élaboration décrite, elle aussi, en grand détail.
Sitôt édicté, ce décret semble oublié et Constance se concentre sur le problème de la

réforme bien plus que sur ceux de la «supériorité» conciliaire. Ce n'est que la «terza

generazione», réunie à Bâle (mais représentée aussi à Rome) qui aurait transformé
Haec sancta, règle pratique édictée (avec succès!) pour surmonter le schisme papal,
en dogme, valable aussi bien en dehors d'un tel contexte, et de ce fait instrument de

puissance à défendre ou à combattre. — La véritable conclusion de l'auteur n'est

pourtant pas là. Elle se trouve bien plus dans une analyse fouillée de la Concordantia

catholica de Nicolas de Cues, qui occupe la majeure partie du dernier chapitre. Nous

y voyons le théologien de Cologne innover de deux manières significatives: en fai-



266 bibliographie

sant dévier le débat de l'Eglise universelle, seul objet de réflexion théologique et

canonique jusque-là, vers les Eglises locales et leur cohésion dans l'una sancta; et en
délaissant les catégories canoniques, qui dominaient les débats médiévaux sur les

compétences juridictionnelles et la «supériorité», en faveur de l'histoire conciliaire et
de la patristique. Autre conclusion de l'auteur: alors que les conciles du Moyen Age
n'auraient pas fait de l'Eglise (latine) une Eglise conciliaire, les luttes et les crises de
cette époque y seraient parvenues. Au-delà de l'indéniable succès que représente la
réduction du schisme, Florence et Trente en seraient la preuve. — Concluons en
attirant une fois de plus l'attention du lecteur sur l'énorme masse d'information
historique, politique et littéraire mise en œuvre ici: il nous semble que la présentation du
«significato del conciliarismo», réussie ici, soustrait cet ouvrage à la critique que
M. G. R. Elton a, dans un autre contexte et à propos d'un autre ouvrage (in J.E.H. 33,
1982, p. 133), adressée au «conciliarism... and all other abstractions that people a

well-known and limited intellectual territory».
Pierre Fraenkel

Histoire de Hans Krämer, Platone e ifondamenti della metafìsica. Saggio sulla teoria dei
la philosophie prìncipi e sulle dottrine non scritte di Platone con una raccolta dei docu¬

menti fondamentali in edizione bilingue e bibliografìa. Introduzione e

traduzione di Giovanni Reale, Milano, Pubblicazioni dell'Università Cattolica

del Sacro Cuore, Centro di ricerche di metafisica, Vita e Pensiero,
1982.

Depuis Aristote, l'interprétation de la philosophie platonicienne pose le problème
difficile des rapports entre la doctrine des Dialogues et celle de la tradition orale. Ce livre
de Hans Krämer — paru en italien avant l'édition originale allemande — présente de
façon détaillée la solution que propose l'école de Tübingen dont Krämer est le chef de
file avec Konrad Gaiser. Pour les représentants de cette école, la doctrine non écrite
constitue le centre et le fondement métaphysique de toute la philosophie platonicienne.
Cette doctrine exerce une «fonction totalisante» et assure la «réalisation concrète du

programme philosophique» de Platon. Elle révèle les principes véritables du système
qui seuls permettent une compréhension adéquate de Platon, d'Aristote et du
Néoplatonisme. A la base du système platonicien, il n'y aurait donc pas le pluralisme
qu'implique la théorie des idées mais le dualisme de l'unité et de la multiplicité. Au-
dessus des idées, l'un et la dyade indéfinie sont les principes suprêmes et les éléments
ultimes du platonisme authentique. Le point crucial de l'argumentation de Krämer
réside dans son interprétation de la conception platonicienne de l'oralité. L'auteur
considère que la Septième Lettre renferme une théorie de la communication philosophique,

c'est-à-dire une théorie de l'enseignement et de l'apprentissage qui s'articule sur
une critique sévère de l'écriture. Aux yeux de Krämer, dans les écrits de Platon il y a des

traces de l'idée selon laquelle les principes suprêmes du système ne peuvent et ne
doivent pas être divulgués par l'intermédiaire équivoque de l'écrit. Le dévoilement du
principe suppose l'initiation et le dialogue vivant du maître et du disciple. La tradition
indirecte du platonisme a été occultée par la plupart des interprètes modernes, de
Schleiermacher à Zeller et à Cherniss. Dans la première partie du livre, Krämer retrace
l'histoire philosophique de cet important courant de l'herméneutique platonicienne.
Dans la deuxième partie, après avoir restitué la philosophie platonicienne dans sa forme
systématique, l'auteur essaie de résoudre le problème du rapport entre les doctrines non
écrites et la philosophie exotérique des Dialogues. Ainsi systématisée, la pensée piato-



BIBLIOGRAPHIE 267

nicienne est mise en rapport avec la plupart des tendances philosophiques successives:
de Kant à Husserl, de Hegel à Heidegger, la pensée moderne s'inscrit dans la ligne du
platonisme secret. — A la fin du volume, le lecteur trouvera une édition bilingue d'une
série de documents sur lesquels devront se confronter les partisans et les critiques de
l'école de Tübingen : « auto-témoignages » de Platon, les renvois des écrits platoniciens à
la problématique de l'oralité et un important recueil doxographique de «Testimonia
Platonica».

Curzio Chiesa

Carlo Riccati, «Processio» et «Explicatio». La Doctrine de la Création chez
Jean Scot et Nicolas de Cues. Naple, Bibliopolis, 1983, 278 p.

La parenté entre Jean Scot Erigène et Nicolas de Cues est plus étroite que leur
appartenance commune au courant platonicien de la théologie négative inauguré par le
Pseudo-Denys. L'auteur veut montrer qu'on trouve chez les deux philosophes une
même structure systématique, une même orientation de la pensée, un même esprit
spéculatif, et très souvent des raisonnements parfaitement parallèles. La manière de
dépasser le monde créé ou fini vers l'être suressentiel ou infini, pour situer celui-ci au
delà du règne du principe de non-contradiction, si bien qu'il reste ineffable, la description

de sa position comme le tout en tout et en même temps au delà de tout, la
compréhension des choses du monde comme de pures manifestations ou images de
l'indicible, la vision du processus d'émanation dont vient le monde, dans le mouvement
de la procession ou explication, ainsi que de la réversion ou complication, tout cela est
commun aux deux philosophes. Leur vision de l'homme et de sa destinée est aussi
largement la même : l'homme est la médiété universelle, le microcosme entre Dieu et le
monde dans lequel se joue le salut du monde, un salut qui, pour les deux penseurs, doit
être l'effet de la contemplation, c'est-à-dire, selon un schéma qu'ils expliquent tous deux
de manière semblable, de la paradoxale nescience ou docte ignorance de l'être ineffable
de Dieu et des choses. — La démonstration est faite de manière claire et précise, avec en
notes d'abondantes citations des textes, et des perspectives historiques utiles et
discrètes.

Gilbert Boss

Fernand van Steenberghen, Le Thomisme (Que sais-je? 587), PUF, Paris,
1983, 127 p.

Thomas, qui défendait l'idée d'une distinction nette entre la philosophie et la

théologie, n'a pas laissé pourtant d'exposé systématique de sa philosophie comme
telle. F. van Steenberghen se donne donc pour tâche de reconstituer ce système et de

le présenter dans sa cohésion propre, différente de celle de la théologie que Thomas
lui avait imposée dans ses œuvres. Sont ainsi présentés les éléments d'un système

philosophique complet: une epistemologie, une métaphysique, une philosophie de la

nature, une philosophie de l'homme et une philosophie morale. L'auteur ne cherche

pas à donner ici l'ensemble des pièces du puzzle en indiquant leur provenance, il
expose continûment la philosophie thomiste telle qu'elle résulte de ce travail de

reconstruction, sans plus laisser voir les coutures. Cette manière de procéder permet



268 bibliographie

une présentation très claire et très logique. Et pourtant, la simplicité de l'exposé
n'empêche pas l'auteur de nuancer, de faire apparaître les zones d'ombre qui restent
dans plusieurs parties du système. Il prend d'ailleurs nettement position face à la
pensée thomiste dans un dernier chapitre, où il s'affirme partisan d'un thomisme
renouvelé et repensé dans la situation culturelle contemporaine afin qu'il puisse
entrer réellement dans le débat actuel des idées et permettre de trouver des réponses
convaincantes à nos problèmes. — Ce petit livre me paraît effectivement constituer
un excellent point de départ pour un tel dialogue.

Gilbert Boss

S. Thomas d'Aquin, Questions disputées sur la vérité, Question XI: Le
Maître. Préface de Jean Chatillon, texte latin de l'édition Léonine,
introduction, traduction et notes par Bernadette Jolies (Bibliothèque des

textes philosophiques), Paris, J. Vrin, 1983, 125 p.

Bien qu'il s'agisse d'une œuvre de jeunesse, les Questions disputées sur la vérité
figurent parmi les œuvres philosophiques majeures de Thomas d'Aquin. Si l'on
dispose depuis fort longtemps de plusieurs versions françaises des grandes Sommes, il
n'existe jusqu'à présent aucune traduction française des Questions disputées (De veritate,

De potentia, etc.). La présente traduction constitue donc une première qu'il
convient de signaler. La question XI, composée de quatre articles, traite de
l'enseignement humain, de ses fondements et de sa possibilité, un sujet qui « peut attirer et
retenir l'attention de lecteurs moins spécialisés» (7). La traduction proprement dite
— accompagnée du texte latin de l'édition Léonine — est précédée d'une introduction

succincte (11-18) et suivie d'un vocabulaire expliquant une dizaine de termes
techniques (109-117). De nombreuses notes facilitent la lecture et enrichissent
l'interprétation. La traduction est à la fois fidèle et élégante. Je suis donc certain que ce

petit volume permettra à un public beaucoup plus large de connaître la pensée
thomasienne sous un angle peu habituel. Dans son introduction et ses commentaires la
traductrice s'inspire presque exclusivement des travaux d'E. Gilson. Ceci explique
peut-être pourquoi un des problèmes les plus importants soulevé par ces textes — et

notamment par l'article premier — n'est même pas effleuré, à savoir la question du
statut et de l'importance des moments non empiriques dans la théorie thomasienne
de la connaissance. Comment, en effet, interpréter l'affirmation que «des germes de
sciences préexistent en nous, à savoir ces premières conceptions de l'intellect qui
nous sont immédiatement connues» (38)? Quel est le contenu de cette ratio entis sur
laquelle semble reposer toute connaissance? Que veut dire S. Thomas lorsqu'il parle
de «principes innés» (42)? Un célèbre texte, ST I-II, 94, 2, où Thomas, traitant des

ultimes présupposés de la raison pratique et théorique, ramène toute connaissance à

la notion de l'étant et à celle du non-étant, éclaire singulièrement cette problématique.

Plus important me paraît encore un texte du Commentaire de la Métaphysique
(n. 605): dans ce passage fondamental, Thomas dit que la notion d'étant fonde la
première opération de l'esprit comme le principe de non-contradiction est la base de
la seconde opération, à savoir le jugement. Or ici la question revient: ces «germes de
sciences» préexistant dans l'âme sont-ils le fruit de l'expérience ou précèdent-ils
toute expérience? Toute l'interprétation de l'epistemologie thomiste dépend de la
réponse à cette question. Pour E. Gilson ce problème ne semble pas se poser (cf. Le
Thomisme, 6e éd., Paris 1965, 272-273), mais en commentant l'article premier de la



BIBLIOGRAPHIE 269

question XI du De veritate il aurait fallu au moins signaler son existence. En outre,
les auteurs surestiment l'originalité et la portée des réponses thomasiennes (cf. p.

ex.'

15). Cela tient, à mon avis, à un autre défaut sérieux, à savoir l'absence d'une
véritable perspective historique. En réalité, on ne peut apprécier l'authentique originalité
de la pensée thomiste qu'en la situant dans son contexte historique. Il se peut que
l'enseignement de l'Aquinate sur l'autonomie de l'opération intellectuelle soit «le
plus grand événement de tout le moyen âge occidental» (15), mais si de telles
affirmations ne veulent pas rester purement gratuites, il conviendrait de confronter cette
doctrine aux positions contemporaines de S. Thomas. Une telle comparaison obligerait

certainement les auteurs à nuancer leurs jugements excessifs.

Ruedi Imbach

Raimundi Lulli, Opera Latina. — Vol. X: Op. 114-117, 119, In Monte Pes-
sulano anno MCCCIV composita, ed. Louis Sala-Molins (Corpus
Christianorum, Continuatio mediaevalis XXXVI), Turnhout, Brepols, 1982,
XXVII+ 420 p. Vol. XI: Op. 135-141, In Monte Pessulano annis
MCCCVIII-MCCCIX composita, ed. Charles Lohr (Corpus Christianorum,

Continuatio mediaevalis XXXVII), Turnhout, Brepols, 1983,
XXXI + 384 p.

Lors de la récente recension des volumes V-IX de l'édition critique des œuvres
latines de Raymond Lulle (RThPh 114,1982,312-313) nous avons émis le souhait que
cette édition avance rapidement. Voici donc deux nouveaux volumes réunissant onze
traités composés à Montpellier entre février et avril 1304 (pour le vol. X) et durant
l'hiver 1308-09 (pour le vol. XI). A l'exception d'une seule œuvre, il s'agit de Veditio
princeps. La qualité scientifique de ces deux volumes — comme des précédents — est

exceptionnelle; les textes présentés répondent parfaitement aux exigences d'une
véritable édition critique. — Malgré une identité structurelle dans leur plan, les quatre
traités du vol. X sont d'une nature assez différente, bien qu'il s'agisse chaque fois
d'une application de l'Art universel à un thème particulier. Comme le titre l'indique,
le Liber de praedestinatione et libero arbitrio aborde le problème classique de la
compatibilité entre l'omniscience divine et la liberté humaine (X, 360-411), alors que
le Liber de investigatione actuum divinarum rationum (X, 245-346) traite d'un sujet
typiquement lullien; sans se référer ni à la Tradition ni à l'Ecriture, Raymond veut
montrer que l'on aboutit par la voie rationnelle à la découverte de la Trinité divine
(cf. X, 240-241). Dans le Liber de significatione (X, 11-100) Lulle établit une vaste
théorie de la signification. Ce texte — peu connu — constitue un document très

important de la grammaire spéculative au moyen âge. Selon L. Sala-Molins, le Liber
de Consilio est le plus original des quatre traités (cf. X, 103). Dans cet ouvrage que
l'on peut rapprocher des « Miroirs des princes » Lulle « prétend fournir les normes
scientifiques... d'une conduite politique» (X, 109). Il faut espérer que les historiens de

la pensée politique tiendront dorénavant compte de cet apport fondamental aux
idées politiques médiévales. — Les sept œuvres contenues dans le vol. XI témoignent
d'un moment essentiel dans l'évolution de la pensée lullienne. Plusieurs d'entre elles

(notamment l'Excusatio Raimundi, XI, 337-375, mais aussi le Liber de refugio
intellectus, XI, 231-320) sont écrites en prévision du séjour à l'Université de Paris (à partir
de 1309). En effet, ce voyage — Lulle est âgé de 75 ans — marque un certain tour-



270 BIBLIOGRAPHIE

nant dans sa carrière scientifique: jusqu'à présent il concevait son Art universel
surtout comme un moyen pour convertir les infidèles, notamment les Musulmans;
dorénavant — en vue de sa prochaine rencontre avec le corps professoral de Paris — il va
s'efforcer de prouver que les principes et la méthode de son Art peuvent également
s'appliquer aux problèmes contemporains de la théologie. Cette tentative apparaît
clairement dans les op. 136 et 137 (XI, 145-152; 159-168), mais surtout dans l'Excu-
satio Raimundi, œuvre dans laquelle il veut faire comprendre que sa méthode de

démonstration permet de répondre aux questions posées par trois grands théologiens
parisiens (Thomas d'Aquin, Richard de Middletown et Gilles de Rome). D'autre
part, comme le rappellent les excellentes introductions de Charles Lohr, l'ensemble
des traités du vol. XI est significatif pour l'évolution de la théorie lullienne de la
démonstration. Selon Lulle la conversion des infidèles échoue, parce que la théorie
aristotélicienne de la démonstration est insuffisante pour prouver les articles de foi
(cf. XI, 220-221). Les deux seules formes de démonstration prévues par le Stagirite —
quia et propter quid — doivent être remplacées par deux nouveaux types de preuve
que Lulle appelle demonstratio per aequiparanliam et demonstratio per hypothesim.
Cette dernière méthode qui consiste à convertir un syllogisme dialectique en un
syllogisme démonstratif trouvera sa forme définitive quelques années plus tard, mais les

opuscules du vol. XI, en particulier le traité De novis fallaciis (XL 11-136), représentent
un pas décisif dans la découverte de ce nouveau procédé scientifique. Ce dépassement

étonnant de la théorie péripatéticienne de la science mérite d'être souligné. En
outre, il est intéressant de noter que cette nouvelle méthode d'argumentation
implique un changement dans la conception de la vérité: Lulle abandonne une
théorie de la vérité comme adéquation en faveur d'une théorie de la vérité comme
expérience de l'intellect (cf. à ce propos les remarques judicieuses de Ch. Lohr, XI,
6). — Ces deux nouveaux tomes des œuvres de Lulle révèlent — une fois de plus —
l'étonnante modernité de la démarche lullienne.

Ruedi Imbach

G. W. Leibniz, Générales Inquisitiones de Analyst Notionum et Veritatum.

Allgemeine Untersuchungen über die Analyse der Begriffe und Wahrheiten.

Ed., trad., com., de Franz Schupp, (Philosophische Bibliothek 338), Hamburg,

Felix Meiner Verlag, 1982, XXXV + 266 p.

Il s'agit d'une nouvelle édition du texte latin de cette importante œuvre logique de

Leibniz, avec une traduction allemande en regard. Une introduction situe le texte

historiquement ainsi que par rapport à son interprétation et aux développements actuels

de la logique, et donne l'appareil critique de l'édition. A la fin de l'ouvrage un abondant
commentaire réexpose toute la matière de ces recherches logiques, en montre les enjeux
et les difficultés, développe des explications intéressantes en renvoyant partout où c'est

possible aux ouvrages des critiques qui ont abordé plus amplement ces différents
problèmes. L'effort pour rendre justice à Leibniz tout en le confrontant aux tendances plus
récentes de la logique, et en cherchant à le rendre compréhensible pour le contemporain,
me paraît réussi. Une bibliographie clôt le livre.

Gilbert Boss



BIBLIOGRAPHIE 271

Elisabeth Labrousse, Bayle (Past Masters), Oxford et New York, Oxford
University Press, 1983, 97 p.

La collection anglaise Past Masters comprend déjà plus de vingt ouvrages
d'introduction écrits par des auteurs réputés comme A. J. Ayer (Hume), J. O. Urmson
(Berkeley) ou A. Quinton (Francis Bacon). E. Labrousse, spécialiste reconnue de
Pierre Bayle, vient de s'inscrire brillamment dans cette jeune tradition. La position de
Bayle est subtile et souvent méconnue depuis que les philosophes du 18e siècle ont vu
en lui principalement l'ironiste et le sceptique. Or il est d'abord un protestant français
contraint de s'expatrier en raison du climat hostile qui, tout au long du 17e siècle, ne
cessa de s'alourdir jusqu'à la Révocation de l'Edit de Nantes en 1685. Parmi les
théologiens calvinistes réfugiés aux Pays-Bas, ses idées sont originales sur plusieurs
points: en matière politique, il reconnaît l'absolutisme royal au titre de condition de
la paix civile et il rejette les théories du contrat social. Cependant, il recommande
aussi une stricte séparation des règnes temporel et spirituel et professe un anticléricalisme

marqué. Dans le domaine religieux, Bayle distingue absolument foi et raison et
fait preuve de scepticisme à l'égard des réflexions de la théologie rationnelle. Non
qu'il tienne la foi pour une adhésion aveuglément régie par les autorités extérieures:
elle est un mouvement personnel dont chacun est responsable. Ainsi, Bayle est un
défenseur décidé de la tolérance religieuse. Celle-ci assure le respect de l'instance
intérieure de la conscience qui, étant la voix de Dieu en l'homme, ne saurait être
forcée même lorsqu'elle embrasse ce que, dans un autre parti, on tient pour erroné ou
hérétique. Chez Bayle, la tolérance repose sur le droit de Dieu sur l'homme plutôt
que sur les droits de l'individu comme chez Locke. Il apparaît donc que loin d'en être
resté à la critique, Bayle a développé des doctrines personnelles bien dessinées. Pour
une première approche, il convient de souligner la qualité de cet ouvrage concis qui
fait revivre l'auteur du Dictionnaire historique et critique et, avec lui, diverses questions

d'actualité politique et religieuse de la fin du 17e siècle et du début du 18e siècle.

Daniel Schulthess

Pierre Bayle, Oeuvres diverses t. 5 : 2. Présentation par Elisabeth Labrousse,

Hildesheim/New York, Georg Olms Verlag, 1982 800 p.

Il s'agit ici de la deuxième partie du «tome 5» des Oeuvres de Bayle. Ce

« tome 5 » représente un rajout aux quatre tomes des écrits du philosophe, édités

pour la première fois par Desmaizeaux en 1727 et réimprimés par la maison Olms à

partir de 1965. Le «tome 5», comme le précise Mme L. dans son introduction (5: 1,

pp. VIIss.) est une compilation. Sa première partie fournit au lecteur quelques textes

de Bayle (numérotés 1-6 par l'éditrice) qui soit n'ont pas été édités aux 17e et 18e

siècles, soit ont paru uniquement dans leur version latine. Signalons à titre d'exemple le

n° 2, Objections contre le traité de Pierre Poiret (1679), traduit en français par l'éditrice.

La deuxième partie du «tome 5» qui nous concerne ici présente au lecteur

vingt-neuf opuscules (nos 7-35) tous rares, écrits par des contemporains de Bayle.
Certains de ces opuscules ont été incorporés parce qu'ils complètent les textes de Bayle
dans les Oeuvres diverses. D'autres figurent ici parce qu'ils jettent une lumière sur la

manière dont la pensée de Bayle fut reçue par ses contemporains. Les opuscules,

souvent des pamphlets ou même des extraits, sont présentés dans un ordre chronolo-



272 BIBLIOGRAPHIE

gique et concernent en très grande partie (nos 10-33) la querelle entre Bayle et Jurieu.
Ils comprennent entre autres la sixième Lettre du Tableau du Socinianisme (automne
1690), la deuxième édition des Remarques générales sur la Cabale Chimérique de
Jean Robethon (1691) et les deux Apologies de Jurieu (1691, 1692) avec la réponse
de Beauval: Examen de la doctrine de M. Jurieu. Les pièces nos 7-9 sont toutes de
1685. Elles comprennent le compte rendu de l'abbé de la Roque, paru dans le
Journal des Sçavans du 16 avril, la traduction française de la lettre de van Paets à

Bayle et l'Avis à l'auteur des Nouvelles d'Antoine Arnaud. A la fin du volume (nos 34-
35), on trouve l'article nécrologique sur Bayle paru dans le Journal de Trévoux en
avril 1707, ainsi que le jugement de Saint-Evremond publié pour la première fois
dans les Oeuvres Meslées en 1709. Le choix des textes est cohérent et leur ensemble
jette une lumière intéressante sur la querelle entre Bayle et Jurieu. En publiant un
nombre considérable de textes rares ou même rarissimes, Mme L. rend un grand
service non seulement aux spécialistes de Bayle, mais à tous ceux qui s'intéressent à

l'histoire intellectuelle du 17e siècle.

Irena Backus

Géraud Tournadre, L'orientation de la science cartésienne, Paris, éd.

J. Vrin, 1982, 320 p.

Cet ouvrage pourrait être considéré comme une défense et illustration de la
méthode cartésienne. L'auteur veut montrer que, dans l'usage conjoint de la déduction

mathématique et de l'expérimentation, Descartes est à l'origine de la méthode
des sciences modernes de la nature, de la physique mathématique. L'auteur montre
comment la déduction a priori, chez Descartes, n'exclut pas l'expérience. Celle-ci
sert, au début de la recherche, à fonder les principes et les hypothèses, puis, en cours
de recherche, à délimiter le réel du possible, et enfin elle intervient dans le contrôle
des résultats (p. 101). Après avoir illustré l'usage de l'expérience, liée à la déduction,
chez Descartes, l'auteur étudie successivement les rapports de l'expérience et de la
déduction chez quelques cartésiens (Rohault, Régis, Malebranche et Fontenelle), puis
examine ces rapports dans la science moderne, et cela dans le domaine de la
mécanique. Il envisage la mécanique classique, relativiste, et enfin quantique. — La thèse
de l'auteur se dégage dans ses conclusions. « La méthode expérimentale a valeur
d'échafaudage provisoire, la méthode deductive seule est la forme définitive de la

science, parce qu'elle seule réalise l'unité» (p. 307). — Descartes est envisagé ici du

point de vue scientifique. Pour l'auteur, l'appareil métaphysique de la physique générale

est, chez Descartes, une survivance scolastique. — L'ouvrage a une bibliographie
qui ne contient pas d'ouvrages récents. L'auteur s'en explique dans la Préface.

Jean-Pierre Leyvraz


	Bibliographie

