Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), p. 253-269

BIBLIOGRAPHIE

Abbé MARCEL DEBYSER, La Bible pour mes paroissiens, Paris, Fayard, 1983,
492 p.

Comment faut-il lire la Bible? Avec sa foi et sa bonne volonté? Ou avec les outils
scientifiques du spécialiste, aprés de longues années d’études? La premiére démarche
risque de faire passer le lecteur a coté de la profondeur et de la densité des textes; la
seconde peut étre rebutante ou décourageante. Aussi I’auteur a voulu concilier les deux
démarches, pariant sur leur fécondité mutuelle: faire advenir le texte au lecteur
d’aujourd’hui aprés I’avoir placé dans son contexte et avoir dégagé son message histo-
rique. — L’Abbé Debyser se situe ici résolument dans la ligne de Vatican II et du
renouveau biblique dans I’Eglise catholique issu de ce concile. L’ouvrage est né de
rencontres d’animation biblique dans les paroisses; il est une réponse de ’auteur aux
questions, aux attentes et a la foi de ses paroissiens. Le «croyant de la base» se trouve
donc placé au début et a la fin de la démarche. Nul doute que ce ne soit aupres de lui qu’il
trouve le meilleur écho. — Précisons encore un point: il ne s’agit pas ici d’'une étude
suivie de toute la Bible (comme le titre pourrait le laisser entendre), mais plutét d’un
sondage plus ou moins approfondi dans chacune des grandes parties de celle-ci. De plus
le texte se limite dans «ce premier ouvrage» a I’Ancien Testament (canon de la LXX). Si
toutefois le Nouveau Testament ne figure pas comme tel dans la table des matieres, il est
omniprésent puisque I’auteur n’envisage pas la lecture de ’A.T. sans la clé herméneu-
tique que constitue le N.T. C’est ainsi qu’il définit lui-méme la signification de son
ouvrage: «nous permettre d’accomplir a notre tour le long cheminement par lequel
Dieu a amené son peuple a accueillir son fils» (p. 487).

FRANCOIS ROSSELET

ANDRE RIDOUARD, Jérémie, I'épreuve de la foi (Lire la Bible N° 62, Paris), Le
Cerf, 1983, 120 p.

Elaboré a partir d’exposés donnés dans le cadre d’un cours public au Centre
théologique de Poitiers, cet ouvrage se lit aisément et avec intérét. L’auteur replace
tout d’abord le prophéte Jérémie dans son contexte théologique (quelques pages sont
consacrées aux origines du prophétisme biblique) et historique; il donne aussi quel-
ques bréves informations de critique littéraire. Puis il présente les trois étapes de
«l'itinéraire spirituel » de Jérémie: son ministére prophétique et sa parole de juge-
ment, ses souffrances et sa nuit de foi personnelle, sa fidélite et sa redécouverte de
Dieu. Les derniéres pages du livre évoquent le triple héritage, théologique, spirituel et
culturel, 1égué par le prophéte aussi bien aux Juifs qu’aux lecteurs du Nouveau Testa-
ment. Le tout représente une trés appréciable introduction au message et a la per-
sonne — inséparable I'un de I'autre — du prophéte d’Anatot. Nous ne formulerons
qu'une seule réserve: qualifier Jérémie « d’artisan de la religion intérieure» (p. 46) ou
affirmer que I’Alliance nouvelle consiste en «une situation de relation & Dieu spiri-



254 BIBLIOGRAPHIE

tuelle, désenclavée du temporel» (p. 85) ne nous semble pas approprié. Comme
'auteur le signale d’ailleurs lui-méme en parlant de la relation a Dieu qui, vécue
d’abord au centre vital de la personne, doit ensuite « rayonner de l1a vers les périphé-
ries» (p. 93), il n’y a pas, pour Jérémie, de vraie connaissance de Dieu en dehors de
celle qui se concrétise par un comportement conséquent dans tous les domaines de la
vie. Le prophéte n’a donc pas cherché a désenclaver la relation a Dieu du temporel,
mais a la libérer d’'une fausse relation au temporel; fausse justement parce que trop
limitée, trop concentrée sur le seul domaine des rites religieux, compris comme
garants d’un salut inconditionnel, au détriment de la fidélite aux exigences de
I’Alliance, impliquant la pratique hic et nunc de la justice et de la solidarité envers le
prochain et dans la vie sociale (voir a ce sujet le discours au Temple du ch. 7, I'oracle
contre le roi Yoyaqim en 22, 13ss.). Cette perspective ne sera pas abolie dans le cadre
de la nouvelle Alliance, laquelle — il est nécessaire de le souligner — ne concerne
pas seulement I'intériorité d'un individu religieux socialement isolé mais la vie du
peuple de Dieu dans son ensemble, des petits jusqu’aux grands (cf. 31, 34).

LAURENT WISSER

F. BLASS — A. DEBRUNNER, Grammatica del greco del Nuovo Testamento,
Edizione italiana a cura di Giordana Pisi, Brescia, Paideia, 1982, 70 p.

La grammaire Blass-Debrunner est la compagne sans cesse consultée de ceux qui
lisent le Nouveau Testament en grec et cherchent a comprendre les subtilités, les
évolutions et les caractéristiques d’une langue dont la syntaxe et la morphologie se
distinguent du grec «classique» qu’ils ont appris a 1’école. Mais la Blass-Debrunner
trouve aussi des utilisateurs nombreux chez ceux qui s’intéressent a la littérature
grecque des premiers siécles. Constamment revue et augmentée par une succession
de philologues, cette grammaire en est a sa quatorziéme édition allemande. Elle a
évidemment été traduite en anglais. En voici a présent une excellente traduction
italienne, composée a partir de la quatorziéme édition (revue par Fr. Rehkopf et
publiée en 1976). La typographie et la présentation sont d’une remarquable clarté. La
traductrice et I’éditeur ont accompli une tiche digne d’éloge ... qui pourrait inspirer
une équipe francaise; il est toujours permis d’espérer!

ERric JuNnoD

VitTorio Fusco, Oltre la parabola. Introduzione alle parabole di Gesu, Roma,
Edizioni Borla, 1983, 202 p.

Depuis quelque vingt ans les théories sur les paraboles ont poussé en nombre des
deux cotés de I’Atlantique, cherchant a se substituer a celles, classiques, basées sur les
recherches d’A. Jiilicher. Le présent ouvrage marque un retour a Jiilicher, fondamental
bien que critique. F. distingue deux Jiilicher: celui qui voit dans la parabole une simple
comparaison a but didactique, et un autre, linguiste, qui par une méthode inductive
«partant d’une analyse directe du fonctionnement de la parabole, met en lumiére son
caractere dialogico-argumentatif» (p. 59). C’est a Jiilicher linguiste que I’auteur se référe
contre Jiilicher lui-méme, mais en cela méme contre ses détracteurs, qu’il accuse — non
sans raison — de ne ’avoir lu (s’ils I'ont lu) que superficiellement (p. 43 s.). C’est dire
qu’il marque son désaccord a I’égard de «toute une série de positions récentes» (p. 12),
qui tout en différant sur beaucoup de points, ont ceci de commun, qu’elles nient le



BIBLIOGRAPHIE 255

«caractére argumentatif» des paraboles. Selon ces théories, les paraboles n’argumentent
pas et ne renvoient pas a une réalité extérieure a elles («oltre la parabola»), mais sont, en
tant que paraboles, le langage adéquat et irremplagable, la présence réelle de la réalité
elle-méme, du régne de Dieu. Ainsi selon Jiingel par ex., les paraboles, par leurs «traits
invraisemblables» (P. ex. les dix mille talents de la parabole du serviteur impitoyable,
Mt18) sont I’évangile du régne de Dieu, qui crée la rupture dans le cours des choses; ainsi
selon Weder par ex., elles sont des métaphores expansées dont toute traduction dans le
métalangage de la théologie détruirait I'essentiel, la force de suggestion poétique qui
arrache l'auditeur a la cohésion banale de sa pensée. F. démolit ces théories qui cachent
I’évidence, a savoir que les paraboles de Jésus, comme celles des rabbins, et comme
Jiilicher I’a bien vu, ont une fonction argumentative et sont destinées a convaincre
'auditeur. Sous le «déguisement» (mascheramento, p. 62) du fait divers, la parabole
parle a 'auditeur de ’auditeur lui-méme; elle I'implique par I'intérét qu’elle éveille par
le récit et lui coupe la retraite : il doit reconnaitre que le berger a raison de s’intéresser a la
béte perdue plus qu’aux autres nonante-neuf, ou que celui qui ne pardonne pas ne peut
pas recevoir le pardon de Dieu. Elle peut certes avoir une valeur poétique ; mais elle est
en premier lieu stratégie, congue par un tacticien. — L’ouvrage est remarquablement
documenté; par sa rigueur, sa sobriété et sa clarté, il est une utile entreprise de démys-
tification. Etant donné 'importance de son objet, il mériterait d’étre traduit.

CHRISTOPHE SENFT

Le corps et le corps du Christ dans la premiére épitre aux Corinthiens, présenté
par VICTOR GUENEL. (Lectio divina n® i 14), Paris, Editions du Cerf, 1983,
300 p.

Plus qu’aucun autre écrit du Nouveau Testament, la premiére aux Corinthiens,
adressée a une communauté chrétienne dont la plupart des membres venaient du
paganisme, insiste sur I'importance de ’aspect corporel de Iexistence chrétienne: le
corps n’'est pas la vile matiére dont il faut se libérer, mais '’étre méme de la personne.
Aussi est-ce avec beaucoup d’intérét qu'on prend en main ce recueil d’articles, actes
(incomplets, p. 10) du congrés tenu par I’Association catholique frangaise pour I’étude
de la Bible a Tarbes en 1981. Il se présente comme le document d’une entreprise non
seulement interconfessionnelle, mais aussi pluri- et interdisciplinaire, associant aux
théologiens des représentants des sciences humaines, linguistes, historiens, philosophes,
psychanalystes. A vrai dire, concernant ce point, malgré la synthese que M. Bouttier s’est
efforcé de faire, on reste sur le seuil: ce qu’on trouve ce sont, juxtaposees, les propo-
sitions de réflexion de chacun, sans que nulle part le dialogue ne s’établisse. On ne peut
énumérer toutes les contributions. Signalons celle de P. A. Février, Histoire et exégese (p.
161-186), qui insiste sur I'influence des mceurs du monde ambiant sur I’éthique chre-
tienne (en oubliant celle du judaisme); celle de X. Léon-Dufour, Corps du Christ et
eucharistie (p. 225-255), qui s’efforce de préciser comment le pain «est» le corps du
Christ. Le philosophe 4. Cugno, Réflexion sur le corps. Désir, mort et parole (p. 205-
223), réfléchit sur la relation entre le corps et la parole, un probléme fondamental .de
I’herméneutique théologique, qui apparait d’ailleurs aussi dans la contribution sémio-
tique de J. Calloud, Le repas du Seigneur; la communauté corps du Christ (p. 117-129).
On reste perplexe devant des contributions comme celle de 'exégéte J. Rouguette, Un
seul corps: nourriture et sexualité (p. 131-160), qui essaie, trés savamment (trop!) de
justifier la malheureuse distinction que Paul fait entre péchés «hors du corps» et



256 BIBLIOGRAPHIE

«contre le corps» (1 Cor 6.12-20). Trés inégal, le recueil a le mérite d’attirer ’attention
sur la notion du corps, qui est, comme le disait Bultmann, la notion dominante de
I’anthropologie paulinienne.

CHRISTOPHE SENFT

CHRISTOPHE SENFT, Le courage de prier. La priére dans le Nouveau Testament,
Aubonne, Editions du Moulin, 1983, 84 p.

LUCETTE WOUNGLY-MASSAGA, L’au-dela commence aujourd’hui. La résur-
rection selon 'apotre Paul, Aubonne, Editions du Moulin, 1984, 82 p.

Avec ces deux premiéres parutions, nous saluons la naissance d’une nouvelle série de
monographies de bonne vulgarisation biblique que les Editions du Moulin souhaitent
mettre a la portée de tous. — Comme son sous-titre I'indique, c’est le théme de la priére
dans le N.T. que le Professeur Ch. Senft, de 1a Faculté de Théologie de Lausanne, aborde
dans Le courage de prier. Et plus précisément, la priére dans trois secteurs néotesta-
mentaires. Respectivement dans les synoptiques, dans I’évangile et la premiére lettre de
Jean, et dans les épitres pauliniennes. — L’introduction reléve la double menace qui
pese sur la priére. Extérieure d’une part, avec la critique de la religion et celle des sciences
humaines; intérieure d’autre part, avec les difficultés rencontrées par tout croyant: le
doute, la paresse, la «sécheresse», les inexaucements... Prier est difficile sans doute,
mais I'auteur va s’attacher, le renvoyant aux textes bibliques, a rendre a son lecteur «le
courage de prier». — Traitant de la priére dans I’enseignement de Jésus d’aprés les
évangiles synoptiques, le premier chapitre soulignera 'importance de /a requéte et des
promesses d’exaucements du « Dieu auquel nous devons tout et de qui nous attendons
tout». Dieu sait de quoi ses enfants ont besoin, certes. Mais il n’attend, pour le leur
donner, que leur demande. Et si le besoin doit se faire requéte, c’est parce que I’homme
est invité a reconnaitre sa situation de «créature» devant Dieu. Demander et recevoir
constituent I’expression de la vérité de la condition de ’homme qui ne peut vivre que du
don de Dieu. La priére, en tant que requéte, signale précisément cette reconnaissance de
la relation a Dieu inscrite dans notre condition créaturelle. — Au deuxiéme chapitre,
rappelant I’enracinement pascal de la priére et le lien indissoluble entre elle et la mission
de I’Eglise, I'auteur insiste sur le fait que, pour le 4° évangéliste, la priére est essentiel-
lement priére au nom de Jésus. C'est-a-dire qu’elle s’appuie sur «Celui qui s’est fait
connaitre a nous comme la présence de I’Absent, de I’Autre», sur la promesse pascale de
la présence du Christ dont nous vivons, qui se renouvelle sans cesse par sa parole. Entrer
dans le mouvement de la foi, a savoir celui du demander et du recevoir, ¢’est permettre a
la joie de Pidques de parvenir a sa pleine réalisation et c’est, pour la communauté
chrétienne qui vit dans la dépendance de Christ aprés son départ, accepter d’étre chargée
de la mission que Jésus, ’Envoyé, avait lui-méme assumée dans le monde dans la
dépendance du Peére. C’est aller et porter du fruit dans la fidélité et la persévérance, c’est
«demeurer en» Christ, donnant a voir au monde le témoignage d’une Eglise qui vit de
son Seigneur. — Avec les lettres de Paul (chap. III), 'auteur nous exhorte tout parti-
culiérement a inscrire notre priére dans la réalité trés concréte des tensions de notre
statut présent et a I'exprimer dans le quotidien de la présence et de I’'absence de Dieu. A
nous placer véritablement sous le signe du provisoire, du déja et du pas encore, de la
marche par la foi qui accepte ses limites. Liant la gerbe, la conclusion mettra encore en
évidence I’enseignement fondamental de toute I’étude: demander, prier, retrouver le
courage de prier, c’est accepter d’étre créature aimée de Dieu, c’est accepter d’étre
homme devant Dieu. Un homme qui ne posséde pas tout en lui-méme, mais qui



BIBLIOGRAPHIE 257

reconnait son besoin de recevoir ce qu'il lui faut pour vivre de Celui qui nous témoigne
de sa tendresse et de sa gratuité en Jésus Christ. — Merci au Professeur Senft de nous
I’avoir rappelé dans ce livre remarquable, avec toute sa compétence d’exégéte et son
langage a la portée de tous!

L’au-dela reste une préoccupation universelle, obsédante parfois. Quel enseigne-
ment I’ap6tre Paul peut-il nous donner a ce sujet? Comment formuler la bonne nouvelle
de la résurrection dans le langage d’aujourd’hui? C’est a ces deux principales questions
que M™¢ Woungly-Massaga, pasteur au service d’une paroisse réformée du canton de
Vaud, tente modestement de répondre dans L’au-dela commence aujourd’hui. — Se
penchant sur / Co 15, I'auteur tour a tour traite de la résurrection selon 'apdtre Paul et
des nombreuses questions que nous pouvons nous poser, confrontés que nous sommes
au foisonnement et a la diversité des opinions contemporaines sur la mort et I’au-dela.
Sans entrer dans les détails de la vivante exégése de I'auteur, nous signalerons en
particulier que nous avons apprécié son effort pour distinguer entre le fond du message
paulinien et sa forme, largement tributaire de ’époque et de la culture ambiante. Nous
mentionnerons également le bien-fondé de son insistance sur le fait que la résurrection
chez Paul, «interpellation adressée au croyant et saisissable par la foi uniquement»,
revét un caractére essentiellement existentiel et porte pour nous a conséquence: notre
attente et notre espérance, fondées sur la résurrection méme du Christ, débordent sur
notre vie entiére et sur notre comportement, elles déterminent notre présent. — Dans la
seconde partie de son livre, intitulée « Aujourd’hui la résurrection», 'auteur nous
pousse a ouvrir les yeux sur un aujourd’hui fécondé précisément par la présence du
Ressuscité. La préoccupation des chrétiens ne peut se résumer en une fébrile recherche
de ce qui sera leur vie aprés la mort, mais, a la suite du message de Paul, a se «laisser
mettre en route dans le présent, portés par I’espérance vivante que leur futur, aussi bien
que leur présent, sont désormais liés a Jésus». Une invitation pertinente a vivre le
passionnant aujourd’hui de Dieu, en acceptant d’abord de mourir a la crainte de la mort
et aux fallacieuses idées de I'au-dela qui, trop souvent, nous habitent. Une invitation a
vivre dans la certitude que Jésus-Christ nous emméne dans sa victoire, a nous laisser
entrainer, dés aujourd’hui, par sa résurrection. Un livre stimulant qui ouvre de nom-
breuses pistes.

DANIEL GLOOR

FrRANZ J. LEENHARDT, La mort et le testament de Jésus, Genéve, Labor et
Fides, 1983, 145 p.

Avec ce sixieme volume de la collection «Essais bibliques», les éditions Labor et
Fides nous offrent a la fois une étude et une méditation sur le sens de la mort de Jésus et
sur le rite eucharistique. La premiére partie de I'ouvrage du Professeur Leenhardt
aborde la question fondamentale du «pour quoi» de la mort du Christ, et ce exclusi-
vement au travers de I'étude des évangiles synoptiques. Un choix méthodologique qui
peut, a raison, surprendre, mais pour lequel I'auteur a pris soin de s’expliquer dans sa
préface. Dissociant a juste titre le « pourquoi» (qui trouve sa réponse dans I’hostilité
soulevée par le comportement et I’enseignement de Jésus amenant ses adversaires a
vouloir s’en débarrasser) du «pour quoi», Leenhardt reléve que cette derniére interro-
gation est bien évidemment liée a I'interprétation que I'on peut donner des évangiles.
Prédicateur autorisé actualisant la volonté de Dieu de restaurer ’homme pécheur dans
sa vocation originelle, le Christ annonce la proximité du Régne de Dieu. Mieux, il
interpelle ses vis-a-vis, les enjoignant a prendre la décision requise par son avancee: la
conversion, I'accueil de cette possibilité de réconciliation et d’une existence nouvelle



258 BIBLIOGRAPHIE

offerte en la personne de Celui qui ira jusqu’au bout de I"'accomplissement du dessein
divin rédempteur. Vivant son sacrifice, nous dit I'auteur, «comme le seul moyen de
sauvegarder I’Evangile tout en donnant a ses détracteurs une chance encore de le rece-
voir», le Nazaréen, a la violence dont il est I'objet, répond par ’amour: on ne lui arrache
pas sa vie, mais il la donne! C’est dire que la gratuité rédemptrice de Dieu garde toute sa
possibilité d’atteindre les hommes, malgré I'interruption dramatique imposée au minis-
tére du Christ. — Résumant ses conclusions dans une formule laconique, I'auteur dira:
«Jésus est mort pour que I’Evangile vive, et par lui le monde.» Car cette Bonne Nou-
velle, qui est puissance de Dieu pour le salut de celui qui croit, nous a été, en quelque
sorte, donnée deux fois. D’abord, par la vie et la proclamation de Jésus; ensuite, par sa
mort, qui a scellé son ministére. Le Christ a accepté de donner sa vie pour que le monde
soit sauveé par la prédication de I'Evangile. Voila le sens de sa mort pour nous, de cette
mort qui permet a la Bonne Nouvelle de déployer sa puissance de salut par la foi
(I’'adhésion a la personne de Jésus) qu’elle suscite en nous. — Renouant avec sa longue
réflexion sur le sens de la Céne, le Professeur Leenhardt, dans la seconde partie de son
livre, développe successivement huit aspects de ce qu’il appelle «’itinéraire eucharis-
tique»: 'invitation, ’action de graces, le pain rompu, offert, donné, mangé, la coupe et
le peuple de Dieu. — Avec intérét, nous avons lu cette étude accessible 4 un large public
et retenons la richesse de I'analyse qui, tour a tour, met en lumiére I'une ou I'autre facette
du sacrement et qui en montre I'impact sur I’existence du chrétien. — Dans une derniére
et bréve partie, ’'auteur apporte quelques éclaircissements sur certains points difficiles
ou discutés. Comme.par exemple dans son chapitre « La mort de Jésus est-elle sacri-
ficielle ?», dans lequel le Professeur Leenhardt, proposant lui-méme une troisiéme voie,
nous suggére de nous dégager enfin de I'alternative qui oblige, a ce sujet, a s’avouer
disciple d’Anselme ou disciple d’Abélard.

DANIEL GLOOR

MICHEL AUBINEAU, Un traité inédit de christologie de Sévérien de Gabala In
Centurionem et contra Manicheos et Apollinaristas. Exploitation par
Sévere d’Antioche (519) et le synode de Latran (649) (Cahiers d’Orienta-
lisme, V), Genéve, P. Cramer, 1983, 166 p.

L’érudition la plus précise n’est pas nécessairement la plus austére. Les quelque cent
pages d’introduction a cette homélie inédite de Sévérien de Gabala Sur le Centurion,
contre les Manichéens et les Apollinaristes sont traversées par un humour (parfois
piquant!) et composées avec un art de la narration qui en rendent la lecture agréable,
pour ne pas dire plaisante. Elles abordent cependant des sujets ardus (tradition manus-
crite, procés d’attribution fondé sur les critiques externe et interne, polémique anti-
manichéenne et anti-apollinariste, caractéristiques christologiques...). Cette homélie,
transmise par un unique manuscrit grec du X¢, fournit aussi a I’A. I’occasion de dresser
un bilan des connaissances et des études relatives a cet évéque d’une petite ville de Syrie
qui s’est illustré par son talent de prédicateur, sa propension a vivre a Constantinople
plutdt qu’a Gabala et enfin par son acharnement a intriguer contre Jean Chrysostome.
La collection de ses homélies a malheureusement été dispersée. Quelques-unes subsis-
tent, partiellement ou intégralement, dans des versions orientales ou dans leur langue
originale (a I'intérieur de floriléges ... ou sous le nom de Chrysostome!). Les homélies
qu’on peut a ce jour attribuer solidement a Sévérien sont au nombre d’environ 45. Nul



BIBLIOGRAPHIE 259

savant ne s’est encore appliqué a faire une étude systématique de la langue et de la pensée
de cet auteur intéressant. — Je ne puis résumer ici le procés d’attribution de I'homélie
(transmise par le manuscrit sous le nom de Chrysostome), mais ceux qui connaissent les
travaux de M. Aubineau peuvent imaginer qu’il est instruit avec une clairvoyance
critique et un luxe de détails qui effacent les réserves. — La derniére bonne surprise que
réserve le livre est bien siir 'homélie elle-méme (dont I’A. donne une présentation et une
traduction excellentes). Aprés un beau développement sur les divers degrés de foi — le
Centurion illustrant le plus haut degré parce qu’il a cru a la divinité du Sauveur fait
homme en excluant le doute —, Sévérien s’en prend aux Manichéens qui interprétent de
travers les passages pauliniens sur la «chair mauvaise» lorsqu’ils déclarent qu’elle
appartient a Satan. Enfin il se tourne vers les Apollinaristes qu’il tient pour des héré-
tiques; le reproche majeur qu’il leur adresse est de refuser au Sauveur un intellect
humain et par la-méme la possibilité d’éprouver des passions dans son Ame. Du fait qu’il
est Dieu et homme, Christ a subi ces passions pour sauver complétement les hommes,
mais dans la mesure ou ces passions restaient extérieures au péché. — Sans doute ce
superbe livre de M. Aubineau et I’homélie qui y est présentée vont-ils efficacement
contribuer a favoriser la recherche d’autres textes de Sévérien et a susciter I’étude
synthétique que meérite ce prédicateur doué et ce théologien de bon niveau qui a vécu a
une époque déterminante pour la définition de la foi christologique.

EriC JuNOD

Les Reégles des saints Péres, t. I-11. Introduction, traduction et notes par A. de
Vogiié (Sources Chrétiennes, 297-298), Paris, Cerf, 1982, 683 p.

L’un des signes les plus éclatants de la vitalité et du développement du monachisme
occidental entre les années 400 et 700 est la prolifération des régles monastiques. Ces
régles permettent d’entrevoir la spiritualité, les formes d’organisation, les difficultés
externes et internes de cellules monastiques sur lesquelles on n’est guére renseigné par
d’autres sources d’information. Encore faut-il déterminer d’ou viennent ces régles et
quels rapports elles entretiennent; dans nombre de cas, en effet, on ignore quels en
furent les auteurs et les utilisateurs. — Dans ce double volume, le Pére de Vogiié présente
six régles (Régle des Quatre Péres, Seconde Reégle des Péres, Régle de Macaire, Reégle
Orientale, Troisiéme Régle des Péres, Recension sud-italienne des Quatre Peres) dont il
fournit I’édition critique et dont il examine les relations. I.’A. estime qu’on se trouve en
présence d’une famille d’origine lérinienne. Les trois premiéres régles auraient été
composées a Lérins méme au cours du V¢ siécle ; quant aux trois autres, elles auraient été
écrites dans I'ordre a St-Claude, en Gaule et en Italie durant le VI® siécle et elles
intégreraient des éléments d’origine lérinienne. — En fait, 'unique texte qu’on puisse
dater et situer avec une certaine assurance me parait &tre la Troisiéme Régle des Peéres,
un document intéressant parce que (probablement) issu d’un synode épiscopal qui s’est
tenu en 535 a Clermont: cette régle témoigne de la volonté de ’épiscopat d’exercer un
controle sur les communautés monastiques dont le caractére clérical est de plus en plus
marqué. — Signalons enfin, 4 I'intention des historiens locaux, ’hypothése de I'A.
concernant la Régle Orientale: elle aurait été rédigée a St-Claude par I'auteur de la Vie
des Péres du Jura et destinée au monastére d’Agaune, c’est-a-dire St-Maurice.

Eric JuNOD



260 BIBLIOGRAPHIE

P. M. ANDRE FRACHEBOUD, 0.c.s.0., Les premiers spirituels cisterciens (Pain
de Citeaux), Paris, Desclée de Brouwer, 1982, 138 p.

Ce petit volume représente un survol des activités littéraires des Cisterciens du
X1I¢ siecle, dont le plus célébre est saint Bernard de Clairvaux. L’auteur nous offre
une esquisse de certaines caractéristiques principales de la production littéraire de
'ordre entre 1130 et 1260 environ et montre qu'il s’agit bel et bien d’une «école cis-
tercienne». Les ouvrages de ces «moines blancs» ne sont pas uniquement des
ouvrages théologiques. Hélinand de Froidmont et Gonthier de Pairis ont laissé der-
riere eux des chroniques et des poésies. Quant aux sermons et aux traités théologi-
ques des auteurs cisterciens, ils sont trés souvent fondés sur I'expérience personnelle
et reprennent en quelque sorte le style des Confessions de saint Augustin. Ils témoi-
gnent aussi d’un souci du langage et d’un souci pédagogique. Nos auteurs s’efforcent
d’instruire non seulement leurs propres novices, mais aussi les laics. La charité
constitue le sujet principal d’un grand nombre de leurs écrits (v. p. 80ss.). De plus.
tous sont trés conscients de I'importance de I'individu et de la connaissance de soi-
méme. Presque tous sont influencés par les lettres classiques profanes et citent volon-
tiers Cicéron ou Horace dans un contexte théologique. Une liste compléte des
auteurs cisterciens du XII¢ siécle figure a la p. 132. A part le nom de saint Bernard,
elle comprend aussi ceux de: Adam de Perseigne, Aelred de Rievaulx, Etienne de
Salley, Guillaume de Saint-Thierry et d’autres encore. Ecrit avec élégance, ce livre
encouragera le lecteur non initié a approfondir sa connaissance des cisterciens du
XIIe siecle.

IRENA BACKUS

ROBERT THOMAS 0.C.S.0., La Journée monastique (Pain de Citeaux), Desclée
de Brouwer, 1982, 212 p.

L’auteur se donne pour but de décrire étape par étape une journée dans la vie des
cisterciens au 12¢ siécle. En consultant la table (p. 209ss) qui reconstitue des varia-
tions de I'horaire de ces cisterciens en été et en hiver, le lecteur apprend que la
journée monastique durait environ dix-huit heures en été et quinze heures en hiver.
Elle commengait en fait vers deux heures du matin avec les vigiles et prenait fin juste
apres les complies, c’est-a-dire vers 20 heures en été et vers 17 heures en hiver. Tout
au long de la journée, les cultes alternaient avec les périodes de travail et de lecture.
L’auteur décrit la journée (en commencant par la nuit!) a travers un choix d’écrits des
premiers cisterciens, tel Bernard de Clairvaux, Guillaume de St-Thierry, Baudoin de
Ford. Ce sont leurs expériences, avis, conseils et descriptions qui nous sont présentés
en traduction francaise. Nous en citons ici quelques exemples: Guillaume recom-
mande une préparation spirituelle aux vigiles de la nuit; il n’est pas nécessaire
«d’écraser ’ame par la récitation d’une grande quantité de psaumes». Bernard sou-
ligne I'importance du travail manuel qu’il considére, a la différence des clunistes,
comme une des marques distinctives de la vie monastique. Aelred critique les moines
qui se montrent trop fastidieux dans leur choix de nourriture. La méthode du P.
Thomas est assez particuliére. Le lecteur qui s’attend a trouver dans I'ouvrage une
reconstruction historique sera décu. L’auteur ne se préoccupe pas de chiffrer les
revenus d’'un monastére. Il ne dit ni qui étaient les hommes qui devenaient moines, ni
comment ils administraient leurs biens. Toutefois, ¢’est un apercu intéressant de
’aspect spirituel de la journée monastique au 12¢ siécle qui nous est offert.

IRENA BACKUS



BIBLIOGRAPHIE 261

JULIEN GREEN, Frére Frangois, Paris, Seuil, 1983, 340 p.

C’est d’'un ami dont Julien Green veut nous parler dans son dernier livre: Frére
Frangois, pour ne pas dire Saint Frangois d’Assise. L’auteur a lu tous les témoins de ce
grand personnage, dont I'amour rayonne encore jusqu'a nous. Lorsqu’il se sent en
difficulté sur un point précis, il n’hésite pas a nous citer ses différentes sources, laissant
ainsi au lecteur la libert¢ d’interprétation. Julien Green ne craint pas devant le mystére.
Que ce soit celui de I'histoire ou celui de Dieu. Comme 4 la recherche d’un étre aimé, il
s’est rendu sur les lieux. Que de pages merveilleuses sur la beauté des sites franciscains,
ou I'auteur nous restitue un décor qui semble ne pas avoir changé depuis 8 siécles. Le
voila dans la chapelle de Saint-Grégoire, prés de Subiaco. Deux portraits de Frére
Frangois nous sont décrits avec force précision jusqu’a la ligne des sourcils droite et peu
arquée. Puis I’auteur argumente avec pertinence au sujet de la date de ces portraits et du
s¢jour de notre saint en ces lieux bénédictins. Admirable de la part d’un historien, le
désir de nous faire revivre un personnage, en mettant de coté, quand il le faut, les
exigences raisonnables, chéres a notre époque. Au XII® siécle, les visions et les réves
¢taient monnaie courante. Julien Green en tient compte, nous les raconte, y croit. En ce
sens, sa tache d’historien n’en est que grandie. Frére Frangois: le personnage et son
époque a facettes sont justement cernés; le langage ne néglige aucun détail; I'auteur se
donne.

MICHELINE RAVENEL

D. Martin Luther, Operationes in Psalmos 1519-1521. Teil 11: Psalm 1 bis 10
(Vulgata), hgb. G. Hammer u. M. Biersack, Boéhlau Verlag, K6ln/Wien
1981 (Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers Bd. 2,
hgb. G. Ebeling, B. Moeller, H. A. Oberman), LXXXVIII + 648 p.

Le deuxiéme volume du 4 WA représente une édition critique de trés grande qua-
lite. Il est clair que, désormais, tous ceux qui souhaitent étudier Luther comme théo-
logien et exégéte auront & leur disposition un instrument de travail perfectionné.
L’ouvrage remplace I'édition des Operationes parue dans la Weimarana (WA) en
1892 (=t.5). Le texte donné par la WA 5 était, comme le texte du présent volume
fondé sur editio princeps des Operationes (Wittenberg, 1519). Cependant, son
apparat de variantes ne tenait compte ni des versions allemandes, ni des éditions
latines parues aprés la mort de Luther. Or, déja Luther lui-méme déplorait la mau-
vaise qualité de I'édition de 1519. De plus, les erreurs de celle-ci ont été en grande
partie reprises par les éditions ultérieures, parues du vivant du Réformateur. C’est
donc a juste titre que les éditeurs du présent volume tiennent compte dans leur
apparat non seulement de différentes versions latines et allemandes des Operationes
mais aussi des éditions des Qeuvres complétes (Wittenberg 1549, Jena 1557, Erlangen
1845/46, et la Weimarana elle-méme). Leur apparat, en fait, sert non seulement a
justifier les changements qu’ils ont introduits au texte par rapport a I'édition de 1519,
mais aussi a illustrer la maniére dont le texte a été transmis. La bibliographie des
Operationes, présentée en téte du volume, est la plus compléte de nos jours. Elle apporte
plusieurs corrections a celle figurant dans la WA 5 et a la Lutherbibliographie de Ben-
zing. Citons a titre d’exemple les éditions d’Erfurt (Sachse), 1525, que I'on place désor-
mais aprés celles d’Altenburg (Kautz), de la méme année. A coté des descriptions
détaillées, la bibliographie comporte aussi une liste compléte des bibliothéques déten-
trices. (On souhaiterait toutefois y voir BL comme abréviation de: British Library et
non pas: BM!) Une autre amélioration, par rapport aux éditions precédentes, réside en



262 BIBLIOGRAPHIE

la tentative systématique, de la part des éditeurs, d’indiquer dans les notes les sources les
plus directes de I’exégése de Luther. Le service que I’on rend ainsi au lecteur est énorme.
Nous aimerions toutefois soulever quelques questions quant a la maniére dont les
sources sont indiquées. En général, on cite les passages concernés in extenso. Est-ce
vraiment nécessaire pour les auteurs comme saint Augustin, dont les ceuvres existent en
plusieurs grandes séries modernes? La lecture d’un passage d’exégese sous forme d’une
note en petits caractéres est assez laborieuse. Elle le devient encore plus, dés que le
lecteur constate que certains passages ont été artificiellement abrégés par des points de
suspension. Comment savoir si, en fait, la matiére qui manque a I'intérieur d’un passage
ne concerne pas Luther? Soit le lecteur fait confiance aux éditeurs, soit il est oblige,
malgré tout, de vérifier le passage lui-méme! D’autre part on se demande pourquoi, 4 la
p. 177 n. 67, Hugues de St-Cher est cité comme source, étant donné que son exégese de
vanitas [Ps 4,3] n’est pas la méme que celle de Luther. Selon ce dernier, «vanitas est
quicquid Deus non est», tandis que selon Hugues, vanitas représente les «idola vana vel
terrena ista, quae nihil habent soliditatis sed tantum vanitatem». Les explications de
certaines allusions classiques sont, a notre avis, trop détaillées (p. ex. Apion p. 6 n. 18,
Minerva p. 17 n. 20, «alea iacta est» p. 8 n. 29). «Charybdis» n’est pas annoté a
I’endroit ot le terme parait pour la premiére fois (p. 36 1.11), mais plus loin (p. 57 n. 10).
Par contre I’expression «omnium horarum viri» (p. 50 1.1) n’est pas identifiée. Or, elle
prend son origine chez Quintilien (/nst. 6,3.110). Les éditeurs ont renoncé a signaler tout
ce qui est simplement allusion au texte biblique. Toutefois, nous constatons que cer-
taines allusions reparaissent tout au long du texte et constituent, de ce fait, une partie
intégrante du langage exégétique de Luther. Citons comme exemple fides, spes, caritas
[1 Cor 3,13] au pp. 88 1.14, 136 1.12, 173 1.5s., 354 1.12s, 371 1.4-5. Parmi d’autres
allusions, qui ne sont pas indiquées et qui mériteraient de I’étre, nous mentionnons: p.
221 1.8 [Eph 4,11], p. 253 1.1 [Io 1,1s.], p. 366 1.14 [Rm 8,15]. Enfin, nous signalons
quelques fautes d’impression: p. LIX Staehlin pro: Staehelin, p. 28 n. 1 omine pro:
nomine, n. 2 opertur pro. operatur, p. 228. 1.2 ea m pro: eam, p. 449 1.1 aostolos pro:
apostolos, p. 467 n. 2 Stanpitz pro : Staupitz. Ces quelques critiques de détail n’ont pas
pour but de déprécier la grande valeur scientifique de cette édition dont nous attendons
avec impatience la suite.

IRENA BACKUS

Zur Lage der Lutherforschung heute, hgb. von Peter Manns, Wiesbaden,
Franz Steiner Verlag GmbH, 1982, 128 p.

Il ne s’agit pas d’un rapport sur I'état actuel des recherches luthériennes. Cet
ouvrage représente les actes du colloque tenu du 8 au 10 octobre 1981 a I'Institut fiir
Europdische Geschichte, & Mayence. Sept contributions sont réunies ici. B. Lohse
(p. 9-30) offre un conspectus général des recherches luthériennes qu’il divise en cing
parties: (a) éditions des ceuvres de Luther; (b) Luther dans le contexte de I'histoire de
la Réforme; (c) biographie; (d) méthodologie; (e) le jeune Luther — ici, on: se
demande pourquoi Paltz ne peut pas étre considéré comme un représentant de
I’Augustinisme du Moyen Age tardif (p. 26)? Le travail de B. Hamm (Frommigkeits-
theologie am Anfang des 16. Jhdts, Tiibingen 1982) a démontré le contraire! W. v.
Loewenich (p. 31-43) met en relief avec une clarté et une concision remarquables, les
problémes principaux de la biographie de Luther, y compris la question fort négligée
des connaissances qu’aurait eues Luther d’Aristote. G. A. Benrath (p. 44-58) montre
quelques lacunes dans les recherches sur Luther et la mystique. Les liens entre Luther
et la pensée mystique de Bernard de Clairvaux n’ont pas encore été étudiés. De plus,



BIBLIOGRAPHIE 263

affirme Benrath, le terme « mystique », en ce qui concerne Luther, doit comprendre
toute la piété médiévale. A. Ganoczy (59-70) décrit 1’état actuel des recherches calvi-
niennes et conclut que le réformateur genevois peut étre considéré comme « ein krea-
tiver Lutheraner » — autrement dit il y a peu de rapports directs entre les deux.
F. Beisser (p. 71-78) montre que la théologie systématique luthérienne de nos jours
contredit de plus en plus les propos originels du Réformateur. K. Lehmann (p. 79-89)
discute le role ambigu que joue Luther dans la théologie systématique catholique-
romaine. Enfin, P. Manns (p. 90-128) discute la question de 'unité et de son manque
dans les recherches historiques sur Luther qu’entreprennent les théologiens catholi-
ques allemands comme E. Iserloh, R. Baumer, Th. Beer, etc. Méme si quelques
contributions se recoupent en partie (la question du « vieux Luther » est soulevée par
Lohse et par v. Loewenich), le volume dans son ensemble offre une perspective inté-
ressante sur les études luthériennes en Allemagne.

IRENA BacCKUS

YVES CONGAR, Martin Luther, sa foi, sa réforme. Etudes de théologie histo-
rique (Cogitatio Fidei, 119), Paris, Cerf, 1983, 150 p.

Trois des quatre études réunies dans ce livre ont déja paru sous forme d’articles; elles
traitent successivement de I’eucharistie, de la christologie et enfin de I’angoisse de
Luther (a propos du livre de R. Dalbiez, L’Angoisse de Luther, Paris 1974). La nou-
veauté de ce volume réside donc dans la quatriéme étude, de loin la plus longue, qui est
consacrée a « Luther réformateur». Il y a 1 une soixantaine de pages qu’on souhaite voir
lues et méditées par tous ceux que tourmente la désunion des Eglises. L’étude du Pére
Congar ne se borne pas a dégager quelques-uns des traits saillants de la théologie de
Luther et certaines des raisons pour lesquelles la réforme a engendré une dramatique
rupture. En méme temps qu’il se penche sur Luther, I’A. interpelle ses contemporains
catholiques et protestants. Il admet dans une large mesure la légitimité de la réforme
luthérienne par rapport a I’Eglise médiévale, mais il pose une question centrale: Luther
n’a-t-il pas durci a 'extréme sa critique de I'Eglise du pape et par la méme de toute
I’Eglise visible, au point de nier I'histoire et toute idée de tradition? L’A. constate par
ailleurs que I’Eglise catholique a pris conscience de la nécessité d’une réforme et que
cette conscience s’est clairement manifestée lors du concile de Vatican 11, mais ici encore
il s’interroge: nombre de textes officiels qui portent la signature du pape ou d’évéques
sont-ils vraiment engendrés dans un esprit de soumission active a la Parole de Dieu? Il
reste a faire de part et d’autre pour qu'advienne I'unité qui soit autre chose qu'une
uniformité. A I’écart de toute démagogie cecuménique, le Pere Congar, un mosié]e de
théologien responsable, ne cesse de rappeler les questions et les espérances d’un dxa!ogue
qui passe nécessairement par I’examen attentif et compréhensif de la déchirure qui s’est
produite entre 1517 et 1521.

ERriC JunOD

HENRI SCHMITZ DU MOULIN, Blaise Pascal. Une biographie spirituelle, Assen,
Van Gorcum, 1982. 146 p.

Ce n’est pas un des moindres mérites de I'auteur de ce petit ouvrage, bref mais fiense,
que d’avoir porté son attention sur un aspect trés peu traité de la doctrine pascalienne:
I’aspect proprement spirituel. Les biographes et commentateurs ont sans doute reculé



264 BIBLIOGRAPHIE

devant une tache rendue singuliérement difficile par la rareté des témoignages en ce
domaine. Aussi bien H. Schmitz du Moulin a di se livrer 4 un travail minutieux de
relecture des textes les plus significatifs, recueillis dans les écrits des proches de Pascal,
comme dans ’eeuvre de ce dernier. Cette ceuvre elle-méme est reconstituée ici dans sa
genese indissociable des circonstances qui I'ont suscitée tout au long d’un itinéraire qui
n’est pas seulement «spirituel». — La «philosophie» de Pascal bénéficie par 1a d’un
éclairage nouveau, a la lumiére du vécu ou elle a pris naissance et qui est avant tout celui
d’un converti, dans le mouvement continu d’une conversion qui ne cesse de se
reprendre depuis la fameuse nuit du 23 novembre 1654. Expression d’un combat inté-
rieur, avec soi-méme et pour la vérité, la doctrine de Pascal prend alors tout son sens, qui
dépasse I'ordre des querelles théologiques auxquelles Pascal prit part, comme par devoir
et selon un dessein qui transcende toute polémique. — On regrette cependant que, dans
cette reconstitution du cheminement spirituel de Pascal, une place trop restreinte soit
faite aux Pensées, par rapport aux Provinciales qui retiennent longuement I’A. La spi-
ritualité pascalienne n’en est pas moins remarquablement dessinée selon ses principales
lignes de force qui refléetent chaque fois une intime expérience: la conscience de I'abime
radical qui sépare ’homme de son Créateur, ’affirmation de la prééminence de I'ordre
du «cceur», I’attention aux événements, fit-ce les plus quotidiens, comme étapes pro-
videntielles tout au long de la via salutis, et surtout, dominant tous ces points, un
christocentrisme foncier, tel qu’il s’exprime dans le texte Le Mystére de Jésus, que I’A. a
placé en appendice a son livre. Non sans raison, s’il est vrai que Pascal, en cette
contemplation du Christ des douleurs, concentre dans la personne de Jésus tout le
mystére de I’humanité perdue et sauvée, sur laquelle il n’a cessé de méditer et qui est
sans doute la clef de sa «biographie spirituelle».

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

EDOUARD BEAUDOIN, Mémoires d’Erasme. Paris-Gembloux, Les amis de Me'
Beaudoin et Editions Duculot, 1983, 382 p.

Erasme n’a pas laissé de Mémoires. Le récit que nous présente ici feu Mer Beau-
doin est reconstruit par lui a partir de la correspondance du savant hollandais, parue
entre 1906 et 1947 dans la magistrale édition de P. S. Allen. Le résultat de la
démarche de Mg Beaudoin n’est pas trés heureux. Le livre est d’'une part trop roma-
nesque pour étre considéré comme une biographie historique et, d’autre part, trop
peu imaginatif pour étre lu comme un roman historique. Il est, a en juger par la pré-
face, adressé au premier chef au lecteur non spécialiste. Or celui-ci, s’il est franco-
phone, a déja a sa disposition non seulement de nombreuses études au sujet
d’Erasme (mentionnons a titre d’exemple J.-C. Margolin, Erasme par lui-méme, Paris
1965, ou encore Huizinga, Erasme, tr. V. Bruncel, Paris 1955), mais aussi une édition
francaise de sa correspondance publiée par Alois Gerlo et ses collaborateurs
(Bruxelles, 1967-1982). Comme le livre de Mg" Beaudoin est sans notes et sans biblio-
graphie, le lecteur ne peut vérifier qu’avec difficulté les données biographiques. S’il a
le courage d’entreprendre une telle vérification, il constatera non seulement que les
traductions des lettres sont, en fait, des paraphrases libres, mais que I'auteur accentue
certains éléments de la biographie d’Erasme aux dépens d’autres. Citons quelques
exemples : aucune mention n’est faite de la méfiance que ressentait Erasme devant
I’hébreu (cf. Allen no. 798, t. 3, p. 253), ni de son attitude envers les langues vivantes. Il
n’est dit nulle part non plus qu’Erasme n’a jamais ouvertement refusé I’enseigne-
ment au Collége de France, se contentant de ne pas I'accepter. Il n’a jamais révélé ses
raisons : celles que lui attribue Mg Beaudoin (p. 197ss.) appartiennent donc au



BIBLIOGRAPHIE 265

domaine du «roman historique». L’auteur omet aussi de nous dire qu’Erasme lui-
méme a publié plusieurs recueils de sa correspondance de son vivant (v. L. Halkin,
Erasmus ex Erasmo, Aubel 1983). Pourtant ces recueils auraient fourni une bonne
base pour une telle reconstruction biographique. Les Mémoires sous leur forme
actuelle contiennent plusieurs anachronismes (p. ex. Erasme, 4 une ou deux reprises,
se declare «féministe»!), que I'emploi de la premiére personne rend encore plus
génants. Pour un texte sans complications techniques, le livre contient un nombre
étonnant de fautes d’impression dont certaines donnent lieu a des absurdités (p. ex.
p. 374, Lefévre d’Etaples est né en 1555 et mort en 1436!). Comme point positif, le
lecteur constatera que I’analyse que donne I'auteur de l’attitude d’Erasme envers «les
lettres sacrées » et «les lettres profanes» ne manque pas de subtilité. De plus, 'auteur
témoigne tout au long de cet ouvrage particulier d’'une vive sympathie pour ’huma-
niste hollandais.

IRENA BACKUS

G1USEPPE ALBERIGO, Chiesa Conciliare. Identita e significato del concilia-
rismo (Testi e ricerche di Scienze religiose, pubblicati a cura dell’Istituto
per le Scienze religiose di Bologna, t. 19), Brescia, 1981, 368 p.

Le retard avec lequel nous rendons compte de cet ouvrage nous permet de
signaler deux importantes recensions faites par R. Biaumer (in Theol. Rev. 1982, n° 6,
cols. 464s.) et W. Ullmann (in J.T.S. 33, oct. 1982, pp. 611s.). Ajoutons que le De
ecclesia du Cardinal Stoichovic, signalé ici comme inédit (pp. 333ss.), parait en 1983
a Raguse. — Dans un article publi¢ la méme année que notre ouvrage (Natural Law,
the Corpus Mysticum and Consent in Conciliar Thought... in: Speculum 56, pp. 786ss.) ,
Francis Oakley distingue trois époques dans I’¢tude du conciliarisme: jusqu’en 1945
on s’attachait surtout a la question du schisme papal, origine du phénomeéne; depuis
on en étudie la théologie; maintenant viendrait le tour des données politiques. —
Chiesa Conciliare parait plutot se situer hors d’un tel cadre. Courageusement, 'auteur
identifie le conciliarisme avec le décret Haec sancta de Constance. Pas a pas, presque
jour aprés jour, selon une démarche si amplement documentée que I'on regrette
I'absence d’une bibliographie, il en décrit I'historiographie, la préhistoire (précisé-
ment les premiéres tentatives de réfléchir sur les remedes a apporter au schisme) et la
genése (a travers les conciles de Pise et Constance). Retenons de ces chapitres
I'importance du cadre politique et I’échec des solutions purement politiques et juridi-
ques comme la «sottrazione d’obbedienza» ainsi que la thése, maintes fois réitérée,
que I’élaboration d’une doctrine ecclésiologique est lente, conservatrice et s’explique
fort bien par la tradition canonique, sans que I'on ait besoin de faire appel pour
I'expliquer au corporatisme ou a la théologie d’Ockham. — C’est la situation, la
nécessité d’agir sans pape, bien plus qu'un développement doctrinal qui aurait pre-
sidé a I'élaboration de Haec sancta, élaboration décrite, elle aussi, en grand détail.
Sitot édicté, ce décret semble oublié et Constance se concentre sur le probléme de la
réforme bien plus que sur ceux de la «supériorité» conciliaire. Ce n’est que la « terza
generazione », réunie a Béle (mais représentée aussi & Rome) qui auralt_transforme
Haec sancta, régle pratique édictée (avec succes!) pour surmonter le. sghxsme papal,
en dogme, valable aussi bien en dehors d’un tel contexte, et de ce fait instrument de
puissance a défendre ou a combattre. — La véritable conclusion de I'auteur n’e§t
pourtant pas la. Elle se trouve bien plus dans une analyse fouillée de la Coa?cora'antza
catholica de Nicolas de Cues, qui occupe la majeure partie du dernier cha}pztre. Nou_s
y voyons le théologien de Cologne innover de deux maniéres significatives: en fai-



Histoire de
la philosophie

266 BIBLIOGRAPHIE

sant dévier le débat de I'Eglise universelle, seul objet de réflexion théologique et
canonique jusque-1a, vers les Eglises locales et leur cohésion dans I'una sancta ; et en
délaissant les catégories canoniques, qui dominaient les débats médiévaux sur les
compétences juridictionnelles et la « supériorité », en faveur de I'histoire conciliaire et
de la patristique. Autre conclusion de I'auteur: alors que les conciles du Moyen Age
n’auraient pas fait de I'Eglise (latine) une Eglise conciliaire, les luttes et les crises de
cette époque y seraient parvenues. Au-dela de I'indéniable succeés que représente la
réduction du schisme, Florence et Trente en seraient la preuve. — Concluons en atti-
rant une fois de plus 'attention du lecteur sur I’énorme masse d’information histo-
rique, politique et littéraire mise en ceuvre ici: il nous semble que la présentation du
«significato del conciliarismo », réussie ici, soustrait cet ouvrage a la critique que
M. G. R. Elton a, dans un autre contexte et a propos d’un autre ouvrage (in J.E.H. 33,
1982, p. 133), adressée au «conciliarism... and all other abstractions that people a
well-known and limited intellectual territory ».

PIERRE FRAENKEL

HANS KRAMER, Platone e i fondamenti della metafisica. Saggio sulla teoria dei
principi e sulle dottrine non scritte di Platone con una raccolta dei docu-
menti fondamentali in edizione bilingue e bibliografia. Introduzione e tra-
duzione di Giovanni Reale, Milano, Pubblicazioni dell’Universita Catto-
lica del Sacro Cuore, Centro di ricerche di metafisica, Vita e Pensiero,
1982.

Depuis Aristote, I'interprétation de la philosophie platonicienne pose le probléme
difficile des rapports entre la doctrine des Dialogues et celle de la tradition orale. Ce livre
de Hans Krimer — paru en italien avant I’édition originale allemande — présente de
fagon détaillée la solution que propose I’école de Tiibingen dont Krimer est le chef de
file avec Konrad Gaiser. Pour les représentants de cette école, la doctrine non écrite
constitue le centre et le fondement métaphysique de toute la philosophie platonicienne.
Cette doctrine exerce une «fonction totalisante» et assure la «réalisation concréte du
programme philosophique» de Platon. Elle révéle les principes véritables du systéme
qui seuls permettent une compréhension adéquate de Platon, d’Aristote et du Néopla-
tonisme. A la base du systéme platonicien, il n’y aurait donc pas le pluralisme
qu'implique la théorie des idées mais le dualisme de I'unité et de la multiplicité. Au-
dessus des idées, I'un et la dyade indéfinie sont les principes suprémes et les éléments
ultimes du platonisme authentique. Le point crucial de 'argumentation de Krdmer
réside dans son interprétation de la conception platonicienne de I'oralité. L’auteur
considére que la Septiéme Lettre renferme une théorie de la communication philoso-
phique, c’est-a-dire une théorie de I’enseignement et de ’apprentissage qui s’articule sur
une critique séveére de I'écriture. Aux yeux de Kramer, dans les écrits de Platon il y a des
traces de I'idée selon laquelle les principes suprémes du systéme ne peuvent et ne
doivent pas étre divulgués par I'intermédiaire équivoque de I’écrit. Le dévoilement du
principe suppose I'initiation et le dialogue vivant du maitre et du disciple. La tradition
indirecte du platonisme a été occultée par la plupart des interprétes modernes, de
Schleiermacher a Zeller et a Cherniss. Dans la premiére partie du livre, Kramer retrace
I’histoire philosophique de cet important courant de I’herméneutique platonicienne.
Dans la deuxiéme partie, aprés avoir restitué la philosophie platonicienne dans sa forme
systématique, ’auteur essaie de résoudre le probléme du rapport entre les doctrines non
écrites et la philosophie exotérique des Dialogues. Ainsi systématisée, la pensée plato-



BIBLIOGRAPHIE 267

nicienne est mise en rapport avec la plupart des tendances philosophiques successives:
de Kant a Husserl, de Hegel a Heidegger, la pensée moderne s’inscrit dans la ligne du
platonisme secret. — A la fin du volume, le lecteur trouvera une édition bilingue d’une
série de documents sur lesquels devront se confronter les partisans et les critiques de
I’école de Tiibingen: «auto-témoignages» de Platon, les renvois des écrits platoniciens a
la problématique de I'oralité et un important recueil doxographique de « Testimonia
Platonica».

CuUrzi0 CHIESA

CARLO RICCATIL, « Processio» et « Explicatio». La Doctrine de la Création chez
Jean Scot et Nicolas de Cues. Naple, Bibliopolis, 1983, 278 p.

La parenté entre Jean Scot Erigéne et Nicolas de Cues est plus étroite que leur
appartenance commune au courant platonicien de la théologie négative inauguré par le
Pseudo-Denys. L’auteur veut montrer qu’on trouve chez les deux philosophes une
méme structure systématique, une méme orientation de la pensée, un méme esprit
spéculatif, et trés souvent des raisonnements parfaitement paralléles. La maniére de
dépasser le monde créé ou fini vers I'étre suressentiel ou infini, pour situer celui-ci au
dela du régne du principe de non-contradiction, si bien qu’il reste ineffable, la descrip-
tion de sa position comme le tout en tout et en méme temps au dela de tout, la
compréhension des choses du monde comme de pures manifestations ou images de
I’indicible, la vision du processus d’émanation dont vient le monde, dans le mouvement
de la procession ou explication, ainsi que de la réversion ou complication, tout cela est
commun aux deux philosophes. Leur vision de I'homme et de sa destinée est aussi
largement la méme: ’homme est la médiété universelle, le microcosme entre Dieu et le
monde dans lequel se joue le salut du monde, un salut qui, pour les deux penseurs, doit
étre I’effet de la contemplation, c’est-a-dire, selon un schéma qu’ils expliquent tous deux
de maniére semblable, de la paradoxale nescience ou docte ignorance de 1'étre ineffable
de Dieu et des choses. — La démonstration est faite de maniére claire et précise, avecen
notes d’abondantes citations des textes, et des perspectives historiques utiles et dis-
crétes.

GILBERT Boss

FERNAND VAN STEENBERGHEN, Le Thomisme (Que sais-je? 587), PUF, Paris,
1983, 127 p.

Thomas, qui défendait I'idée d’une distinction nette entre la philosophie et la
théologie, n’a pas laissé pourtant d’exposé systématique de sa philosophie comme
telle. F. van Steenberghen se donne donc pour tache de reconstituer ce systéme et de
le présenter dans sa cohésion propre, différente de celle de la théologie que Thomgs
lui avait imposée dans ses ceuvres. Sont ainsi présentés les éléments d’un systéme phi-
losophique complet: une épistémologie, une métaphysique, une philosophie de la
nature, une philosophie de 'homme et une philosophie morale. L’auteur ne cherche
pas a donner ici I’ensemble des piéces du puzzle en indiquant leur provenance, il
expose continiment la philosophie thomiste telle qu’elle résulte de ce travail de
reconstruction, sans plus laisser voir les coutures. Cette maniére de procéder permet



268 BIBLIOGRAPHIE

une présentation trés claire et treés logique. Et pourtant, la simplicité de I'exposé
n’empéche pas 'auteur de nuancer, de faire apparaitre les zones d’'ombre qui restent
dans plusieurs parties du systéme. Il prend d’ailleurs nettement position face a la
pensée thomiste dans un dernier chapitre, ou il s’affirme partisan d’'un thomisme
renouvelé et repensé dans la situation culturelle contemporaine afin qu’il puisse
entrer réellement dans le débat actuel des idées et permettre de trouver des réponses
convaincantes a nos problémes. — Ce petit livre me parait effectivement constituer
un excellent point de départ pour un tel dialogue.

GILBERT Boss

S. THOMAS D’AQUIN, Questions disputées sur la vérité, Question XI: Le
Maitre. Préface de Jean Chatillon, texte latin de I’édition Léonine, intro-
duction, traduction et notes par Bernadette Jolles (Bibliotheque des
textes philosophiques), Paris, J. Vrin, 1983, 125 p.

Bien qu’il s’agisse d’'une ceuvre de jeunesse, les Questions disputées sur la vérité
figurent parmi les ceuvres philosophiques majeures de Thomas d’Aquin. Si I'on dis-
pose depuis fort longtemps de plusieurs versions francaises des grandes Sommes, il
n’existe jusqu’a présent aucune traduction frangaise des Questions disputées (De veri-
tate, De potentia, etc.). La présente traduction constitue donc une premiére qu'il
convient de signaler. La question XI, composée de quatre articles, traite de I’ensei-
gnement humain, de ses fondements et de sa possibilité, un sujet qui « peut attirer et
retenir I'attention de lecteurs moins spécialisés» (7). La traduction proprement dite
— accompagnée du texte latin de I’édition Léonine — est précédée d’une introduc-
tion succincte (11-18) et suivie d’un vocabulaire expliquant une dizaine de termes
techniques (109-117). De nombreuses notes facilitent la lecture et enrichissent I'inter-
prétation. La traduction est a la fois fidéle et élégante. Je suis donc certain que ce
petit volume permettra a un public beaucoup plus large de connaitre la pensée tho-
masienne sous un angle peu habituel. Dans son introduction et ses commentaires la
traductrice s’inspire presque exclusivement des travaux d’E. Gilson. Ceci explique
peut-étre pourquoi un des problémes les plus importants soulevé par ces textes — et
notamment par I’article premier — n’est méme pas effleuré, a savoir la question du
statut et de 'importance des moments non empiriques dans la théorie thomasienne
de la connaissance. Comment, en effet, interpréter I'affirmation que «des germes de
sciences préexistent en nous, a savoir ces premieres conceptions de I'intellect qui
nous sont immeédiatement connues» (38)? Quel est le contenu de cette ratio entis sur
laquelle semble reposer toute connaissance? Que veut dire S. Thomas lorsqu’il parle
de «principes innés» (42)? Un célebre texte, ST I-11, 94, 2, ou Thomas, traitant des
ultimes présupposés de la raison pratique et théorique, raméne toute connaissance a
la notion de I’étant et a celle du non-étant, éclaire singuliérement cette probléma-
tique. Plus important me parait encore un texte du Commentaire de la Métaphysique
(n. 605): dans ce passage fondamental, Thomas dit que la notion d’étant fonde la
premiére opération de I’esprit comme le principe de non-contradiction est la base de
la seconde opération, a savoir le jugement. Or ici la question revient: ces « germes de
sciences» préexistant dans I’ame sont-ils le fruit de 'expérience ou préceédent-ils
toute expérience? Toute I'interprétation de I'épistémologie thomiste dépend de la
réponse a cette question. Pour E. Gilson ce probléme ne semble pas se poser (cf. Le
Thomisme, 6¢ éd., Paris 1965, 272-273), mais en commentant ’article premier de la



BIBLIOGRAPHIE 269

question XI du De veritate il aurait fallu au moins signaler son existence. En outre,
les auteurs surestiment I'originalité et la portée des réponses thomasiennes (cf. p. ex.
I5). Cela tient, 4 mon avis, & un autre défaut sérieux, a savoir I'absence d’une véri-
table perspective historique. En réalité, on ne peut apprécier I'authentique originalité
de la pensée thomiste qu’en la situant dans son contexte historique. 11 se peut que
I'enseignement de ’Aquinate sur I'autonomie de Iopération intellectuelle soit «le
plus grand événement de tout le moyen 4ge occidental » (15), mais si de telles affir-
mations ne veulent pas rester purement gratuites, il conviendrait de confronter cette
doctrine aux positions contemporaines de S. Thomas. Une telle comparaison oblige-
rait certainement les auteurs & nuancer leurs jugements excessifs.

RUEDI IMBACH

RAIMUNDI LuLLl, Opera Latina. — Vol. X: Op. 114-117, 119, In Monte Pes-
sulano anno MCCCI1V composita, ed. Louis Sala-Molins (Corpus Chris-
tianorum, Continuatio mediaevalis XXXVI), Turnhout, Brepols, 1982,
XXVII + 420 p. Vol. XI: Op. 135-141, In Monte Pessulano annis
MCCCVIII-MCCCIX composita, ed. Charles Lohr (Corpus Christia-
norum, Continuatio mediaevalis XXXVII), Turnhout, Brepols, 1983,

XXXI + 384 p.

Lors de la récente recension des volumes V-IX de I'édition critique des ccuvres
latines de Raymond Lulle (RThPh 114, 1982,312-313) nous avons émis le souhait que
cette édition avance rapidement. Voici donc deux nouveaux volumes réunissant onze
traités composés a Montpellier entre février et avril 1304 (pour le vol. X) et durant
I’hiver 1308-09 (pour le vol. XI). A I'exception d’une seule ceuvre, il s’agit de I’editio
princeps. La qualité scientifique de ces deux volumes — comme des précédents — est
exceptionnelle; les textes présentés répondent parfaitement aux exigences d’une véri-
table édition critique. — Malgré une identité structurelle dans leur plan, les quatre
traités du vol. X sont d’une nature assez différente, bien qu’il s’agisse chaque fois
d’une application de I'Art universel a un theme particulier. Comme le titre I'indique,
le Liber de praedestinatione et libero arbitrio aborde le probléme classique de la
compatibilité entre I’'omniscience divine et la liberté humaine (X, 360-411), alors que
le Liber de investigatione actuum divinarum rationum (X, 245-346) traite d’un sujet
typiquement lullien; sans se référer ni a la Tradition ni a I’Ecriture, Raymond veut
montrer que ’on aboutit par la voie rationnelle a la découverte de la Trinité divine
(cf. X, 240-241). Dans le Liber de significatione (X, 11-100) Lulle établit une vaste
théorie de la signification. Ce texte — peu connu — constitue un document trés
important de la grammaire spéculative au moyen age. Selon L. Sala-Molins, le Liber
de consilio est le plus original des quatre traités (cf. X, 103). Dans cet ouvrage que
I'on peut rapprocher des « Miroirs des princes» Lulle « prétend fournir les normes
scientifiques... d’une conduite politique» (X, 109). Il faut espérer que les historiens de
la pensée politique tiendront dorénavant compte de cet apport fondamental aux
idées politiques médiévales. — Les sept ceuvres contenues dans le vol. XI témoignent
d’un moment essentiel dans 1’évolution de la pensée lullienne. Plusieurs d’entre elles
(notamment 1’ Excusatio Raimundi, X1, 337-375, mais aussi le Liber de refugio intel-
lectus, X1, 231-320) sont écrites en prévision du séjour a I'Université de Paris (a partir
de 1309). En effet, ce voyage — Lulle est 4gé de 75 ans — marque un certain tour-



270 BIBLIOGRAPHIE

nant dans sa carriere scientifique: jusqu’a présent il concevait son Art universel sur-
tout comme un moyen pour convertir les infidéles, notamment les Musulmans; doré-
navant — en vue de sa prochaine rencontre avec le corps professoral de Paris — il va
s’efforcer de prouver que les principes et la méthode de son Art peuvent également
s’appliquer aux problémes contemporains de la théologie. Cette tentative apparait
clairement dans les op. 136 et 137 (XI, 145-152; 159-168), mais surtout dans I’ Excu-
satio Raimundi, ceuvre dans laquelle il veut faire comprendre que sa méthode de
démonstration permet de répondre aux questions posées par trois grands théologiens
parisiens (Thomas d’Aquin, Richard de Middletown et Gilles de Rome). D’autre
part, comme le rappellent les excellentes introductions de Charles Lohr, I’ensemble
des traités du vol. XI est significatif pour I'évolution de la théorie lullienne de la
démonstration. Selon Lulle la conversion des infideles échoue, parce que la théorie
aristotélicienne de la démonstration est insuffisante pour prouver les articles de foi
(cf. X1, 220-221). Les deux seules formes de démonstration prévues par le Stagirite —
quia et propter quid — doivent étre remplacées par deux nouveaux types de preuve
que Lulle appelle demonstratio per aequiparantiam et demonstratio per hypothesim.
Cette derniére méthode qui consiste a convertir un syllogisme dialectique en un syllo-
gisme démonstratif trouvera sa forme définitive quelques anhées plus tard, mais les
opuscules du vol. XI, en particulier le traité De novis fallaciis (XI. 11-136), représentent
un pas décisif dans la découverte de ce nouveau procédé scientifique. Ce dépasse-
ment étonnant de la théorie péripatéticienne de la science mérite d’étre souligné. En
outre, il est intéressant de noter que cette nouvelle méthode d’argumentation
implique un changement dans la conception de la vérité: Lulle abandonne une
théorie de la vérité comme adéquation en faveur d’une théorie de la vérité comme
expérience de I'intellect (cf. & ce propos les remarques judicieuses de Ch. Lohr, XI,
6). — Ces deux nouveaux tomes des ceuvres de Lulle révélent — une fois de plus —
I’étonnante modernité de la démarche lullienne.

RUEDI IMBACH

G. W. LeiBN1Z, Generales Inquisitiones de Analysi Notionum et Veritatum.
Allgemeine Untersuchungen iiber die Analyse der Begriffe und Wahrheiten.
Ed., trad., com., de Franz Schupp, (Philosophische Bibliothek 338), Ham-
burg, Felix Meiner Verlag, 1982, XXXV + 266 p.

Il s’agit d’une nouvelle édition du texte latin de cette importante ceuvre logique de
Leibniz, avec une traduction allemande en regard. Une introduction situe le texte
historiquement ainsi que par rapport a son interprétation et aux développements actuels
de la logique, et donne ’appareil critique de I’édition. A la fin de I'ouvrage un abondant
commentaire réexpose toute la matiére de ces recherches logiques, en montre les enjeux
et les difficultés, développe des explications intéressantes en renvoyant partout ou c’est
possible aux ouvrages des critiques qui ont abordé plus amplement ces différents pro-
blémes. L’effort pour rendre justice a Leibniz tout en le confrontant aux tendances plus
récentes de la logique, et en cherchant a le rendre compréhensible pour le contemporain,
me parait réussi. Une bibliographie cldt le livre.

GILBERT Boss



BIBLIOGRAPHIE 271

ELISABETH LABROUSSE, Bayle (Past Masters), Oxford et New York, Oxford
University Press, 1983, 97 p.

La collection anglaise Past Masters comprend déja plus de vingt ouvrages
d’introduction écrits par des auteurs réputés comme A. J. Ayer (Hume), J. O. Urmson
(Berkeley) ou A. Quinton (Francis Bacon). E. Labrousse, spécialiste reconnue de
Pierre Bayle, vient de s’inscrire brillamment dans cette jeune tradition. La position de
Bayle est subtile et souvent méconnue depuis que les philosophes du 18¢ siécle ont vu
en lui principalement I'ironiste et le sceptique. Or il est d'abord un protestant frangais
contraint de s’expatrier en raison du climat hostile qui, tout au long du 17¢ siécle, ne
cessa de s’alourdir jusqu’a la Révocation de I’Edit de Nantes en 1685. Parmi les théo-
logiens calvinistes réfugiés aux Pays-Bas, ses idées sont originales sur plusieurs
points: en matiére politique, il reconnait I’absolutisme royal au titre de condition de
la paix civile et il rejette les théories du contrat social. Cependant, il recommande
aussi une stricte séparation des régnes temporel et spirituel et professe un anticlérica-
lisme marqué. Dans le domaine religieux, Bayle distingue absolument foi et raison et
fait preuve de scepticisme a I'égard des réflexions de la théologie rationnelle. Non
qu’il tienne la foi pour une adhésion aveuglément régie par les autorités extérieures:
elle est un mouvement personnel dont chacun est responsable. Ainsi, Bayle est un
défenseur décidé de la tolérance religieuse. Celle-ci assure le respect de l'instance
intérieure de la conscience qui, étant la voix de Dieu en I’homme, ne saurait é&tre
forcée méme lorsqu’elle embrasse ce que, dans un autre parti, on tient pour erroné ou
hérétique. Chez Bayle, la tolérance repose sur le droit de Dieu sur 'homme plutdt
que sur les droits de I'individu comme chez Locke. Il apparait donc que loin d’en étre
resté a la critique, Bayle a développé des doctrines personnelles bien dessinées. Pour
une premiére approche, il convient de souligner la qualité de cet ouvrage concis qui
fait revivre 'auteur du Dictionnaire historique et critiqgue et, avec lui, diverses ques-
tions d’actualité politique et religieuse de la fin du 17¢ siécle et du début du 18¢ siécle.

DANIEL SCHULTHESS

P1ERRE BAYLE, Oeuvres diverses t. 5 : 2. Présentation par Elisabeth Labrousse,
Hildesheim/New York, Georg Olms Verlag, 1982 , 800 p.

Il s’agit ici de la deuxiéme partie du «tome 5» des Oeuvres de Bayle. Ce
«tome 5» représente un rajout aux quatre tomes des écrits du philosophe, edités
pour la premiére fois par Desmaizeaux en 1727 et réimprimes par la maison Olms a
partir de 1965. Le «tome 5», comme le précise M™¢ L. dans son introduction (5: 1,
pp. VIlss.) est une compilation. Sa premiére partie fournit au lecteur quelques textes
de Bayle (numérotés 1-6 par I'éditrice) qui soit n’ont pas été édités aux 17¢ et 18¢ sie-
cles, soit ont paru uniquement dans leur version latine. Signalons a titre d’exemple le
n® 2, Objections contre le traité de Pierre Poiret (1679), traduit en frangais par 1'édi-
trice. La deuxiéme partie du «tome 5» qui nous concerne ici présente au lecteur
vingt-neuf opuscules (n°s 7-35) tous rares, écrits par des contemporains de Bayle. Cer-
tains de ces opuscules ont été incorporés parce qu'ils complétent les textes de Bayle
dans les Oeuvres diverses. D’autres figurent ici parce qu’ils jettent une lumiére sur la
maniére dont la pensée de Bayle fut regue par ses contemporains. Les opuscules, sou-
vent des pamphlets ou méme des extraits, sont présentés dans un ordre chronolo-



272 BIBLIOGRAPHIE

gique et concernent en trés grande partie (n° 10-33) la querelle entre Bayle et Jurieu.
Ils comprennent entre autres la sixiéme Lettre du Tableau du Socinianisme (automne
1690), la deuxieéme édition des Remarques générales sur la Cabale Chimérique de
Jean Robethon (?) (1691) et les deux Apologies de Jurieu (1691, 1692) avec la réponse
de Beauval: Examen de la doctrine de M. Jurieu. Les piéces n° 7-9 sont toutes de
1685. Elles comprennent le compte rendu de I’abbé de la Roque, paru dans le
Journal des S¢avans du 16 avril, la traduction francaise de la lettre de van Paets a
Bayle et I’ Avis a l'auteur des Nouvelles d’Antoine Arnaud. A la fin du volume (n°s 34-
35), on trouve I'article nécrologique sur Bayle paru dans le Journal de Trevoux en
avril 1707, ainsi que le jugement de Saint-Evremond publié pour la premiére fois
dans les Oeuvres Meslées en 1709. Le choix des textes est cohérent et leur ensemble
jette une lumiére intéressante sur la querelle entre Bayle et Jurieu. En publiant un
nombre considérable de textes rares ou méme rarissimes, M™¢ L. rend un grand ser-
vice non seulement aux spécialistes de Bayle, mais a tous ceux qui s’intéressent a
I'histoire intellectuelle du 17¢ siecle.

IRENA BACKUS

GERAUD TOURNADRE, L'orientation de la science cartésienne, Paris, éd.
J. Vrin, 1982, 320 p.

Cet ouvrage pourrait étre considéré comme une défense et illustration de la
méthode cartésienne. L’auteur veut montrer que, dans I'usage conjoint de la déduc-
tion mathématique et de I’expérimentation, Descartes est a I’origine de la méthode
des sciences modernes de la nature, de la physique mathématique. L’auteur montre
comment la déduction a priori, chez Descartes, n’exclut pas I'expérience. Celle-ci
sert, au début de la recherche, a fonder les principes et les hypothéses, puis, en cours
de recherche, a délimiter le réel du possible, et enfin elle intervient dans le controle
des résultats (p. 101). Aprés avoir illustré I'usage de I'expérience, liée a la déduction,
chez Descartes, 'auteur étudie successivement les rapports de I’expérience et de la
déduction chez quelques cartésiens (Rohault, Régis, Malebranche et Fontenelle), puis
examine ces rapports dans la science moderne, et cela dans le domaine de la méca-
nique. Il envisage la mécanique classique, relativiste, et enfin quantique. — La these
de l'auteur se dégage dans ses conclusions. « La méthode expérimentale a valeur
d’échafaudage provisoire, la méthode déductive seule est la forme définitive de la
science, parce qu’elle seule réalise 'unité» (p. 307). — Descartes est envisagé ici du
point de vue scientifique. Pour 'auteur, 'appareil métaphysique de la physique géné-
rale est, chez Descartes, une survivance scolastique. — L’ouvrage a une bibliographie
qui ne contient pas d’ouvrages récents. L’auteur s’en explique dans la Préface.

JEAN-PIERRE LEYVRAZ



	Bibliographie

