
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : les lettres du franciscain Angelo Clareno

Autor: Mottu, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), p. 247-251

LES LETTRES DU FRANCISCAIN ANGELO CLARENO

Henry Mottu

Notre connaissance du franciscanisme des XIIIe et XIVe siècles vient de
s'enrichir grâce à la publication des Lettres d'Angelo Clareno que donne Lydia
von Auw ' après son ouvrage consacré à une biographie détaillée du grand
Spirituel italien2. Cette importante édition vient combler une lacune. En effet,
si la plupart des ouvrages de Clareno ont été publiés, dont le plus important
pour l'histoire mouvementée de l'ordre franciscain et la théologie de l'histoire
est VHistoria septem tribulattonum, on attendait depuis longtemps une édition
complète des Lettres, qui forment en quelque sorte le pendant existentiel de
VHistoria. Certes, quelques savants en avaient publié des extraits, mais l'on ne
disposait toujours pas du tout.

L'auteur a travaillé sur les deux manuscrits actuellement connus: l'un,
latin, de la Bibliothèque nationale de Florence (datant de la première moitié
du XVe siècle), qui n'est probablement pas l'original; l'autre, italien, de
Pesaro. Le manuscrit florentin se compose de 83 lettres. Papebroch, le savant
bollandiste, transcrivit le florilège des miracles d'Angelo et se préoccupa
vivement des Lettres, dont il fit faire une copie. Quant au recueil de Pesaro,
daté de 1457, il ne contient que 35 lettres; c'est plutôt un livre d'édification.
Quelques-unes enfin ont été retrouvées dans d'autres manuscrits.

Après une bibliographie en tête du volume (IX-XVI), l'élève de Buonaiuti
donne une longue introduction, qui doit être lue comme un complément
d'information de son précédent ouvrage et qui comprend d'utiles précisions
sur la formation du recueil des Lettres grâce à trois ermites de saint Augustin,
dont Simon de Cascia, sur les manuscrits, les correspondants d'Angelo, la

valeur historique et mystique de ces textes, etc. Grâce à ce travail, nous avons
à disposition les 83 lettres latines, plus trois autres en italien, un tiers au
moins de la collection étant inédit.

Si la valeur littéraire de cette documentation n'est pas très grande, son

intérêt historique et théologique est en revanche considérable. Angelo Cla-

1 Angeli Clareni Opera. Tome I: Epistole, éd. par Lydia von Auw. Rome (Istituto
storico italiano per il Medio Evo, Fonti per la Storia d'Italia, 103), 1980, 381 p. Les
références dans cet article proviennent de cet ouvrage.

2 Du même auteur : Angelo Clareno et les Spirituels italiens, Rome, Edizioni di Storia
e Letteratura (Uomini e dottrine, 25), 1979, 329 p.



248 henry mottu

reno, en effet, ou de son vrai nom Pierre de Fossombrone, né vers 1255 et mort
en 1337, a été mêlé à la phase critique de la querelle sur la pauvreté, qui déchira
l'ordre franciscain dès la fin de la vie de saint François et qui se développa
autour du Testament. Alors que le grand Spirituel languedocien Pierre Olivi
ou Olieu, mort en 1298, n'avait pas encore été contraint de s'opposer
explicitement à la Papauté, Angelo Clareno, lui, fait partie de la génération qui ne

pouvait plus éviter le conflit ouvert, même si, pour sa part, il adopta toujours
une attitude irénique et empreinte, dirons-nous, de loyalisme critique. Dès le

concile de Lyon II en 12743, puis surtout de Vienne en 1311, des papes tels que
Boniface VIII et Jean XXII adopteront une ligne dure contre ce que l'on
appelait à l'époque les zelanti, opposés aux Conventuels. Il y eut certes le bref
épisode du pontificat de Célestin V, sous lequel Angelo et ses confrères eurent
la permission de fonder l'ordre de leurs rêves, «les Pauvres ermites du Pape

Célestin», mais l'expérience avorta, puisque Pierre de Morrone ne resta sur le

trône pontifical qu'à peine plus de 5 mois en 1294. Les Lettres, qui s'étendent

sur une vingtaine d'années, soit à peu près de 1312 à 1336, témoignent d'une
période difficile pour les Spirituels, qui, depuis leur comparution devant Jean

XXII en 1317, subissent la persécution (les bûchers de Marseille en 1318) ou
sont contraints à l'exil (Arménie, Grèce franque, Thessalie); certains, dont
Angelo, n'échappent à la mort que grâce à quelque puissant protecteur.

Au-delà des arguties du temps, souvent difficiles à suivre, il ne s'agissait de

rien moins que de l'interprétation globale de l'œuvre de saint François et, en

définitive, du christianisme lui-même. On se déchirait sur la question de

savoir, par exemple, si un frère pouvait être nommé évêque (c'est-à-dire vivre
la vie d'un grand seigneur) ou même inquisiteur (ce qui fut autorisé au temps
de Bonaventure) ou si la pauvreté devait être absolue ou non, avec tout le

problème de l'usus pauper distinguant, suivant Olivi, l'usage de fait, seul

autorisé, de l'usage de droit. Derrière ces controverses, il y avait tout le

problème de l'institutionalisation de ce qui avait été longtemps — et devait
demeurer selon le vœu de saint François — un simple mouvement évangélique.

Au fond, ce qui était enjeu, c'était le statut ecclésial à donner à tous ceux
et celles qui voulaient vivre et prêcher selon «la vie pauvre».

Les messages du chef des Spirituels italiens, ou mieux : des Fraticelles de

paupere vita, sont avant tout des lettres de direction spirituelle, dont les

destinataires sont des disciples provenant de divers groupes, celui de Rome,
des Marches d'Ancóne et du royaume de Naples. Neuf lettres ont pour
destinataire l'infant Philippe de Majorque, dont Angelo attendait beaucoup du

3 Cf. sur le concile de Lyon II: 1274. Année charnière. Mutations et continuités
(colloque de 1974 à l'occasion du sept-centième anniversaire du concile), Paris, CNRS,
1977, 1008 p. comprenant quelque cinquante-six contributions et notamment, concernant

notre sujet, celles de Jacques Paul: «Le joachimisme et les joachimites au milieu
du XIIIe siècle d'après le témoignage de Fra Salimbene» (p. 797-813) et de Marjorie
Reeves: «The Abbot Joachim's Sense of History» (p. 781-796).



LES LETTRES DU FRANCISCAIN ANGELO CLARENO 249

soutien spirituel et même politique, mais qu'il avait surestimé. L'une, sur
laquelle nous allons revenir, est destinée au pape Jean XXII. Mais beaucoup
de destinataires nous sont inconnus. Certaines lettres étaient en fait des

circulaires, d'où les doublets fréquents. D'autres furent publiées séparément;
c'est le cas, par exemple, de la lettre N° 9, dont la fin a circulé sous la forme
d'un traité indépendant intitulé Preparantia. Parfois, une lettre est incomplète,

comme c'est le cas, malheureusement, de la fin de la lettre N° 30, où un
développement sur l'attente d'un ordre nouveau est interrompu avec ces

mots: «Et cetera de ista epistula hic non sunt scripta», à quoi un copiste a

ajouté: «Credo sequitur ordo futurus» (p. 166).

Le contenu de ces Lettres nous apporte un certain nombre de précisions sur
divers sujets cruciaux: les rapports d'Angelo avec la Papauté, son messianisme

franciscain, les réminiscences joachimites, sa christologie, sans parler
d'une foule de renseignements sur la vie mouvementée du Spirituel.

C'est évidemment la lettre N° 49, appelée Epistola excusatoria, écrite en
prison au Pape Jean XXII, probablement en juin 1317, et que Ehrle avait déjà
publiée, qui est le document le plus important. Signalons que McGinn vient
d'en publier une traduction anglaise avec un commentaire4. La tension y est

presque insoutenable entre l'affirmation, répétée au début et à la fin, d'un
attachement indéfectible à la Papauté et la défense obstinée et sans
compromis des insoumis. « Une fois de plus, note Lydia von Auw, nous constatons
l'attitude à la fois rebelle et loyaliste du chef des Spirituels. Angelo se défend
d'être frère Mineur et cependant déclare que sa seule hérésie, c'est de vouloir et
d'aimer ce que saint François a aimé» (p. 238). Le problème est de savoir
comment Angelo peut concilier ses déclarations de soumission (cf. aussi la

lettre N° 3, où il nie explicitement vouloir créer un schisme) avec sa résistance
à Jean XXII. Ici, l'héritage de la pensée d'Olivi se fait sentir, car le théologien
languedocien avait toujours admis l'autorité du Pape sauf sur un point, à

savoir que ce dernier ne peut s'élever contre l'Evangile; or, la Règle de saint

François est l'Evangile lui-même, plus exactement le «verbum abbreviatum»
des prophètes et de l'Evangile. C'est ce que Angelo écrira d'ailleurs à Philippe
de Majorque dans la lettre N° 29 : «Celui qui déclare hérétique et excommunie
la très-haute pauvreté évangélique est excommunié par Dieu et hérétique aux

yeux du Christ qui est la vérité éternelle et immuable» (p. 152-153). On

comprend dès lors, pour atténuer une telle tension, le recours à l'attente d'un
Pape angélique ou idéal. Un passage, à vrai dire énigmatique, se trouve à ce

4 Dans: Apocalyptic Spirituality, traduc. et introduc. par Bernard McGinn, New

York - Ramsey - Toronto (The Classics of Western Spirituality), 1979, qui comprend

une excellente introduction par McGinn (p. 1-16), puis la traduction anglaise d'extraits
de Lactance, Adso de Montier-en-Der, Joachim de Fiore, les Franciscains Spirituels

(introduc, p. 149-158, puis l'Epistola excusatoria d'Angelo, p. 159-172, et la lettre de

Pierre Olivi aux fils de Charles II), Savonarole.



250 HENRY MOTTU

sujet dans la lettre N° 62 ; il y est question de la résurrection mystique de saint
François à la fin des temps «sous un père et conducteur à venir des pauvres»
(p. 290)5.

Cela nous amène à ce que l'éditrice nomme, après Ernst Benz, le messianisme

franciscain du Spirituel des Marches. En fait, elle estime, non sans
raison à notre avis, que les allusions à la résurrection de saint François sont
symboliques et qu'elles désignent en réalité l'attente d'une renaissance de

l'ordre franciscain. C'est ainsi qu'elle interprète la fin de la letre N° 30, qui
s'achève par un développement mystique et prophétique sur Elie, Jean-Baptiste

et Jérémie; la mystique franciscaine compare souvent François à Elie;
l'annonce du retour d'Elie, «d'abord en esprit, puis en personne», qui viendra
rétablir toutes choses «dans un esprit d'humilité, dans la nudité de la pauvreté
et la charité de la vérité» (p. 165-166), signifie que François ressuscitera dans

son corps spirituel qui est l'ordre franciscain rénové; or, cette rénovation de

l'ordre suppose la rénovation de l'Eglise. L'on ne s'étonnera donc pas de

trouver dans nos lettres une véritable «théologie de saint François», où se

trouve transféré sur la figure du Poverello ce que le Nouveau Testament dit du
Christ. Ainsi, dans la lettre N° 63, qui est un véritable hymne au Pauvre
d'Assise (p. 295-299), nous trouvons une sorte de paraphrase de Hébreux 1,

1 -3, Phil. 2, 5-9 et Gai. 4,4-6 où le sujet n'est plus le Christ, mais saint François
lui-même Notons cependant que la vision du saint comme l'Ange du sixième
sceau (Apoc. 7, 2) ne se trouve pas dans les lettres.

Au sujet des réminiscences joachimites, qui nous paraissent être
nombreuses dans le texte6, l'auteur les relève, mais elle s'étonne également de

l'absence de toute citation explicite de l'abbé de Fiore. Dans son premier livre,
Lydia von Auw écrivait avec raison: «Son joachimisme est modéré, plus
historique que révolutionnaire» (p. 264). Nous en avons la preuve dans ces

lettres, où le joachimisme d'Angelo lui permet d'abord de ne pas régresser
dans une vaine nostalgie d'un passé révolu et ensuite de fonder sur l'histoire
du salut, telle qu'il la comprenait (grâce au schéma des sept âges de l'histoire de

l'Eglise, parallèles aux sept tribulations de l'ordre franciscain, que l'on trouve
dans VHistoria), son attente d'un renouveau. Le joachimisme, en effet,
contrairement à ce que l'on dit parfois aujourd'hui, est moins un messianisme

qu'une prise en compte de l'épaisseur de l'histoire. Cette doctrine n'aurait-elle
pas appris aux insoumis non à rêver, mais à tenir dans la longue durée et à

persévérer en dépit des démentis apportés à leur espérance?

5 Texte: «Nam etsi vobiscum essem, ita oporteret propter infïrmitatem et persecutionem

et propter humilitatem et utilitatem et Domini Ihesu pro tempore voluntatem
fieri donec mystice pauper crucifixus et reprobatus resurgat Franciscus in omnibus
futuris et sub futuro pauperum patre et duce», p. 290, lignes 14-18. Ce qui paraîtrait
infirmer la remarque de Me Ginn: «Angelo himself does not make use of the Angel
Pope in his known writings», in: Apocalyptic Spirituality, p. 153.

6 Cf. en particulier: p. 4 note 1 (exégèse symbolique); p. 45 note 1 ; p. 82 note 2; p. 83

note 1 ; p. 102 note 1 (notion de concordia); p. 165 note 6 (sur Elie).



LES LETTRES DU FRANCISCAIN ANGELO CLARENO 251

Il n'en reste pas moins que la christologie d'Angelo est ferme, avant tout
«kénotique» (sa prédilection pour l'épître aux Philippiens se vérifie ici) et
dépouillée. Il ne cesse d'invoquer le «nudus Christus» et la vie évangélique est

pour lui «christoformis» et «cruciformis». La lettre N° 43, son véritable
testament spirituel, en fait foi.

Enfin, les Lettres nous apportent de multiples renseignements sur la vie du
Spirituel italien : sa vocation précoce (lettre N° 62) ; sa prise de position sévère
et sans équivoque contre l'insurrection des Spirituels toscans qui, soulevés
contre leurs supérieurs, s'étaient réfugiés en Sicile (lettre N° 25) ; son évocation
de la célébration à Narbonne de l'anniversaire de la mort de Pierre Olivi, qu'il
raconte avec exaltation (lettre N° 34); son opposition à la science des docteurs
(lettre N° 70), bien que, ne l'oublions pas, Angelo sût le grec et eût traduit la
Scala Paradisi de Jean Climaque ; son origine modeste (lettre N° 62 : « Nos qui
rustici sumus», p. 291), etc. L'auteur conclut en ces termes: «La vie d'Angelo
a été une longue suite de désillusions, une longue défaite. Pourtant la lecture de
Ses Lettres laisse une impression de sérénité. Comme saint Paul, il avait appris
à espérer contre toute espérance et découvert «la paix qui surpasse tout
entendement» (p. LXXXIX).

Deux regrets: la consultation de ces lettres est rendue quelque peu ardue

par l'absence d'un index des matières qui eût été utile à côté de l'index des

noms propres. D'autre part, le classement des Lettres, fait apparemment en

suivant l'ordre du manuscrit latin, ne nous a pas paru très clair. N'eût-il pas été

préférable de choisir un ordre chronologique? Il est vrai que la datation de ces

textes est compliquée, voire impossible en certains cas. Enfin, vu sans doute
les retards dans l'impression de l'ouvrage, un certain nombre de contributions
récentes sur le sujet n'ont pas pu être incluses dans la bibliographie7.

Mais ce ne sont là que détails. Il faut saluer le mérite de l'historienne de

Morges d'avoir consacré de longues années à étudier un domaine passionnant,
très travaillé par les historiens anglo-saxons et italiens, mais relativement
délaissé par ceux de langue française. Cette publication vient couronner une
belle carrière et répondre à une longue attente.

Henry Mottu

7 Par exemple, Jacques Paul : « Les Spirituels, l'Eglise et la Papauté», in : Atti del III
Convegno della Società internat, di Studi Francescani, Assise, 1976, p. 223-262; B.

McGinn, «Angel Pope and Papal Antichrist», in: Church History, vol. 47, 2, 1978, p.

155-173; Marjorie Reeves, Joachim of Fiore and the Prophetic Future, Londres,

SPCK, 1976, (cf. chap. 2 : New Spiritual Men, p. 29-58 et sur Angelo en particulier, p.
38-39 et 46-47), sans oublier, pour se détendre des études savantes, le savoureux roman
de Umberto Eco, Le Nom de la Rose, Paris, Grasset, 1982!


	Études critiques : les lettres du franciscain Angelo Clareno

