
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 3

Artikel: James H. Cone, théologien noir américain

Autor: Molla, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), p. 217-239

JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN*

Serge Molla

Ne reste plus aveugle, Seigneur Dieu, sourd à notre prière et muet tandis
que nous souffrons en silence. Se pourrait-il que tu sois blanc, ô Seigneur,
une chose pâle et sans cœur?

Ah, Christ de toutes les Miséricordes
Pardonne- nous cette pensée! Pardonne le blasphème de ces paroles

irréfléchies. Tu es toujours le Dieu de nos pères noirs. '

Cette prière-confession de foi pourrait fort bien être celle de James H.
Cone. Composée pourtant au début du XXe siècle, elle continue à exprimer le
dilemme de nombreux Noirs américains. Comment concilier foi et ségrégation

raciale? Comment croire en un Dieu qui a «permis» l'horreur de l'esclavage?

Comment être quelqu'un lorsque les Blancs ne cessent de faire croire
que Dieu a créé le peuple noir pour être à leur service? Comment vivre
dignement sans identité, sauf le dimanche à l'Eglise?

I. L'HOMME

A. De Bearden à New- York

Bien que trente-deux ans séparent ces vers de W. E. B. DuBois de la
naissance de James H. Cone, celui-ci se pose les mêmes questions existentielles.

Né en 1938 à Fordyce dans l'Arkansas, mais élevé à Bearden, Cone
souffre du racisme pendant toute son enfance, alors que sa mère réaffirme jour
après jour la bonté et lajustice de Dieu et que son père incarne la fierté d'être
noir2. Paradoxalement peut-être, sa souffrance et sa foi sont à l'origine de sa

* Une bibliographie complète de Cone figure en fin d'article, ce qui explique pourquoi

ne sont cités dans les notes que les titres de ses ouvrages et articles.
1 W. E. B. DU BOIS, cité par J. WAGNER, Les poètes noirs des Etats-Unis, Paris,

Lib. Istra, 1965, p. 112.
2 Son père, par exemple, travaillait pour son compte et était souvent menacé de

chômage. Toutefois il préférait cette situation car disait-il : « Un Noir ne pouvait être un
homme et en même temps travailler pour les Blancs.» Et Cone d'ajouter: «Voyant mon
père défier le racisme du Sud, cela me préparait à défier celui que j'allais rencontrer au
Nord dans les institutions de Garret et du Nord-Ouest.» (J. H. CONE, «The Gospel and
the Liberation of the poor», p. 163.)



218 SERGE MOLLA

vocation pastorale, constamment remise en question par le vécu. Toutefois,
au début de ses études, Cone ne discerne pas tout de suite les implications
qu'aura sa volonté de devenir un théologien noir. Il poursuit donc jusqu'en
1965 une formation théologique classique au Garret Theological Seminary,
mais une fois sa licence obtenue, il ne trouve pas de poste pastoral disponible
dans son Eglise, l'African Methodist Episcopal Church. Deux de ses professeurs,

William Hordern et Philip S. Watson, l'encouragent alors à poursuivre
son cheminement universitaire. Or, plutôt que de choisir un sujet de thèse

touchant ses interrogations personnelles liées à la communauté noire, Cone se

penche sur l'anthropologie de Barth, estimant que le Garret Theological
Seminary n'est pas le meilleur endroit pour réfléchir et s'exprimer
théologiquement sur le racisme, si l'on espère réussir un doctorat dans cette institution.

Alors qu'il termine sa thèse, il obtient un premier poste d'enseignant en

religion et philosophie. Durant le printemps 1965, il reçoit le grade de docteur
en philosophie, et retourne avec enthousiasme à son enseignement; cependant,

très rapidement, certaines contradictions apparaissent au grand jour.

«Que pouvaient signifier Barth, Tillich et Brunner, pour des jeunes filles et
jeunes gens venus des champs de coton de l'Arkansas, du Tennesse et du Mississipi,
et qui se cherchaient un nouvel avenir? Pour moi, c'était la question majeure».3

Décisive pour la suite de sa carrière, cette question était fortement soulignée,

d'une part par le refus de ses étudiants d'accepter une théologie
«préfabriquée» et, d'autre part, par la lutte pour les droits civils et les slogans du
Black Power (Pouvoir Noir). Il n'est donc pas étonnant dans ce contexte que
l'insurrection noire de Détroit, en été 1967, joue le rôle de révélateur et amène
Cone à s'interroger sur le sens de tous ces événements et sur leur rapport avec
Jésus-Christ; sans compter qu'à tout cela s'ajoutait la réaction de ses collègues,

théologiens blancs, qui «déploraient, disaient-ils, les émeutes, mais en

comprenaient les raisons». Dès ce moment,

«je sus que cette réponse était non seulement humiliante et insultante, mais
fausse. Elle révélait non seulement une insensibilité à la douleur et à la souffrance
noires, mais aussi, et cela est plus important pour ma vocation de théologien, une
banqueroute théologique».*

Dès lors, la question suivante devient essentielle: quelle relation y a-t-il
entre le message biblique et la révolution du Black Power?'Cone commence à

changer d'orientation, car pour lui la théologie chrétienne ne peut éviter la

question du rapport entre l'Evangile et la lutte des Noirs pour leur libération.
Les événements de 1967 à Détroit ont en quelque sorte eu la même influence
sur Cone que, sur Barth, l'éclatement en 1914 de la première guerre mondiale,

3 J. H. CONE, My soul looks back, p. 38.
4 J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 6.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 219

qui marquait pour lui à la fois la trahison du christianisme et du
socialisme.5

En février 1968, invité à prononcer une conférence à Elmhurst College,
Cone a l'occasion de s'exprimer sur cette question qui le harcèle, celle du
rapport entre Dieu et la lutte des Noirs. Il prononce une leçon ayant pour titre
«Christianisme et Black Power», thème provocateur dont la thèse est la
suivante: le Black Power n'est pas contraire à l'Evangile, mais il est au
contraire l'Evangile de Jésus-Christ.

Suite à cette conférence, il rencontre Stokely Carmichael et C. Eric Lincoln
qui l'incitent à poursuivre sur cette lancée originale. Il se met donc au travail et

publie en mars 1969 son premier essai Black Theology and Black Power où se

font sentir les influences de M.-L. King, Malcolm X et P. Tillich. Vu le ton
employé, on jugera Cone comme un jeune militant noir en colère, pris entre la
foi chrétienne et la religion du Black Power, alors qu'il s'agit d'une tentative
originale, celle d'écrire une véritable théologie du Black Power, mouvement
violent dont le slogan annonce «la totale libération du peuple noir de l'oppression

blanche par n'importe quel moyen jugé nécessaire».6 Néanmoins, cette
première publication eut un grand retentissement, d'autant plus qu'elle fut
suivie de près par le Black Manifesto1 de James Forman qui lui aussi attaquait
violemment la religion et la théologie blanches. Le livre fut donc bien accueilli
par les milieux noirs, tant par ceux de la National Conference of Black
Churchmen (NCBC) que par ceux, plus nationalistes, du Congress ofAfrican
People, alors qu'à l'inverse, un théologien blanc écrivit: «A la lecture de ce

livre, je fus souvent poussé à m'écrier, ce n'est pas juste, cette histoire est

5 A cet égard, il est intéressant de relire et de comparer la citation précédente de Cone
avec les lignes suivantes de Barth: «Personnellement, je ne puis oublier la sombre
journée du début d'août 1914, où 93 intellectuels allemands affirmèrent publiquement
leur accord avec la politique de guerre de l'empereur Guillaume II et de ses conseillers ; à

ma profonde stupéfaction, je dus constater que, parmi eux, figuraient également les

noms de presque tous les professeurs de théologie que, jusqu'alors, j'avais respectés et
écoutés avec confiance. Etant donné qu'ils s'étaient si lourdement trompés dans leur
décision, une conclusion s'imposait à moi : je ne pouvais plus les suivre ni dans leur
éthique et dans leur dogmatique, ni dans leur exégèse de la Bible et dans leur interprétation

de l'histoire ; bref, à partir de ce moment-là, la théologie du XIXe siècle, pour moi
en tout cas, ne pouvait plus avoir d'avenir» (Barth, cité par H. MOTTU, in «Le pasteur
rouge de Safenwil», Bull. CPE 1976/4, p. 16).

6 J. H. CONE, Black Theology and Black Power, p. 6. A noter que ce slogan Black
Power fut lancé par A. C. Powel en 1965, puis popularisé par S. Carmichael durant l'été
1966. Pource dernier, il signifiait «T. C. B., take care ofbusiness», c'est-à-dire «prenez-
vous les uns les autres en charge» comme opprimés unis et non aux conditions de
l'oppresseur.

7 Le «Manifeste noir», prononcé le 4 mai 1969 à la Riverside Church, provoqua de
très vives réactions car il n'était pas moins qu'une demande d'arriérés du travail noir,
demande d'indemnisation pour l'exploitation gratuite de générations d'esclaves (cf.
notre et. crit. «Au pays de la Black Theology», in RThPh 1981/III, p. 279).



220 SERGE MOLLA

partiale!»8 Malgré tout, cette fois-ci, Cone sort de l'ombre, comme en témoignent

les quelques propositions de chaires qu'il reçoit. Il choisit celle de

l'Union Theological Seminary à New York, d'une part parce que cette faculté
était située près de la plus grande communauté noire des Etats-Unis, Harlem,
et d'autre part, parce qu'elle était considérée comme le haut lieu de la théologie
américaine blanche.

B. Etre théologien noir

Conscient que son premier livre était davantage un cri qu'un véritable

ouvrage théologique, Cone s'efforce d'en compenser les omissions en publiant
en 1970 A Black Theology of Liberation, désirant prouver à ses collègues
blancs qu'il est un théologien véritable (au sens académique du terme). Aussi,
il est particulièrement attentif aux grandes doctrines chrétiennes et tente
d'élaborer une analyse systématique de l'Evangile de Jésus-Christ à la lumière
de l'expérience noire aux Etats-Unis. Dans cette perspective, il interprète le

christianisme dans sa partie centrale comme une «religion de libération» et
donne à la théologie la fonction «d'analyser le sens de la libération pour les

opprimés et de les rendre conscients du fait que leur lutte pour lajustice est en
accord avec l'Evangile de Jésus-Christ.»9

« Il ne peut y avoir de Black Theology qui ne prenne au sérieux l'expérience noire
— une vie d'humiliation et de souffrance. Ce doit être le point de départ de tout
discours sur Dieu qui cherche à être un discours de Noir».10

Comme dans son premier essai, Cone garde pour principe-clé la libération
ou le pouvoir de s'affirmer selon ses propres termes. Il affirme que «la norme
de la Black Theology doit prendre sérieusement en compte deux réalités, ou
plutôt deux aspects d'une même réalité: la libération du peuple noir et la
révélation de Jésus-Christ La norme de tout discours sur Dieu qui
cherche à être un discours noir est la manifestation de Jésus comme le Christ
noir qui forge le cœur et l'âme nécessaires à la libération noire» ". Pour fonder
sa thèse, Cone développe une christologie commençant par affirmer que Jésus

fut un homme véritable au sein de l'histoire12, ce détour lui paraissant décisif

8 Cité par C. W. CONE, The identity crisis in Black Theology, Nashville, AMEC,
1975, p. 93.

9 J. H. CONE, A Black Theology ofLiberation, p. 11.
10 J. H. CONE, ibid., p. 54.

"J. H. CONE, ibid.. p. 79s.
12 «Nous ne sommes pas libres de faire du Christ ce que nous voudrions qu'il soit

Il est ce qu'il était». (J. H. CONE, ibid., p. 212). De même dans God of the
Oppressed, p. 116, Cone écrira : « Si nous ne prenons pas sérieusement en charge le Jésus

historique comme la clé permettant de connaître le sens de la présence du Christ
aujourd'hui, il n'y a aucun moyen d'éviter l'accusation de subjectivisme, l'identification
du Christ aujourd'hui avec une conviction politique temporaire.»



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 221

pour connaître l'identité du Christ aujourd'hui. Ce faisant, il souligne ses

objections à la christologie classique, qui à ses yeux fait trop souvent du Christ
un «Homme» générique, et conclut:

«Jésus est l'Opprimé dont la tâche est de libérer l'humanité de son inhumanité. A
travers lui, les opprimés sont libérés pour vivre vraiment. Cela, et cela seulement,
constitue la finalité de sa vie qui a été camouflée dans les débats à propos de son
humanité et sa divinité.»13

Toutefois, si de façon unanime les critiques, blancs ou noirs, considèrent A
Black Theology ofLiberation comme un véritable ouvrage théologique,
plusieurs collègues noirs de Cone émettront néanmoins quelques réserves importantes.

Ainsi Charles Long14, Gayraud S. Wilmore15 et Cecil Cone16 relèvent
son extrême dépendance vis-à-vis des concepts théologiques blancs et son
recours minime à sa propre tradition, celle de l'Eglise noire qui n'a pas produit
de théologie systématique. Dès lors, la question suivante se pose: comment
développer une théologie spécifiquement noire, si les concepts qui la sous-
tendent sont issus de la tradition occidentale — Peu à peu. Cone discerne que
la réponse à ce problème nécessite une critique radicale de sa théologie, car il
se rend bien compte qu'il ne suffit pas d'insister sur le concept de libération
pour penser une théologie véritablement noire. Pour cela, il faut renouer avec
la culture et le langage noirs, et prendre en compte la question soulevée par
William R. Jones ", celle du rapport entre souffrance noire et théodicée.

Avant de reprendre systématiquement toutes ces critiques, Cone écrit en
1972 un petit livre entièrement consacré à un aspect de la tradition noire
américaine, The spirituals and the blues, an interpretation. Renouant avec la
culture et l'histoire noires, il tente une analyse théologique de deux formes
majeures de la musique noire-américaine. Signe d'un retour à ses «racines»,

13 J. H. CONE, A Black Theology ofLiberation, p. 209.
14 Cf. principalement son article «Perspectives for a study of Afro-American Religion

in the United States», in History ofReligions, vol. 2 (August 1971), p. 54-66.
15 Son livre Black religion and black radicalism, (New York, Doubleday ofcompany,

1972) est d'une importance majeure, puisqu'il montre comment la religion a été centrale
dans la vie et la lutte des Noirs américains. A ce propos, il se demande si l'essai de Cone
ne se réduit pas à une blackenization (fait de rendre noir) de l'ensemble de la théologie
chrétienne traditionnelle.

16 Frère de James H. Cone, il défend la thèse que le seul fondement de la Black
Theology doit être la religion noire, et cela dans un ouvrage The identity crisis in Black
Theology (Nashville, AMEC, 1975).

17 Influencé fortement par A. Camus, W. R. JONES attaque violemment trois
théologiens noirs, dont Cone, dans un article intitulé «Theodicy and methodology in
Black Theology: a critique of Washington, Cone and Cleage» (in Harvard Theological
Review 64, 1971, p. 541-557). Ce philosophe existentialiste noir développa ensuite ses

critiques dans son livre Is Goda white racist?(Garden City, NY., Anchor/Doubleday.
1973) qui veut inciter les théologiens noirs à poser correctement le problème du salut
dans une perspective noire.



222 SERGE MOLLA

ce livre marque une étape capitale de la réflexion de Cone qui découvre le

chemin vers une théologie véritablement noire. Maintenant, il assume sa

blackness (négritude) : «J'écris au sujet des spirituals et des blues, carjesuisle
blues et ma vie est un spiritual.»18 God of the Oppressed", publié en 1975,

poursuit cette reprise en compte des critiques qui lui avaient été adressées20.

D'une part, il réinterprète la tradition religieuse noire et l'intègre à sa théologie
et, d'autre part, il accentue sa critique des théologiens blancs et souligne leur
incapacité à prendre part à la lutte pour la libération. En outre, pour répondre
aux questions de W. R. Jones21 sur la souffrance noire et la théodicée, Cone

explicite sa christologie, tout en étant très attentif au contexte social de la

théologie. Le concept de révélation est dès lors au centre de la pensée de Cone

et, si cette insistance a lieu parallèlement à une reprise de la tradition noire,
cela n'est pas un hasard, mais la suite logique de ce qu'il écrivait déjà en
1969.

« Le fait que la Black Theology a pour point de départ la condition noire, ne
signifie pas qu'elle nie l'absolue révélation de Dieu en Christ. Cela signifie plutôt que
la Black Theology croit fermement que la révélation en Christ ne peut être considérée

comme révélation suprême qu'en affirmant Christ vivant parmi le peuple noir
aujourd'hui. La Black Theology est précisément une théologie chrétienne parce
qu'elle pose pour point de départ la situation noire. Elle somme le peuple noir
d'affirmer Dieu parce que Dieu l'a affermi.»22

Mis à part les éloges que reçut cet ouvrage, parmi lesquels ceux de Jürgen
Moltmann, deux critiques peuvent être relevées pour comprendre le fondement

théologique de Cone, celles de Obie Wright Jr et de Deotis Roberts. Le

premier23 souligne l'absence de développement pneumatologique et le peu

18 J. H. CONE, The spirituals and the blues, p. 1, mais la formule n'est pas de Cone.
Dans la même perspective, à noter son article intitulé «The dialectic of Theology and
life or speaking the truth », et les deux articles dans Concilium : « La signification du ciel
dans les negro-spirituals» et «Le sens de Dieu dans les negro-spirituals», publiés
respectivement en 1979 et 1981.

19 A noter que le titre de cet ouvrage joue sur le mot «Oppressed»: le Dieu de

l'Opprimé (se. le Christ) est aussi celui des opprimés.
20 Dans les premières pages du livre, Cone confesse: «Quelque chose d'important

manquait dans mes ouvrages précédents. Ils ne montraient pas assez clairement la
signification de l'A. M. E. Church et l'empreinte de cette communauté sur ma
conscience théologique» (p. 7).

21 Celui-ci avait attaqué personnellement Cone dans son livre Is God a white racist
en écrivant (p. 120) : «Cone n'a pas prouvé la simple proposition qui, selon lui, doit être
établie, à savoir que si Dieu n'est pas un meurtrier, par exemple, la libération noire est
centrale pour l'essence de Dieu. Vu l'absence d'une telle démonstration, le reste du
système chancelle faute d'un argument convaincant permettant une construction
solide.»

22 J. H. CONE, Black Theology and Black Power, p. 118.
23 O. WRIGHT Jr, in Journal ofReligious Thought, Number 1, vol. XXXIV spring-

summer 1977, p. 50-53.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 223

d'importance que Cone accorde aux notions de péché et de culpabilité, de plus
il le soupçonne de tout réduire à un concept de libération sociale et politique.
Le second24 repose la question du rapport que sa Black Theology entretient
avec la Black Religion, et d'une manière générale entre révélation et religion.
Comme pour répondre à Deotis Roberts, Cone reprend cette question du
contenu et de la méthode de la Black theology pour affirmer que si l'expérience
noire, comme l'Ecriture, est source de la vérité, elle n'est néanmoins pas la
vérité elle-même qui a pour seul nom et seul critère Jésus-Christ25.

C. Vers une libération de toute oppression

Ayant achevé la reprise systématique de sa pensée, Cone est rendu attentif
à deux réalités majeures, le mouvement féministe et le tiers monde, et cela
suite à son enseignement universitaire et aux nombreux événements tant
politiques que théologiques qui secouèrent l'Afrique, l'Asie et l'Amérique
latine durant les années 70. Le problème de la libération de la femme, Cone
l'avait jusqu'alors considéré comme un artifice des Blancs destiné à occulter le
racisme. De plus, originaire du Sud, il ne pouvait effacer du tréfonds de sa
mémoire quelques lynchages de Noirs suite à la délation de Blanches (ayant
été soit disant violées). Cela explique clairement pourquoi la critique de

Rosemary Ruether, à propos de A Black Theology ofLiberation, ne l'avait pas
remis en question, surtout lorsque cette théologienne blanche écrivait:

«Jusqu'à quel point Cone se rend-il vraiment compte du fait qu'il y a plusieurs
sortes et moyens d'oppression ici et maintenant, oppressions des Blancs par les
Blancs, des Noirs par les Noirs, oppressions entre nations, entre classes, entre sexes?
Si ces catégories (se. celles de blackness, d'opprimés...) veulent être pertinentes pour
une anthropologie universelle, théologiquement pensée, il faut que la métaphore

24 J. D. ROBERTS, «A critique of J. Cone's God of the Oppressed», in Journal of
I. T. C, vol. Ill, Fall. 1975, p. 58-63. Dans un autre article, il avait clairement exprimé
ses reproches à Cone: «Malgré les recherches sur la tradition noire, la compréhension
christocentrique de la révélation freine le développement de la pensée de J. Cone. Sans

un réexamen des bases de son projet, il ne peut être sensible à l'expérience religieuse
noire qu'il faudrait relier aux non-chrétiens de la communauté noire ou aux Africains.
Une fois que Cone a limité sa compréhension de la révélation de Dieu à celle de Dieu en
Jésus-Christ, il coupe court le débat avec ceux qui ne tiennent pas cette affirmation pour
normative. Ajoutez à cela la façon dogmatique dont il affirme la finalité de la révélation
de Dieu en Jésus-Christ et insiste sur l'identité entre révélation et négritude (blackness),
et vous serez conscients de l'inadéquation de la position de Cone pour mettre en
mouvement les Noirs dans la direction qu'ils devraient emprunter». («Liberation
Theism», in C. E. BRUCE, W. JONES, eds, Black Theology H, Yale University, 1978,

p. 239s.)
25 J. H. CONE, «The contend and method of Black Theology», in Journal of

Religious Thought, vol. XXXII, Fall-winter 1978, n° 2.



224 SERGE MOLLA

raciale énonce clairement que la blackness renvoie à tout peuple opprimé, quelle que
soit sa situation, et que la relation oppresseur-opprimé n'a rien de naturel.»26

Et, peu à peu, à l'Union Seminary et au sein de l'Eglise noire, des voix de
femmes se font entendre. La Black Theology ne peut continuer à les ignorer et
Cone est amené à réviser ses jugements27. Il en est de même à propos du tiers
monde qu'il parcourt sous l'égide de la National Conference of Black
Churchmen, du Conseil Œcuménique des Eglises ou de l'Ecumenica!
Association of Third World Theologians (EATWOT) dont la première rencontre
eut lieu à Dar es-Salaam (Tanzanie) en 1976. En plus des fructueux échanges28

qu'elles représentent, ces conférences incitent Cone à mieux discerner
l'importance d'une oppression de classe et le rôle de l'impérialisme américain.
Toutefois, si l'horizon de Cone s'est élargi au contact des théologiennes
féministes et des théologiens du tiers monde, il ne modifiera pas radicalement sa

pensée. Elle s'approfondit, alors que son accent principal demeure : l'Evangile
est lié de façon indissoluble à la libération des pauvres de toute oppression. En

ce sens, sa théologie revêt un net accent politique puisqu'elle conduit à une
critique radicale du système capitaliste américain29; mais il ne faudrait pas
réduire la théologie de Cone à cette critique car celle-ci n'est qu'une des

conséquences de sa réinterprétation de la révélation de Dieu en Jésus-

Christ.
Depuis 1977, date à laquelle il prononce une importante conférence portant

sur l'avenir de la théologie et de l'Eglise noires, Cone affirme par
l'ensemble de ses travaux que la mission de la théologie est de «créer une
vision globale de libération de l'être humain et d'y inclure la contribution
particulière de l'expérience noire.»30 Il s'emploie dorénavant à cette tâche non
seulement en multipliant ses dialogues avec d'autres théologiens, mais encore
en renforçant ses liens, parfois tendus, avec l'Eglise noire. Pour cela, il revient

26 R. RUETHER, «The black theology of James Cone», in Catholic World, oct.
1971, p. 19.

27 Son article introductifà la partie intitulée «Black theology and Black women» (in
Black Theology. A documentary history 1966-1979) est à cet égard significatif, d'autant
plus qu'il se conclut par ces mots: «Ce qui est clair, c'est le défi des femmes noires à la

perspective masculine dominante dans l'Eglise noire et à sa théologie. J'espère seulement

que notre amour pour la communauté noire est assez profond pour nous permettre
d'entendre et de répondre à la douleur de nos sœurs» (art. cit., p. 366s.).

28 En font état ses articles relatant son point de vue sur ces conférences (cf.
bibliographie finale) et son introduction à la partie intitulée «Black Theology and Third
World theologies» (in Black Theology. A documentary history 1966-1979, p. 445-
462).

29 Cf. ses articles «Black Church and Marxism, what do they say to each other?» et
«Christian faith and political praxis». Ces questions furent aussi l'objet d'un de ses

cours en 1981.
30 J. H. CONE, «Black Theology and the Black Church», trad. fr. p. 23.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 225

aux grandes «figures» de l'histoire noire, et réinterprète en particulier les

apports décisifs de Malcolm X et de Martin Luther King, Jr.31.

Pour dresser une sorte de premier bilan, Cone, en 1979, édite avec
l'historien Gayraud S. Wilmore un imposant recueil de textes, Black Theology. A
documentary history 1966-1979. A l'occasion de l'épilogue, Cone revient sur
les débats actuels entre les théologiens noirs américains et rappelle sa position
personnelle liée à son interprétation de la révélation, «faisant appel au Christ
biblique qui est présent dans l'expérience noire, mais qui n'y est pas limité»32.
En 1982, sur la demande d'un éditeur, il tente de mesurer cette fois-ci son

propre chemin parcouru. C'est pour cette raison qu'il «donne son
témoignage» dans la plus pure tradition noire en écrivant My soul looks back. Mais
ce regard en arrière ne signifie nullement que le parcours est terminé. Au
contraire, Cone peut encore confesser en citant un vieux spiritual: «Anyhow,
I'm on my way...».

II. SA PENSÉE: présentation et critique

La réflexion théologique est toujours liée à un contexte de vie. Le théologien,

tout en parlant de Dieu, parle aussi de l'être humain, car il s'interroge
fondamentalement sur la situation concrète de l'être humain. Cela est
particulièrement vrai pour Cone, dont l'éveil et la maturation théologiques sont
inséparables d'éléments de vie, qu'il s'agisse de sa première remise en question

au début de son enseignement, ou des questions que lui posent le
féminisme et le tiers monde. Or, Cone réaffirme constamment qu'il prend pour
seuls critère et norme de sa théologie la révélation de Dieu en Jésus-Christ.
Aussi paraît-il important de revenir de façon systématique sur sa pensée.

A. La révélation comme fondement

Cone met en premier lieu l'accent sur l'incarnation de Dieu en Jésus-

Christ, comprise comme l'intervention personnelle de Dieu dans l'histoire,
car elle lui paraît être le seul moyen d'annoncer l'action libératrice de Dieu
aujourd'hui. Avec Jürgen Moltmann, il affirme que «la théologie chrétienne

31 Ces recherches-là font suite à celles sur les spirituals et les blues et soulignent la
nécessité de ce théologien de se situer face à ses «pères». Cone prépare actuellement un
livre sur ces deux leaders noirs, exemplaires des deux courants qui agitent constamment
la communauté noire : ceux de l'Eglise et des extrémistes politiques qui refusent toute
réconciliation à bon marché.

32 J. H. CONE, «Epilogue. An interpretation of the debate among black
theologians», in Black Theology. A documentary history 1966-1979, p. 619.



226 SERGE MOLLA

parle de Dieu en termes historiques»33 et que, par conséquent, elle se doit de

« parler de Dieu qui est révélé dans l'histoire et dont la liberté se manifeste par
la volonté de se faire connaître dans le contexte politique du combat de

l'homme pour la libération.»34
Dans cette perspective, il pose pour principe herméneutique des Ecritures

la révélation de Dieu en Christ, «saisi comme le libérateur des victimes d'une
oppression sociale, et cela en vue d'un combat politique dans lequel les pauvres

reconnaissent que leur combat contre la pauvreté et l'injustice est non
seulement en accord avec l'Evangile, mais est l'Evangile de Jésus-Christ».35
Cone prend donc pour fondement de sa théologie la révélation, car il veut
affirmer que la liberté divine ne se réduit pas à l'affirmation de l'existence de

Dieu en soi, de sa totale transcendance, mais qu'elle exprime la volonté de

Dieu d'être en relation avec ses créatures. Ainsi, la théologie, vu la nature de

cette révélation, doit a) être sociale et politique; b) être prophétique, osant

parler au nom des sans-espoir; c) être consciente de la tradition de l'interprétation

des textes bibliques et en devenir elle-même la dispensatrice; d)
adresser aux opprimés une parole de libération et aux oppresseurs une parole
de jugement.

Théologien de la libération au sens où celle-ci est au centre de ses

réflexions, Cone insiste donc sur le Deus revelatus et fort peu sur le Deus

absconditus, mésestimant le fait que l'incarnation (se. ce que Cone appellerait
Deus revelatus) révèle également ce que l'on peut appeler en termes barthiens

«l'incognito» de Dieu. Ce faisant, Cone est conduit à détacher, voire à

opposer, l'un et l'autre, et à ne percevoir des conséquences anthropologiques
et éthiques que rattachées au seul Deus revelatus. On peut donc relever que si,

avec Barth sur lequel portait sa thèse de doctorat, Cone choisit pour fondement

de sa théologie la révélation de Dieu en Jésus-Christ, il se distance du

théologien suisse-allemand en proposant une interprétation réductrice de la

révélation, essentiellement sotériologique.
Toutefois, il ne faudrait pas en conclure que Cone «limite» Dieu à ses

actions libératrices pour les hommes puisqu'il esquisse une dialectique entre
existence sociale et révélation divine qu'explicite Bruno Chenu :

«Dieu n'est jamais enfermé au niveau de l'action humaine, et cependant il ne se

trouve nulle part ailleurs pour l'homme. L'affirmation de la transcendance de Dieu
ne doit jamais être un moyen de fuir le moment présent et ses responsabilités, elle
nous assure plutôt de la portée infinie de la lutte de libération.»36

33 J. Moltmann, cité par J. H. CONE, in «Freedom, History and Hope», trad, fr.,
.481.

34 J. H. CONE, loc. cit.
35 J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 81s.
36 B. CHENU, Dieu est noir, Paris, Centurion, 1977, p. 263.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 227

Pour cette raison, Cone s'est particulièrement penché sur la question de
l'humanité de Dieu et sur le développement d'une christologie liée à la vie des
hommes d'aujourd'hui.37

B. L'humanité de Dieu

Si l'on peut reprendre cette expression de Karl Barth — l'humanité de Dieu
— pour parler de l'incarnation, c'est qu'elle qualifie bien le rapport développé
par Cone entre la révélation et son contexte. Toutefois, à la différence par
exemple de Barth, il est significatif que le théologien noir insiste particulièrement

sur l'espace dans lequel se situe la révélation et non pas sur le fait que
«Dieu a du temps pour l'homme», alors que les deux dogmaticiens mettent en
avant la notion de liberté de Dieu. Cone se soucie davantage de l'espace38,

parce que sa théologie veut être celle des opprimés (noirs) qui vivent dans un
espace qu'ils ne contrôlent pas. A ses yeux, il est essentiel de souligner de façon
très visible la particularité, le contexte social, de la révélation, et d'axer toutes
ses réflexions sur la relation que Dieu entretient avec les opprimés dans un lieu
spécifique. Son écriture théologique, spatiale et anthropologique, offre ainsi
une identité aux Noirs américains, considérés longtemps comme un peuple
sans terre, sans racines.

L'humanité de Dieu chez Cone a donc un enjeu politique et social. Il ne
suffit pas d'affirmer que la liberté des hommes dépend de celle de Dieu, cela

doit avoir des implications concrètes.

«Si nous sommes nés pour Dieu, toute autre allégeance apparaît alors comme
une négation de la liberté et nous devons lutter contre tous ceux qui s'efforcent de

nous asservir. L'image de Dieu n'est donc pas seulement une relation personnelle
avec Dieu; elle est aussi cette composante de l'humanité qui conduit tous les

hommes à lutter contre la servitude.»39»

La doctrine de Dieu doit par conséquent précéder celle de l'homme, car
c'est en Jésus-Christ que l'homme découvrira sa liberté, dans sa rencontre
avec le Libérateur. D'ailleurs, Cone établit également un lien fondamental
entre ce qu'il appelle la blackness (négritude) de Dieu et l'anthropologie, et

n'hésite pas à écrire :

«... dire que Dieu est créateur signifie que mon être trouve sa source en Dieu. Je

suis noir parce que Dieu est noir! Dieu en tant que créateur signifie qu'il est le

fondement de ma blackness (de mon être), le point de référence du sens et du but de

ma vie dans l'univers»40

37 Cf. la citation «Jésus est l'Opprimé...», p.221 de cet article.
38 Nous sommes ici particulièrement redevable à l'analyse de H. MOTTU dans son

article intitulé «Vers une théologie de la libération (J. Cone et R. Alves)», in Bull. CPE,

1972/1, p. 5-35.
39 J. H. CONE, «Freedom, History and Hope», trad, fr., p. 484.
40 J. H. CONE. Black Theology of Liberation, p. 140.



228 SERGE MOLLA

Ce symbole ontologique de la blackness lui permet de montrer — ici encore
de façon très visible — que Dieu choisit le particulier pour se révéler. Aux
Etats-Unis, Dieu veut être noir, car cette couleur est le signe concret qui décrit
de façon adéquate l'oppression. Mais, en même temps, la couleur noire est un
symbole puisque tout homme est appelé à devenir noir comme Dieu, à

s'engager dans la lutte contre toute déshumanisation, et cela aux côtés de Dieu
qui est toujours de la couleur des «damnés de la terre». Par conséquent,
affirmer aujourd'hui que Jésus est noir a pour Cone le même sens, le même

impact qu'affirmer, à l'époque de Ponce Pilate, que Jésus était juif. Or, une
telle affirmation n'est pas sans poser des questions a) parce qu'elle pourrait
être saisie comme une mainmise sur Dieu; b) parce que le Christ n'est pas
«effectivement» noir comme Jésus était juif; c) parce que le peuple noir n'est

pas appelé à jouer le même rôle que le peuple juif. Dès lors, une semblable
affirmation ne peut être que confession de foi dans une réalité précise.

De plus, il ne faudrait pas manquer de relever que la «localisation» de Dieu
qu'effectue Cone s'inscrit logiquement dans sa volonté d'écrire une théologie
mettant en lumière le fait que Dieu s'est incarné, et qu'il a choisi un temps et

surtout un espace particuliers pour le faire. Cela est essentiel à rappeler,
d'autant plus dans un contexte d'oppression où «les oppresseurs s'intéressent

davantage au temps parce qu'ils possèdent l'espace.»41 Dans cette perspective,
il n'est pas surprenant que Cone marque peu ou pas d'intérêt pour les questions

touchant l'être-même de Dieu et son altérité, d'autant plus que ces

questions ont parfois été «récupérées» par des oppresseurs pour dénier tout
droit à des opprimés au nom même de Dieu!

La réflexion de Cone concernant l'humanité de Dieu s'avère donc partielle,
mais n'est que la conséquence logique de la révélation pensée principalement
du point de vue de sa signification pour nous. Cette tendance réductrice va
apparaître d'ailleurs avec encore plus d'évidence dans ses développements
christologiques.

C. Sa christologie

Tout d'abord Cone réaffirme l'importance première de la christologie en

dogmatique, sans oublier que ce fondement de la théologie se rapporte au
contexte dans lequel l'Evangile est annoncé. Cette perspective conditionne
toute sa réflexion où il a tendance à restreindre la christologie à l'unique salut

accompli en et par Jésus-Christ, la question principale devenant celle-ci : que
signifie le Christ pour les Noirs des Etats-Unis? Cette insistance sur l'œuvre de

salut du Christ explique que Cone puisse écrire : « la valeur sotériologique de la

personne de Jésus doit finalement déterminer notre christologie. C'est la

41 H. MOTTU, art. cit., p. 24.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 229

communauté d'opprimés en situation de libération qui détermine le sens et la

portée de Jésus-Christ.»42. Mais il faut remarquer que nous avions déjà
mentionné cette réduction à la sotériologie à propos du Deus absconditus ou de

«l'incognito» de Dieu et qu'elle était déjà esquissée dans son premier livre
lorsqu'il désignait la tâche de la théologie comme «l'analyse de la condition de

l'homme noir à la lumière de la révélation de Dieu en Jésus-Christ et cela dans
le seul but de créer, au sein du peuple noir, une compréhension nouvelle de sa

propre dignité et de lui procurer la force d'âme nécessaire pour détruire le
racisme des Blancs.»43

Cone considère comme prioritaire de s'interroger sur l'existence historique
de Jésus, pour souligner sa particularité, car «si nous ne prenons pas
sérieusement en charge le Jésus historique comme la clé permettant de connaître le

sens de la présence de Christ aujourd'hui, il n'y a aucun moyen d'éviter
l'accusation de subjectivisme, l'identification du Christ aujourd'hui avec une
conviction politique temporaire»44. Aussi commence-t-il sa réflexion
christologique en affirmant que Jésus fut un homme véritable au sein de l'histoire,
où il s'est avant tout révélé comme l'Opprimé par excellence. A partir d'une
reprise et interprétation de textes néo-testamentaires. Cone discerne l'identification

de Jésus avec les laissés-pour-compte qui constitue pour lui le noyau
historique des évangiles.

« Il est né dans une étable et son berceau est une mangeoire — l'équivalent d'une
caisse à bière dans une arrière-cour de ghetto. Le Royaume est pour les pauvres
et non pour les riches, et il arrive comme l'expression non du jugement, mais de

l'amour de Dieu. Par le baptême, Jésus embrasse la condition des pécheurs, affirme
leur existence comme la sienne propre, il est l'un d'entre eux.»45

Si Jésus a été arrêté et crucifié, c'est pour le chef d'accusation suivant :

provocation des institutions et des pouvoirs en place, identification aux
«petits». Ce n'est donc pas par hasard qu'il fut condamné à un châtiment de

type politique. « Il ne s'est pas livré lui-même, il a été suivi ; on ne poursuit pas
ainsi des personnages innocents; la croix, le procès, la vie sont des espaces
concrets.»46 En outre, Jésus était juifet cette origine, si elle établit une relation
entre le salut de Dieu opéré par Jésus et les événements de l'Exode et du Sinaï,

met également l'accent sur la particularité de son humanité. Ainsi, pour Cone,
Jésus est «moins le Serviteur venu pour sauver tous les hommes que cet
Esclave assassiné au nom de tous les opprimés (le terme grec doulos semble

signifier plutôt 'Esclave' que 'Serviteur').»47

42 J. H. CONE, ibid., p. 212s.
43 J. H. CONE, Black Theology and Black Power, p. 117.
44 J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 116.
45 J. H. CONE, A Black Theology of Liberation, p. 204s.
46 H. MOTTU, art. cit.. p. 23.
47 H. MOTTU, art. cit., p. 22.



230 SERGE MOLLA

Aujourd'hui, la confession de Cone, Christ is black, est la conséquence-
même de son accentuation sur la particularité du Christ. Le langage employé
n'a rien d'innocent, mais au contraire indique d'où (catégorie spatiale) l'on
parle, trahit, selon Cone, si l'on est du côté des oppresseurs ou des opprimés.
Le Christ noir est un important symbole théologique pour une analyse de sa

présence aux Etats-Unis, parce que cette identité manifeste qu'il prend parti
pour les opprimés noirs, qu'il s'identifie à leur cause. Le Christ ne peut pas être

un peu noir et un peu blanc (comme le suggèrent certains théologiens américains

blancs), pas plus que le Jésus historique ne fut un peu romain et un peu
juif. «Jésus est noir parce qu'il fut juif»48. Cependant, le message du Christ ne

perd pas sa portée universelle à cause de sa blackness, car tant qu'on annoncera

que l'Evangile est pour tous — feignant d'ignorer que Dieu a libéré
d'Egypte un peuple particulier et s'est révélé dans un homme historiquement
situé — on prêchera toutes sortes de paroles, mais en tout cas pas, selon Cone,

l'Evangile qui toujours est lié à la libération des opprimés. De plus, il faut
rappeler que la blackness est aux Etats-Unis à la fois symbole d'oppression et

symbole d'humanisation, de libération ; de même, Jésus est à la fois opprimé
et homme véritable. Le Blanc, comme le Noir, peut confesser le Christ noir;
tous deux sont appelés à devenir noirs, c'est-à-dire solidaires de l'opprimé, du
dépossédé. Devenu véritablement noir, chacun pourra alors confesser dans la

foi: «je suis noir», comme chacun peut déjà confesser «mon père était un
Araméen errant». La blackness du Christ ne se réduit donc pas à une
affirmation sur la couleur, mais revient à affirmer que Dieu n'est pas neutre, mais
solidaire des laissés-pour-compte.

En dernier lieu, c'est cette solidarité, manifestée pleinement dans la passion
du Christ, qui permet à Cone de répondre à la question de W. R. Jones : « Dieu
serait-il un raciste blanc» pour avoir permis la souffrance du peuple noir? La
blackness de Dieu et, plus encore, la confession du Christ noir offrent à Cone
l'occasion de formuler une réponse qui ne repose ni sur la providence divine,
ni sur l'assurance qu'un jour Dieu vengera les siens. Pour Cone, il s'agit de
réfléchir à partir de la croix et la résurrection du Christ saisis comme événements

politiques et religieux qui manifestent jusqu'où Dieu s'est engagé aux
côtés des opprimés. L'événement décisif de libération, c'est Jésus-Christ :

«Celui qui est mort sur la croix et qui est ressuscité pour que nous puissions
être libres de lutter pour l'affirmation de l'humanité noire, il est notre Alpha et

notre Omega.»49 Ce faisant, Cone n'explique pas la souffrance noire, mais

48 J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 134. Méritent d'être lues également ces

paroles de V. HARDING («Black Power and the American Christ», in Christian
Century, January 4, 1967, p. 10-13): «Nous ne voulons pas d'un Jésus rose et à double
face qui conseille l'amour pour vous (se. les Blancs) et la mort par les flammes pour les
enfants du Vietnam. Nous ne voulons pas d'un Sauveur suceur de sang qui condamne
les émeutiers jeteurs de pavés et approuve les tueurs lanceurs de bombes. Ce Christ pue.
Nous refusons que les Noirs suivent ses pas.»

49 J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 192.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 231

confesse que l'on peut discerner dans la souffrance un signe de la présence du
Christ. Il n'y a pas d'évidence historique pour prouver définitivement que le

Dieu de Jésus-Christ est en train de délivrer son peuple de l'oppression. La
réponse de Cone est ainsi confession de foi et, en cela, elle rejoint la confession
de l'Eglise noire qu'exprimaient les negros-spirituals.

En conclusion, Cone dans sa christologie centre toute son attention sur la

particularité du Christ. Le symbole ontologique de la blackness est à ses yeux
le seul moyen de souligner le fait que Dieu, aujourd'hui comme toujours dans

l'histoire, choisit le particulier pour se révéler. Cela peut sembler paradoxal,
mais il choisit d'être noir afin que sa révélation ait une portée universelle.
Ainsi donc, la blackness devient le principe herméneutique numéro un qui
permet de saisir l'Evangile dans toute sa pertinence. Elle lui permet d'être
signifiante dans le contexte nord-américain, si bien que l'événement du Christ
au XXe siècle est un événement noir, historique, ouvrant sur la liberté et

rempli d'espérance!

«Quand les Noirs chantent, prêchent, racontent des histoires au sujet de leur
lutte, un fait est clair, ils ne parlent pas seulement d'eux-mêmes. Ils parlent d'une
autre réalité si haute que vous ne pouvez la dépasser, si basse que vous ne pouvez
passer dessous, si large que vous ne pouvez en faire le tour C'est cette affirmation de
la transcendance qui évite à la Black Theology d'être réduite simplement à l'histoire
culturelle des Noirs. Pour le peuple noir, cette réalité transcendante n'est personne
d'autre que Jésus-Christ dont témoigne l'Ecriture.»50

La libération humaine ne réside donc qu'en Jésus-Christ. Il n'appartient
pas à l'homme de se libérer, mais à Dieu de le libérer. La libération est toujours
un don divin en faveur de ceux qui luttent contre toute forme d'oppression.
Elle n'est pas un objet, mais «un projet de liberté grâce auquel les opprimés
perçoivent que leur combat pour la liberté correspond à un droit divin de

création.»51

D. Son éthique et son ecclésiologie

La première pourrait se résumer comme suit: «deviens un libérateur du

Christ, car c'est ce que tu es »52 L'alliance avec Dieu, l'obéissance à sa volonté

ne sont possibles que parce qu'il nous précède. Vivre en chrétien signifie donc

pour l'homme devenir ce qu'il est en Dieu, noir: un homme libéré pour rendre

libre. La norme de sa conduite, le critère de ses jugements ont donc pour seul

50 J. H. CONE, ibid., p. 305.
51 J. H. CONE, ibid.. p. 138. Cf. aussi p. 139 ces paroles de David Walker (1785-1830)

à des esclaves affranchis : « Souvenez-vous que la liberté est un droit naturel Vous êtes
des hommes autant qu'eux (se. vos anciens propriétaires), et au lieu de retourner les

remercier pour votre liberté, rendez-grâce au Saint-Esprit, qui est votre propriétaire de

plein droit».
52 J. H. CONE, ibid.. p. 207.



232 SERGE MOLLA

nom Jésus-Christ, et cela non dans le sens où il faut se demander ce que le

Christ ferait dans telle ou telle situation, mais plutôt comment il agit
aujourd'hui. Les choix éthiques impliquent donc toujours un risque, liés à

celui de la foi, car il n'est nullement garanti que les décisions du croyant soient
en accord avec sa liberté en Christ.

Cette éthique est aux yeux de Cone profondément une éthique d'amour,
mais on ne peut pas parler d'amour indépendamment de justice et de pouvoir.
Elle est liée à l'amour de ce Dieu qui lutte pour la libération totale de l'homme,
amour révélé dans sa blackness qui témoigne à la fois de sa solidarité avec les

sans-pouvoir et de son jugement sur ceux qui contrôlent tout.
Par conséquent, aimer ne signifie pas accepter la whiteness (le fait d'être

blanc), mais plutôt rejoindre Dieu dans sa lutte pour la libération des

opprimés et des oppresseurs. Ainsi, les termes de la réconciliation ne peuvent
être fixés par les Blancs, mais sont liés à la libération que Dieu opère. Sans

celle-là, toute réconciliation est impossible, car elle n'est que réponse à l'acte
libérateur de Dieu, et comme le fait remarquer Bruno Chenu, la théologie
noire rejoint ici la position d'un Rubem Alves pour qui la réconciliation avec
Dieu n'existe que dans la mesure où «nous partageons son irréconciliation
avec un monde qui le fait souffrir en même temps que l'homme».53 A titre
d'exemple, la réconciliation entre Noirs et Blancs n'est possible que si l'on
prend en considération le fait que Dieu est du côté des opprimés, des Noirs qui
luttent pour la justice.

Dans un tel contexte, on ne peut pas faire l'économie de la question de la

violence. En premier lieu, il s'agit de démasquer et d'affronter toute structure
conduisant à l'oppression et à l'injustice. Dieu procure la force de mener un tel
combat, il l'a donnée par la résurrection de son fils qui lutte aux côtés de tous
ceux qui souffrent. C'est donc seule la révélation de Dieu en Jésus-Christ qui
permet une véritable réconciliation «qui ne consiste pas à s'asseoir aux côtés

des radicaux et des libéraux blancs en les assurant que nous n'avons pas

d'impitoyables sentiments à leur égard. Elle est plutôt cette vision de la

présence de Dieu en nos vies qui nous révèle que le monde ne sera changé qu'à
travers la sueur de notre sang et nos larmes».54

Par ailleurs, il est intéressant de souligner que Cone lie éthique et

ecclésiologie puisqu'il écrit que «la conduite chrétienne naît fondamentalement
d'une communauté d'opprimés en réponse à l'appel de Dieu.»55 L'éthique est

donc le fruit de la réflexion communautaire d'une Eglise qui se comprend
avant tout comme une communauté en lutte pour la libération des opprimés.
Son espace sera par conséquent celui des hommes, quelle que soit leur couleur,

qui deviennent noirs avec les opprimés, et cela à la suite de leur Seigneur. En

53 R. Alves, cité par B. CHENU, op. cit. p. 302.
54 J. H. CONE, ibid., p. 245.
55 J. H. CONE, ibid., p. 207.



JAMES H. CONE. THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 233

occupant cet espace des laissés-pour-compte, l'Eglise se définira christologi-
quement et anthropologiquement au travers de sa relation avec l'Opprimé (se.

le Christ) et par voie de conséquence avec les opprimés. En accentuant la
blackness du Christ, l'Eglise retrouve la positivité de sa particularité, et c'est
dans la même perspective qu'elle se doit d'être attentive aux revendications
des féministes qui tentent de se faire entendre en son sein. Dans un premier
temps, l'Eglise ne doit donc pas tenir un discours ecclésiologique universaliste,
car «tant que nous ferons semblant de l'avoir ou même de le viser, nous
retarderons encore l'heure où le conflit deviendra retrouvailles, et l'arrogance
de chacun contre chacun, l'amour de tous pour tous. Il faut entrer aujourd'hui
dans le deuil de l'universalité mensongère et dans la nuit des particularités
exclusives.»56 Appelée à être solidaire des opprimés, l'Eglise ne peut plus
(l'a-t-elle jamais pu?) être de tous les bords en même temps et parler au nom
de tous. Minoritaire dans un monde qu'elle ne contrôle pas, elle doit accepter
de répondre dignement à sa vocation, «annoncer la couleur». Pour Cone, cela
n'est possible que par une redécouverte de ses traditions, de ses «pères» qui
ont pour nom Richard Allen, James Warick, Henry MacNeal Turner, Adam
Clayton Powell et Martin Luther King. Un tel retour à ses racines est
absolument nécessaire si l'Eglise noire veut retrouver son identité, sa fierté, et le

courage d'être critique face au «Rêve américain».
Néanmoins, bien que contextuelles, l'Eglise et la théologie noires ne seront

pas régionales au sens où leur situation n'aurait aucune pertinence pour
d'autres Eglises et théologies dans des contextes différents. Selon Cone, l'insertion

et la particularité historiques noires ne doivent pas conduire à penser que
tout processus de libération se limite au conflit racial nord-américain, car il
concerne aussi les relations entre nations riches et pauvres dans le tiers monde.

Ainsi, par exemple, «les théologiens noirs doivent se demander: qu'y a-t-il
dans notre analyse particulière qui embrasse la recherche asiatique pour une
pleine humanité? Les théologiens asiatiques doivent se demander: qu'y a-t-il
dans la recherche asiatique pour une pleine humanité qui exprime une
solidarité avec la lutte des Noirs pour lajustice aux Etats-Unis?».57 L'Eglise et la

théologie noires sont donc amenées à emprunter un sentier parallèle, passant
d'abord par une insistance sur leur contexte de vie pour ensuite mieux
dialoguer avec le reste du monde dans une recherche commune de la libération
qu'offre le Christ.

56 H. MOTTU, art. cit., p. 33.
57 J. H. CONE, «A black American perspective on the Asian search for a full

humanity », trad, fr., p. 158. Reprise et développement de ces thèses concernant l'Eglise
in My soul looks back (p. 64-92 et 126-138), où Cone prône également un dialogue avec
le marxisme — cela suite à l'influence de son collègue Cornel West — qu'il refuse en tant
que dogme «qui réduit toute contradiction à une analyse de classe et ainsi ne reconnaît
pas dans le racisme le point de départ légitime d'un processus de libération» («Black
Theology and the Black Church», trad, fr., p. 22).



234 SERGE MOLLA

III. SA CONTRIBUTION

Du point de vue de l'histoire de la théologie contemporaine, l'apport de

Cone est important, car ses premières publications coïncident avec l'avènement

de la Black Theology. Dans un essai sur l'histoire religieuse noire, Henry
J. Young n'hésite pas à écrire que Cone «donna naissance à l'idée de théologie
noire aujourd'hui en Amérique, alors même qu'il serait le premier à reconnaître

que la théologie noire n'est pas nouvelle, car ses racines appartiennent à

la religion noire».58 Cone fut en effet l'un des premiers à formuler
systématiquement le concept de théologie noire et à élaborer ainsi toute une théologie
autour du thème de la libération. Il aura dès lors une grande influence sur ses

étudiants à l'Union Theological Seminary de New York, mais aussi — et cela

peut surprendre — sur deux théologiens blancs, Peter C. Hodgson et Frederick
Herzog qui reprit le concept de blackness et en développa le sens symbolique
dans son livre Liberation Theology^.

L'intérêt de la théologie de Cone réside, à notre avis, dans les nombreuses

questions que pose son interprétation de la révélation de Dieu en Jésus-Christ,
parmi lesquelles on peut mentionner les suivantes. Comment forger une
théologie de libération dont la légitimité ne se confonde pas avec son
utilitarisme? Comment insister sur la partialité de Dieu aux côtés des opprimés au
sein de l'histoire sans manquer de penser l'altérité divine qui seule permettrait
peut-être d'éviter le piège idéologique? Une critique acerbe du racisme ne

passe-t-elle pas aussi par une réinterprétation de Dieu comme créateur et du
monde en tant que création? Une telle théologie ne conduit-elle pas à une
vision manichéenne du monde? Ces questions nous ramènent toutes au concept

polysémique, et ambigu, de blackness qui fournit à Cone le moyen de

contextualiser sa théologie. Supprimer l'ambiguïté de ce concept signifierait
revenir soit à son sens physiologique, ce qui serait inacceptable, soit à son

acception symbolique, ce qui supprimerait du même coup son impact aux
Etats-Unis. Ce problème met en évidence chez Cone la portée de son langage

théologique qui situe et donne corps à toute son interprétation de la révélation.

C'est d'ailleurs cette particularisation qui la rend pertinente non seulement

au sein de sa propre tradition noire, mais aussi hors de son propre
contexte où elle pourra servir de modèle.

De plus, l'interprétation de la révélation proposée par Cone nous paraît

aujourd'hui caractéristique de la prise de conscience que font nombre de

peuples opprimés ayant rencontré l'Evangile et qui souligne plusieurs
éléments importants pour toute réflexion théologique. La théologie parle de

58 H. J. YOUNG, Major Black religious leaders since 1940, Nashville, Abington,
1979, p. 141. A noter que tout le chapitre XIII (p. 132-142) est consacré à Cone.

59 P. C. HODGSON, Children offreedom 1974) et New birth offreedom 1976), tous
deux publiés à Philadelphia chez Fortress; F. HERZOG, Liberation theology. New
York, Seabury, 1972.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 235

Dieu, mais aussi de l'homme. Elle veut être témoin d'une bonne nouvelle pour
les pauvres. Or, en tant que discours sur Dieu, ne court-elle pas le risque de

parler d'une bonne nouvelle, mais de ne pas en porter témoignage? C'est
l'apport décisifdes théologiens de libération que d'avoir rappelé qu'on ne peut
tenir un discours théologique sans prendre en compte la réalité où l'Eglise doit
s'incarner. Pendant longtemps, et souvent inconsciemment, la théologie s'est
faite la complice d'attitudes et de structures oppressives, racistes, sexistes,
conduisant à des prises de pouvoir économique, politique, et même
religieux60; elle alla parfois jusqu'à soutenir une politique de guerre, comme en
Allemagne en 1914 ou en 1934. Une telle trahison de l'Evangile ne pouvait que
conduire à des ruptures. Ce furent celles de Karl Barth et de tous ceux qui
signèrent la Confession de foi de Barmen. Aujourd'hui, les fronts se sont
déplacés, mais des voix prophétiques s'élèvent et incitent au discernement. Ce

sont celles par exemple de l'évêque Desmond Tutu et d'Allan Boesak en

Afrique du Sud, ce fut celle de Mgr Romero en Amérique latine. Ce sont les

voix de tous ces théologiens et théologiennes du tiers monde qui luttent parce
qu'ils croient qu'une religion bien approfondie conduit aux engagements
politiques et doit créer des conflits là où règne l'injustice61. La réflexion de

Cone est à cet égard exemplaire de cet essai d'élaborer une théologie en prise
directe sur un conflit, et cela en tentant de ne pas faire de la théologie pour le

peuple, mais avec lui. L'accent est donc mis sur la particularité, tant de

tradition que de situation, qui seule permet ensuite d'interroger (et de se laisser

interroger par) d'autres traditions. Les théologiens du tiers monde exigent leur
indépendance.

«Notre théologie ne pourrait être celle de K. Rahner, ni celle de Congar, ni celle
de Küng, mais elle devrait commencer à penser notre réalité quotidienne.»62

Pour eux, le passé ne peut être effacé, il est trop lourd; ils ne veulent pas
continuer à «subir» les théologies européennes, et surtout allemandes.

D'aucuns les accuseront d'être aveuglés par leurs propres projets, de sombrer
dans l'idéologie. Certes les risques sont grands et l'accentuation sur l'œuvre du
Christ ou sur les événements de l'Exode est à cet égard révélatrice. Toutefois, il
ne faudrait pas que les questions qu'ils posent à toutes les théologies occidentales

soient occultées. Si, pour Cone, il était par exemple essentiel de méditer
sur la souffrance noire, ne serait-il pas important de réfléchir sur les enjeux

60 A cet égard, ces paroles d'Africains citées par J. BALDWIN (La prochainefois, le

feu, Paris, NRF Gallimard, 1963, p. 50) sont terribles : « Quand l'homme blanc est arrivé
en Afrique, l'homme blanc avait la Bible et l'Africain avait la terre, mais maintenant,
c'est l'homme blanc qui, contre son gré et dans le sang se voit retirer la terre, tandis que
l'Africain en est encore à essayer de digérer ou de vomir la Bible.»

61 Mgr. Romero, cité par J. SOBRINO, «Profil d'une sainteté politique», in
Concilium 183(1983), p. 37.

62 E. Dussel, cité par R. WINLING, in La théologie contemporaine (1945-1980),

Paris, Le Centurion, 1983, p. 282.



236 SERGE MOLLA

éthiques de nos théologies européennes? Nos discours ne sont-ils pas souvent
encore faussement universalistes? En fait, «on ne peut comprendre ces
théologiens (se. de libération) si l'on n'entre pas dans le jeu d'une révision totale de

nos valeurs»63. C'est d'ailleurs en invitant le lecteur à un défi que Cone
concluait son ouvrage systématique God ofthe Oppressed, reprenant les vers
du poète Joseph Cotter:64

«Frères, venez, et allons vers notre Dieu
Et lorsque nous serons devant Lui, je dirai:
Seigneur, je ne hais pas, je suis haï.
Je ne fouette personne, je suis fouetté.
Je ne convoite aucune terre, mes terres sont convoitées.
Je ne méprise aucun peuple, mon peuple est méprisé.
Et (toi, homme blanc) que diras-tu?»

BIBLIOGRAPHIE

(portant jusqu'à fin 1983)

a) Livres

Black Theology and Black Power, New York, Seabury, 1969.

A Black Theology of Liberation, New York, Lippincott, 1970. Traduction française
a) des p. 17-28, in J. H. CONE, Théologie noire de la libération (Coll. S'ouvrir),
IDOC, France, 1977, 10 p. ; b) des p. 203-227, in Lumière et Vie 120 (1974), p. 50-
66.

The spirituals and the blues. An interpretation. New York, Seabury, 1972.
God of the Oppressed, New York, Seabury, 1975.
with G. S. WILMORE (eds), Black Theology. A documentary history 1966-1979,

Maryknoll, N. Y., Orbis, 1979 (étude critique in RThPh 1982/III, p. 277-283).
My soul looks back (Journeys in faith), Nashville, Abingdon, 1982.

b) Articles

«Christianity and Black Power», in Is Anybody Listening to Black America, C. E.

LINCOLN (ed.), New York, Seabury, 1968, p. 3-9.
«Black Theology: we were not created for humiliation», in Ladies Home Journal,

December 1969.

«Toward a Constructive Definition ofBlack Power» in Student World, vol. 62, n° 3-4,
1969, p. 314-333.

63 H. MOTTU, art. cit., p. 9.
64 J. Cotter, cité par J. H. CONE, God of the Oppressed, p. 246.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 237

« Black Consciousness and the Black Church : A Historical-Theological Interpretation »,
in Annals ofthe American Academy ofPolitical and Social Science, vol. 387, January
1970, p. 49-55 ; Frontier, vol. 13, June 1970, p. 82-90 ; Christianity and Crisis, Nov. 2
and 16, 1970, p. 244-250. Traduction française, in Lumière et Vie 120 (1974),
p. 31-40.

«Black Power, Black Theology and the Study of Theology and Ethics», in Theological
Education, vol. VI, n° 3, Spring 1970, p. 209-212.

«Christian Theology and the Afro-American Revolution», in Christianitv and Crisis,
vol. 30, June 8, 1970, p. 123-125.

«Toward a Black Theology», in Ebony, August 1970.
«Black Theology and Black Liberation», in Christian Century, vol. 87, September 16,

1970, p. 1084-1088.
«An Introduction to Black Theology», in Enquiry, March-May 1971, p. 51-80.
«Dialogue on Black Theology» (with William Hordern), in Christian Century, vol. 88,

September 15, 1971, p. 1079-1080.

«Power of the Enlightened», in Risk, vol. 7, n° 2, 1971, p. 48-51 (reprinted from
Theological Education, vol. VI, n° 3, Spring 1970, p. 209-212).

«Jesus and the Oppressed», in Concern, December 1971.
«Black Spirituals: a theological interpretation», in Theology Today, Vol. XXIX, n° 1,

April 1972, p. 54-69.

« La révolte des Noirs américains et la théologie de la libération » (interview avec Henry
Mottu), in Réforme, May 1972.

«The future and African Theology» (with Gayraud Wilmore), in Pro Veritate, January
15, 1972.

«Violence» (A response to J. M. Lochman), in Christianity and Crisis, vol. 32, n° 12,

July 10, 1972, p. 166s.

«Theological Reflections on Reconciliation», in Christianity and Crisis, vol. 32, n° 24,
January 22, 1973, p. 303-306.

«Black Theology on Revolution, Violence and Reconciliation», in Dialogue, vol. 12,

Spring 1973, p. 127-133.

«Black Theology», in Mission, April 1973.
«La teologia nera», in Rocca, Vol. XXXII, n° 10, 1973.

«The social context of theology: Freedom, History and Hope», in Journal of the
Interdenominational Theological Center, vol. 1, Fall 1973, p. 55-64; Risk, vol. 9,

n° 2, 1973, p. 13-24. Traduction française, in Parole et Société 81 (5-6), mars 1973,

p. 479-497.

«Negro Churches (in the United States)», in Encyclopaedia Britannica, 15th ed., 1974,

p. 936-942.
«White and Black», in The Other Side, May-June, 1974.

«Biblical revelation and social existence», in Interpretation, vol. XXVIII, n° 4, October
1974, p. 422-440.

«The Dialectic of Theology and Life or Speaking the Truth», in Union Seminary
Quarterly Review, vol. 29, n° 2, Winter 1974, p. 75-89.

«Black and African Theologies: A Consultation», in Christianity and Crisis, vol. 35,

March 3, 1975, p. 50-52.
«Who is Jesus Christ for Us Today?», in Christianity and Crisis, vol. 35, April 14, 1975,

p. 81-85.

«The Story Context ofBlack Theology», in Theology Todav, vol. 32, July 1975, p. 144-

150.
«Black Theology on Revolution, Violence and Reconciliation», «Black Theology and

Ideology : a response to my respondents», in Union Seminary Quarterly Review, vol.



238 SERGE MOLLA

XXXI. n° 1, Fall 1975, p. 5-14, p. 71 -86 (textes préalablement publiés en allemand,
in Evangelische Theologie 34/1).

«The Content and Method of Black Theology», in Journal of Religious Thought.
vol. 33, Fall-Winter, 1975, p. 90-103.

«Black is Different» (an interview), in The Witness, January 1976.

« Black Theology and The Black College Student», in Journal ofAfro-American Issues,
vol. 4, n° 3-4, Summer-Fall 1976, p. 420-431.

«God Our Father, Christ Our Redeemer, Man Our Brother: A Theological Interpre¬
tation of the A. M. F. Church», in Journal ofthe Interdenominational Theological
Center, vol. 4, n° 1, Fall, 1976.

«Een Zwart Perspectief op Amerika: Zwarte Theologie en het Tweede Eeuwfeest», in
Wending, October 1976.

«What does it mean to be saved?», in H. J. YOUNG (ed.), Preaching the Gospel,
Philadelphia, Fortress, 1976, p. 20-24.

« Black Theology and the Black Church : where do we go from here», in Cross Currents.
Summer 1977, p. 147-156. Traduction française, in La théologie noire américaine
(essais et recherches), Lyon, Profac, 1982, p. 15-24.

«Black Theology: Tears, Anguish and Salvation», in The Circuit Rider. May 1978,

p. 3-6.

«Sanctification, Liberation and black Worship», in Theology Today, Vol. XXV, n° 2,

July, 1978, p. 139-152.
«Glaube als Verpflichtung zum Kampf», in Evangelische Kommentare, August,

1978.
«Accusé Paul, levez-vous», in Lumière et Vie, tome XXVII, n° 139, Septembre-

Octobre 1978, p. 53-62.
«A Black American Perspective on the future of African Theology», in Africa Theo¬

logical Journal, vol. 7, n° 2, 1978, p. 9-19 (rééd. in K. APPIAH, S. TORRES, (eds),

African Theology en route. New York, Maryknoll, Orbis, 1979, p. 176-186).
Traduction française, in Le colloque d'Accra, Libération ou adaptation La théologie
africaine s'interroge, Paris, L'Harmattan, 1979, p. 211-223.

«La signification du ciel dans les negro-spirituals», in Concilium 143, 1979, p. 77-
91.

« Asian Theology today: searching for definitions», in Christian Century. May 23,1979,
p. 589-591.

«The New right, the irrelevant Left and the Black Church » (an interview-article), in The
Other Side, June 1979.

«Macedonian Call» (an interview), in New World Outlook, July-August, 1979.

«Black ecumenism and the liberation struggle», in Journal of the Interdenominational
Theological Center, vol. VII, n° 1, Fall 1979, p. 1-10.

«A critical response to Schubert Ogden's Faith and Freedom: toward a theology of
liberation», in Perkins Journal, 33, Fall 1979, p. 51-55.

«Capitalism means property over persons», in W. LEFEVER (ed.), Will capitalism
survive? A challenge by Paul Johnson with twelve responses, Washington, D.C.,
Ethics & Public Policy Center, 1979.

Trois introductions (aux rapports que la Black Theology entretient avec les théologiens
blancs, les femmes noires et les théologies du tiers monde) et quatre articles inédits
sont publiés in Black Theology. A Documentary history 1966-1979. New York,
Orbis, 1979. Ces quatre articles ont pour titre, respectivement: «New roles in the

ministry. A theological appraisal.», p. 389-397; «Evangelization and politics. A
black perspective», p. 531-542; «Asia's struggle. For a full humanity. Toward a

relevant theology» (An Asian theological conference), p. 593-608; «Epilogue. An
interpretation of the debate among black theologians», p. 609-623.



JAMES H. CONE, THÉOLOGIEN NOIR AMÉRICAIN 239

«A Black American looks at African Theology», in Worldview, December 1979, p.36-
39; reprinted in K. APPIAH-KUBI, S. TORRES (eds), African Theology en route,
Maryknoll, N. Y., Orbis, 1979.

«What is Christian Theology?», in V. HAYES (ed.), Toward Theology in an Australian
Context, A.A.S.R. Publication, 1979; Caribbean Journal ofReligious Studies, Vol. 3,
Spring 1980, p. 1-12.

«The Black Church and Marxism: what do they have to say to each other?» An
occasional paper from The Institute for Democratic Socialism, April, 1980.

«A Black American perspective on the Asian search for a full humanity», in
V. FABELLA (ed.), Asia's struggleforfull humanity, Maryknoll, NY., Orbis, 1980,
p. 177-190. Traduction française in Dieu en Asie. Chrétiens et théologiens du tiers
monde, Paris, Karthala, 1982, p. 147-161.

«The Gospel and the liberation of the poor», in Christian Century, February 18, 1981,

p. 162-166.
«Le sens de Dieu dans les negro-spirituals», in Concilium 163, 1981, p. 87-92.
«Christian Faith and Political Praxis», in Bulletin of African Theology, vol. 2, n° 4,

July-December 1980, reprint B. MAHAN, L.-D. RICHESIN (eds), The challenge of
liberation theology. New York, Orbis, 1981, p. 52-64.

«Left strategies must deal with racism», in Witness, vol. 64, n° 1, January, 1981.
«One Lord», in J. HALE (ed.), Proceedings of the 14th World Methodist Conference,

World Methodist Council, July 21-28, 1981.
«From Geneva to Säo Paulo» a dialogue between Black Theology and Latin American

Liberation Theology», in S. TORRES, J. EAGLESON, eds, The Challenge ofBasic
Christian Communities, New York, Maryknoll, Orbis, 1981.

«La relación entra el evangelio y luchas de los Pobres», in Paginas, n° 42, December
1981.

«A Black perspective on America», in J. L. GONZALEZ (ed.), Proclaiming the
Acceptable Year. Sermons from the perspective of Liberation Theology, Valley
Forge, Judson Press, 1982, p. 84-95.

«International Versus National Oppression», in C. WEST, C. GUIDOTE, M. COA-
KLEY (eds), Theology in the Americas. Detroit II Conference Papers (Third World
Studies), Maryknoll, NY., Orbis, 1982, p. 39-43.

«Intervista con James Cone», in Testimonianze, April 1982.

«Liberation, Black Theology, and the Church» (an interview-article), in Radix,
September-October, 1982.

« Martin Luther King : la source de son courage face à la mort », in Concilium 183, 1983,

p. 125-134.
«Reflection from the perspective of U. S. Blacks: Black Theology and the Third World

Theology», in V. FABELLA, S. TORRES (eds), Irruption of the Third World.

Challenge to Theology, New York, Maryknoll, Orbis, 1983, p. 235-245.
«What is the Church?», in Bulletin ofAfrican Theology, January-June, 1983.

«Black Theology», in A. RICHARDSON, J. BOWDEN (eds), The Westminster dic¬

tionary of Christian Theology, Philadelphia, Westminster Press, 1983, p. 72-75.

«Preface», in the Commission on Theological Concerns of the Christian Conference of
Asia, Minjung Theology: People as the subjects ofhistory, Maryknoll, NY., Orbis,
1983.

«Martin Luther King, Jr., Black Theology - Black Church», in Theology Today,
vol. XL. n° 4, January 1984, p. 409-420.


	James H. Cone, théologien noir américain

