Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 3

Artikel: La théologie pratique en tant que théorie
Autor: Dubied, Pierre-Luigi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), p. 189-200

LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE
THEORIE*

Pi1ERRE-LUIGI DUBIED

Une perception immeédiate et naive de la liturgie, du culte et de la pratique
des sacrements, donne le sentiment d’une faille ou d’un décalage dans le cours
de la banalité quotidienne. Cette faille ou ce décalage sont souvent dénoncés
de nos jours comme reflétant une insupportable abstraction de ce type de
langage par rapport a I’état des choses qui cadre la vie commune. Mais, a
'inverse, les tentatives faites pour combler cette faille ou ce décalage par un
aménagement des textes et des gestes vers une plus grande «simplicité» pro-
voquent souvent un malaise, comme si le décalage était pourtant nécessaire et
la faille inévitable, et comme si les vrais problémes liturgiques étaient ailleurs.
Ces tentatives aboutissent généralement a une platitude tout a fait commune
et ordinaire; les liturgies prétendues plus « populaires» ne disent plus rien et
manifestent ainsi, avant tout, leur propre inutilité. Pourquoi, dés lors, ne pas
réduire le culte a la prédication? Nous pressentons pourtant qu’une telle
solution serait injuste et que le culte chrétien ne saurait se réduire au discours
direct de la prédication. Il est nécessaire et constitutif du culte dans son
ensemble que la liturgie soit en retrait de la vie pratique immédiate. Cette
faille, ce décalage, plus ou moins bien exprimés, plus ou moins clairs et
proprement avoués, ne nous rappellent-ils pas que I’état des choses n’est pas
toute la réalité, méme si c’est bien en lui que se configure et se joue notre
réalité!? Par son incongruité méme — qui n’exclut pas la beauté, au contraire,
mais il y a beaucoup a faire dans ce domaine — la liturgie doit étre congue
comme le rappel de la réalité et comme la protestation a I’égard de toute
réduction de celle-ci 4 la banalité quotidienne. Et en tant que telle, par office de
contexte, elle confére a la prédication une autre qualité que celle d’un discours
paraphrasant I’état des choses.

* Texte de la legon inaugurale prononcée par ’auteur le 6 mai 1983 4 I’Université de
Neuchatel.

I Je n’ai pas lintention d’opposer systématiquement et durement «l'état des
choses», «le cours des choses», «la vie immédiate et pratique» ou «la banalité quo-
tidienne» a la réalité. Je répéterai plus loin qu’on abuse de «1’état des choses» lorsqu’on
renonce a I'interroger, lorsqu’on prétend qu’il constitue la totalité et la réalité par simple
addition, suture ou accumulation de ses aspects, donc par un arrangement qui voudrait
en éluder les difficultés.



190 PIERRE-LUIGI DUBIED

1. La réalité et le cours des choses

Par le biais de la liturgie dont elle a a s’occuper, la TP (théologie pratique) se
trouve donc confrontée a une distinction de ce que j’appelle le cours des choses
ou la vie immeédiate et pratique et de la réalité, et au probléme de leur réci-
procité. Ce cours des choses renvoie d’ailleurs au-dela de lui-méme: il est une
vision du monde élémentaire chargée de permettre le déroulement de la vie
quotidienne, un arrangement des divers aspects de ’'expérience commune qui
facilite la continuation de la vie. Dans notre effort de tous les jours pour
assurer notre présence dans le monde, nous assemblons les parts de nos
expériences, les faits et les valeurs par des sutures plus ou moins bien réussies,
étant donnée la diversité des matiéres. Nous obtenons ainsi une surface plus
ou moins cohérente, plus ou moins lisse, qui favorise ou entrave nos ¢volu-
tions. Mais des failles et des décalages apparaissent sans cesse dans cet état des
choses: la banalité quotidienne est aussi 1’occasion d’angoisses; I’état des
choses peut apparaitre comme un chaos ou comme une prison: il est alors la
patrie du désespoir et il fait appel a un au-dela que je nomme réalité2. Cet
au-dela de la vie immédiate et pratique n’est pas a comprendre nécessaire-
ment comme un fondement absolu ou comme une utopie.

La réalité marque simplement que I’état des choses ne se suffit pas a
lui-méme, qu’il demeure ouvert; cette réalité est donc en rapport étroit avec

2 Siladistinction que je propose ici est souvent reconnue, le rapport entre «I’état des
choses» et la réalité est diversement exposé et jugé. P. WATZLAWICK, La Réalité de la
réalité, Paris, 1978, pp. 137s et passim, sépare la réalité du premier ordre (« propriétés
purement physiques, objectivement sensibles des choses» p. 137) et la réalité du second
ordre fondée sur la communication, qui est purement subjective et qui ne peut s’attri-
buer aucune des qualités du réel (p. 138). Il oppose donc ces deux réalités et s’interdit
cependant de les penser dialectiquement: ce qui ’oblige 4 un scepticisme démystifica-
teur a I’égard de la réalité du deuxiéme ordre, qui contredit ses affirmations originaires:
cf. P. WATZLAWICK, J. H. BEAVIN, D. D. JACKSON, Une logique de la communication,
Paris, 1972 (en particulier, voir la «Conclusion»). J.-B. GRIZE, Vers une Logique du
quotidien, in De la Logique a l'argumentation, Genéve-Paris, 1982, montre que la
pensée naturelle ou spontanée ne travaille pas avec «(...) une collection réellement
atomique de data (...)», mais avec un systéme qui implique déja une organisation, des
liaisons et un certain degré de complexité (p. 96). CH. PERELMAN, Le Réel commun et le
réel philosophique, in Le Champ de I'argumentation, Bruxelles, 1970, établit que le «réel
communy» est déja I'objet d’un accord sur des faits et des valeurs; la philosophie
accroche aux difficultés dans lesquelles se débat la pensée commune et propose un
systéme capable de les résoudre (pp. 262-264). Ce que j’appelle ici «I’état des choses»
correspond assez bien a ce que PERELMAN appelle le «réel commun» qui est toujours
déja déterminé d’une certaine maniére, donc toujours déja lié a ce que WATZLAWICK
appelle la «réalité du deuxiéme ordre». Ce qui me parait devoir différencier cette
élaboration commune du concept de réalité, c’est le caractére non-sommatif de la

totalisation du réel que la réalité opére, c’est le refus des arrangements non-critiques,
coutumiers de ’opinion commune.



LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE THEORIE 191

notre banalité quotidienne 3. Théologiquement on prétendra que la faille ou le
décalage ainsi que la réciprocité entre la réalité et le cours des choses appa-
raissent avec acuité dans I’événement de la croix. La TP est une discipline
intellectuelle ancrée, bien évidemment, dans la vie pratique et qui examine
celle-ci en référence au témoignage de la croix. Dans cette perspective, elle
critique d’abord les tentatives de fermeture de la banalité quotidienne sur
elle-méme, ses impulsions a I’autosatisfaction, ses fascinations désespérées;
elle rappelle I’existence et la nécessité de la faille et du décalage, dont le cours
des choses lui-méme, dans ses contradictions et ses convulsions, n’est pas
venu a bout. Elle affirme que la réalité n’est ni la somme des aspects du
quotidien, de quelque ordre qu’ils soient, ni I’'arrangement des diverses par-
celles dont on a coutume de dire qu’elles composent la mosaique de ce quo-
tidien 4.

2. Théologie et théologie pratique

Et dans son champ, la TP rencontre tout d’abord cette parcelle du réel
qu’est le discours théologique, ses disciplines sceurs en Faculté. Si elle tient a
reconnaitre a chacune son autonomie, elle ne peut se satisfaire de les voir
simplement comme des fragments aménagés administrativement en unite
dans la Faculté de théologie, elle-méme constituant une fraction a c6té des
autres Facultés de I’'Université, a c6té de I’Eglise et de la société, etc... Ce n’est
pas 'accumulation des recherches savantes qui constitue /a théologie?, ni le

3 L’opinion commune ou la pensée spontanée reconnaissent elles-mémes cette dis-
tinction puisqu’il leur arrive souvent de s'exprimer en opposant aux faits et aux appa-
rences un «mais en réalité...». Cela ne veut pas dire que les faits sont niés ou que les
apparences sont toujours trompeuses; cela signifie qu'on est en demeure de les lire dans

une perspective qui permette d’en rendre compte valablement, et non de les juxtaposer
trivialement.

* «(...) ce n’est pas dans des aménagements de la réalité que I'on peut trouver la
région de la vérité, de la liberté et de la satisfaction, (...)», M. HORKHEIMER, Sur le
Probléme de la vérité, in Théorie Critique, Paris, 1978, p. 180 (HORKHEIMER paraphrase
HEGEL). L’¢laboration rudimentaire de la pensée commune pourrait aussi étre définie
comme la «(...) confortable image d’une réalité simple et cohérente», WATZLAWICK, La

Réalité de la réalité, p. 213, ou comme l’illusion du concret dés qu’il se referme sur
lui-méme.

* E. JONGEL, Das Verhdltnis der theologischen Disziplinen untereinander, in Unter-
wegs zur Sache, Miinchen, 1972 (1967), situe la question de I'unité de la théologie au
ceeur de sa réflexion (p. 34), et y répond en définissant la théologie comme une «scientia
eminens practica» essentiellement (p. 40). Cf. la critique de G. OTTO, Praktische Theo-
logie als kritische Theorie religiés vermittelter Praxis in der Gesellschafi, in Praktisch
theologisches Handbuch, herausgegeben von G. OTTO, Stuttgart, ..., 1975, p. 10, qui
reproche a JUNGEL de trop distribuer a priori les tiches des différentes disciplines de la
théologie. Avec OTTO, je ne crois pas possible de réaliser a priori la structure architec-
turale idéale de la théologie dans ses diverses disciplines. Je préfére montrer ici com-

m(?n.t la TP entre en rapport avec ses disciplines sceurs en théologie sur des questions
precises et actuelles.



192 PIERRE-LUIGI DUBIED

stock de leurs résultats qui fait la réalité théologique. La TP rappelle que si
I’entreprise théologique veut avoir un sens, elle ne le trouvera que dans son
rapport au cours commun des choses et des hommes, dont ses producteurs
sont les premiers participants. Ici déja, la faille et le décalage entre la vie
immeédiate et pratique et la réalité nous interdisent de nous contenter de I’état
des choses. Si, actuellement, les rapports de la théologie avec le public sont
distendus, une conception parcellaire des disciplines théologiques ne pourra
que renforcer cet état de fait, durcir les conflits ou fortifier I'indifférence et le
mépris réciproques. On nous dira que ces rapports ont tendance a se corriger
aujourd’hui du fait que la formation des laics essaie de jeter des ponts: mais
ces ponts sont souvent construits entre le public intéressé et ces parcelles de la
théologie et non entre le public et /a théologie. Et cela parce que régne de part et
d’autre une méfiance angoissée. Du c6té du public on a peur que la théologie
vienne jeter la confusion et le désarroi dans les convictions de la foi, comme si
la foi, par sa nature méme, n’était pas condamnée a une perpétuelle et cou-
rageuse remise en question, ne serait-ce qu’au travers du cours quotidien de la
vie. Du c6té des professeurs, on réagit symétriquement par la peur d’étre
accusé de détruire la foi par abstraction ou par critique, comme Si par avance
la science était destinée a saper a tout coup la foi. Or il devrait étre bien clair
que ces choses-1a ne se déterminent a priori ni dans un sens ni dans I'autre: il
conviendrait que de part et d’autre on ait le courage d’examiner I’étendue des
périls et de prendre le risque de les affronter. Or cela ne pourra se faire que
dans la rencontre de cette vie pratique qui fait notre ordinaire de théologien ou
de laic. La théologie se trouve donc devant la tache de devoir absolument
convaincre le public, et le public chrétien en particulier, qu’elle est en mesure
d’affronter le choc du cours des choses, de cette vie immédiate et pratique qui
nous fait probléme. On voit que la situation paradoxale de /a théologie a des
conséquences tres théologiques et trés pratiques, dont il faut se soucier. La TP
est bien placée au cceur des épreuves actuelles, pour les organiser théologi-
quement et techniquement, et en évaluer les résultats.

2.1. L’épreuve de vérité

L’exégése ne peut pas se contenter d’étre la discipline dans laquelle des
hommes hautement spécialisés décortiquent des textes anciens, sans que cela
ait aucune conséquence autre que celle de fournir des ouvrages parfois mons-
trueux et ennuyeux méme pour des professionnels. Par son travail méticuleux
et admirable d’abnégation, ’exégése nous rappelle aussi et surtout que, par
exemple, I'illusion commune qui tend a confondre par commodité le vrai et
’exact est non seulement dangereuse mais aussi inapplicable aux textes
anciens du genre de ceux de I’AT ou du NT. Le travail de I’exégése fait bouger
ces textes sous nos yeux et elle nous interdit par la de les figer soit comme une
encyclopédie du savoir religieux de la Vérité, établi une fois pour toutes a des
dates incertaines, soit comme une manifestation ultime de la mystification



LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE THEORIE 193

religieuse. A l'aide de I'exégeése, la TP se donne pour tiche de réfuter ces
terribles simplifications habituelles qui visent soit a asseoir par décret le crédit
absolu qu’il faudrait reconnaitre aux textes, soit a les discréditer globalement
et totalement. Elle se refuse a restreindre cette question a 1’état des choses
communément admis; elle veut laisser sa chance a la réalité.

Elle considére que se joue ici ce qu’on pourrait appeler une épreuve de vérité
qui est I’épreuve de la force de Vérité de la foi chrétienne, qui ne peut pas étre
sans impact pour la vie immédiate et pratique des hommes. Si, comme je le
crois, la Vérité ne peut pas étre constituée de la somme des vérités parcellaires
qui font I’état des choses, il n’en demeure pas moins que la Vérité ne peut pas
étre totalement indépendante d’elles, sous peine de perdre tout contact avec la
banalité quotidienne, donc tout intérét. La Vérité doit étre cette force qui a la
fois éclaire I’état des choses et le révéle pour ce qu’il est et permet de s’y guider
sans s’y perdre, en le transformant. Les textes anciens de I’Ecriture qui font
partie de notre histoire commune doivent manifester leur force de Vérité pour
les hommes d’ici et de maintenant. Et celle-ci sera proportionnelle, non pas a
leur prétendue exactitude, mais a leur capacité de nous renvoyer de la vie
immédiate et pratique ol nous sommes, a cette réalité qui nous échappe
toujours et que nous sommes tentés d’oublier pour notre malheur général.

Pour préciser les données de I’épreuve de Vérité telle qu’elle s’impose a
nous aujourd’hui a travers le secteur des recherches exégétiques, je m’arréte au
probléme posé par 'opposition fiction-histoire. Pour la pensée spontanée
comme pour une certaine pensée scientifique, un texte est soit historique dans
le sens ou il rend compte d’événements advenus, soit fictif. Or 'exégése nous
apprend que cette opposition n’appartient pas aux catégories de pensée des
auteurs anciens. Il est certes possible de cas en cas de reconstituer a partir des
textes des chaines d’événements advenus: mais une telle procédure ne rend
pas justice a I’intention de la plupart des textes anciens et ne peut pas prétendre
en avoir epuisé la volonté. Pour tenter de rendre pleine justice aux textes et
ainsi mesurer leur force, la TP a pour tiche de les transcrire de sorte qu'ils
échappent 4 la fatalité d’un jugement simpliste: traduits sans trahison de leur
intention originaire, sont-ils capables de ramener des destinataires contem-
porains de leur vie immédiate et pratique a la réalité? Si ce n’est pas le cas, ou
si une telle transcription n’est pas possible, la TP devra prononcer a ses yeux
I'inanité des textes anciens ou de certains d’entre eux. Dans cette épreuve de
Vérité, la TP, critique de la théologie, se fait aussi critique de I'état des choses

lorsqu’on prétend y réduire la réalité: et ce faisant, elle se soumet elle-méme a
I’épreuve.

2.2 L’épreuve de justice

Cette premiére épreuve en couple d’autres qui permettent a chaque fois a la
TP de se critiquer elle-méme en soumettant la théologie et I’état général des
choses a I’examen.



194 PIERRE-LUIGI DUBIED

Par le passé, la TP a pu étre considérée comme la discipline-reine de la
théologie, chargée en particulier d’établir les normes d’un sain gouvernement
de I’Eglise . Cette conception me parait caduque en fait et en principe. La TP
n’est pas I’entonnoir obligé pour les résultats des autres disciplines théologi-
ques (auxquelles il conviendrait d’ajouter les sciences humaines qui en
seraient les «béquilles») en vue de la pratique ecclésiastique, ou leur mentor
chargé de leur fournir a la fois les objectifs et les limites”.

La TP a tout intérét a préserver I'autonomie des autres disciplines et de
I’Eglise, et a apprendre a dialoguer avec elles de son point de vue et sur ce qui
fait leur objet: les exigences du dialogue lui éviteront de se laisser engloutir a
I’endroit de son ancrage dans la vie immédiate et pratique et de devenir
seulement technicienne. Elle ne doit pas prétendre non plus au gouvernement
de I’Eglise®, lui infligeant des recettes dont elle n’assumerait de toutes
maniéres pas la responsabilité d’application.

6 On sait que F. SCHLEIERMACHER est a |’origine de cette conception: Kurze Dar-
stellung des theologischen Studiums zum Behuf einleitender Vorlesungen, kritische
Ausgabe von H. ScHoLz, Hildesheim, 1961. Cf. § 31 (plus précisément le texte de la 1™
édition, p. 13, note 2) et les §§ 257ss, pp. 99ss. E. JUNGEL, op. cit. p. 44 fait remarquer que
le principe constitutif de la théologie en tant que science n’est pas le « Kirchenregiment»
comme tel, mais la relation a celui-ci: « Ce n’est pas le devenir-pratique mais le pouvoir-
devenir-pratique qui est le fondement réel de la théologie en tant que science.» Cela ne
change rien au fait que la TP sera essentiellement déterminée par la comme une dis-
cipline technique : cf. JONGEL, ibid. p. 45. Cette détermination n’est pas recommandable
parce que trop restrictive et attachée a une théorie architecturale a priori des disciplines
de la théologie. G. EBELING, Studium der Theologie. Eine enzyklopddische Orientierung,
Tiibingen, 1975, p. 124, soutient que le champ de problémes de la TP «(...) s’étend de
questions théologiques de principe jusqu’a des questions de détails de praticabilité
technique». La TP balaie bien le champ entier de la théologie, de son point d’ancrage
dans le présent et dans le cours des choses.

7 La TP ne peut pas étre congue comme la somme des résultats des autres disci-
plines. JUNGEL, op. cit. p. 56, thése 2.11 la déclare non pas somme mais « pointe» de la
théologie. Elle est bien une pointe de la théologie, mais pas la seule; elle est sa pointe
pratique et c’est tout.

De méme, il ne faut pas penser la TP comme la somme des taches particuliéres dont elle
est chargée: elle entre dans ses taches en effectuant la navette entre les questions nées de

I’état des choses présent et I'appel de la réalité, en traversant en particulier les secteurs de
ses disciplines sceurs.

8 Les difficultés de la position de SCHLEIERMACHER pour nous aujourd’hui tiennent
beaucoup au fait que tout y est centré sur I’Eglise. Méme si cette derniére n’évoque pas
d’abord un appareil bureaucratique (cf. J. HENKYS, Die praktische Theologie (Einfiih-
rung), in Handbuch der praktischen Theologie, bearbeitet von H. AMMER, etc..., Erster
Band, Berlin, 1975, p. 31), il se trouve que le « Kirchendienst» et le « Kirchenregiment»
recouvrent parfaitement I'institution de I’Eglise évangélique de SCHLEIERMACHER (0p.
cit. p. 131, § 338). Une pareille perspective est intenable aujourd’hui et la TP se doit
d’étre attentive a toute communication de I’Evangile dont I'Eglise et les Eglises n’ont pas
le monopole.

S’il existe bien une solidarité forte entre Eglise et théologie (cf. O. HAENDLER, Grundriss
der praktischen Theologie, Berlin, 1957, p. 14), la métaphore de I’Eglise «organe dans



LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE THEORIE 195

Elle s’occupe certes des besoins de I’Eglise agissante, étant entendu que si
I’Eglise est cette institution officiellement attachée au devoir de proclamation
de la Parole de Dieu, elle n’en a cependant pas le monopole.

En nos temps de chrétienté attardée et évanescente, la TP peut et doit aider
I’Eglise qui se considere elle-méme frileusement, se mesure, se compte et se
partage entre une conscience en voie de devenir malheureuse et une cons-
cience exaltée par son propre mal, a reconnaitre qu’elle appartient a I’état des
choses de ce monde, sans que pour autant elle ait a se résigner a lui. Il faut, pour
son plus grand bien, que I’Eglise apprenne a renoncer a se justifier de sa propre
utopie et a s’accepter telle qu’elle est. Son passé fait ce qu’elle est et elle ne peut
pas abolir la moiti¢ sombre de son histoire. L historien de [’Eglise, dans ses
recherches impartiales, établit en effet entre autres choses que ce qui précéde
I’Eglise d’aujourd’hui n’est pas seulement sa référence a I’Ecriture ou a la
Révélation, mais aussi I’histoire trés concréte des souffrances, qu’avec la
complicité réguliére de la théologie, elle a infligées et s’est infligées. Je ne pense
pasicia la souffrance inévitablement liée au vrai scandale que par son mandat
elle ne pouvait manquer d’apporter, a cause du choc du paradoxe et de sa
critique de I’homme et du monde. Je pense a cette histoire des iniquités et du
mensonge, a I’histoire de I'intolérance et de I'oppression a laquelle elle a
concouru largement®. L’historien de I’Eglise lit aussi dans le passé les noms
des hérétiques condamnés et parfois exécutés, des exclus, des persécutés, de
tous ceux qu’on a terrorisés au nom du pouvoir divin ou de la morale.

L’historien nous en restitue la liste, en y laissant une large place blanche
pour tous les anonymes: et cette liste accompagne la haute tradition spiri-
tuelle. L’Eglise est d’autant moins acquittée de cet aspect de son histoire
qu’elle I’a forgé en présence et sous les auspices de la vénérable tradition dont
elle se voulait dépositaire et garante. Nous savons bien que c’est au nom de
Dieu que jusqu’a nos jours on a persécuté et asservi avec le pouvoir des
Eglises, quand et ou celles-ci disposaient d’un pouvoir suffisant. Et il n’est pas
certain du tout que la quasi-disparition de ce pouvoir-la ait été I’effet d’une

I'organisme» du monde ou de ’humanité (ibid. p. 11) parait bien ambigué: « Une Eglise
ouverte peut-elle avoir encore des frontiéres?» (HENKYS, op. cit., p. 34). S'il faut
reconnaitre des «organes», on les trouvera dans les institutions.

Mais la communication de la Parole de Dieu en transgresse les frontiéres et la théologie,
particuliérement la TP sont, attachées au quotidien de leur Eglise particuliére, en
observation de toute communication de la Parole de Dieu. Cet accent reporté sur la
communication de la Parole, avec tout ce que nous pouvons apprendre a ce propos des
sciences humaines, permettra a une branche de la TP tombée en désuétude de retrouver
une nouvelle jeunesse: la cybernétique aura pour tiche d’élaborer les régles de la com-
munication évangélique et de nous apprendre a les observer (cf. la note 21).

? «Les opprimés disent Christ et depuis toujours signifient par 1a une existence digne

de 'homme» (M. HORKHEIMER, Montaigne et la fonction du scepticisme, in op. cit.,
p. 283. 1l leur a fallu parfois dire Christ contre I'Eglise qui prétendait I'annoncer.



196 PIERRE-LUIGI DUBIED

conversion de I’Eglise repentie et alourdie de sa propre tristesse: nous savons
qu’elle est pour I'essentiel I'effet d’une sécularisation forcée. Pas plus
gu’aucune tradition humaine, la tradition de I’Eglise n’est donc innocente de
crimes et de perversions. Les circonstances font qu’a cet endroit I’Eglise se
trouve soumise a une épreuve de justice que la TP peut délimiter comme suit:
I’Eglise est-elle préte a s’accepter telle qu’elle est et a se purger elle-méme de
toute tentation totalitaire de capture de Dieu et des hommes ainsi que de tout
illuminisme? Selon son propre aveu, elle ne se référe pas essentiellement a
elle-méme, elle ne se justifie pas elle-méme: elle regoit la force de s’accepter
humblement, sobrement et lucidement elle-méme. Elle peut s’autoriser du
pardon qu’elle dit recevoir pour accepter de prendre tous les risques de la
justice humaine la plus élémentaire, autant dans son action intérieure qu’exté-
rieure '°. L’Eglise est en demeure de montrer qu’elle est capable de commu-
niquer sans excommunier de quelque maniére que ce soit: elle est condamnée
a I'ouverture. Et a cette épreuve de justice pour I’Eglise, la TP démontrera sa
propre impuissance si elle ne parvient pas a infléchir la communication
chrétienne dans ce sens.

2.3. L’épreuve de liberté

Et tout aussitot, la TP, sur ce méme terrain, voit s’offrir ’occasion d’une
autre épreuve rendue nécessaire par tous les soupgons émis et accumulés a
I’endroit de I’existence chrétienne depuis deux siécles au moins, soit depuis le
début de la sécularisation. On I’appellera I'épreuve de liberté qui vérifiera a son
tour les deux précédentes: I’existence chrétienne est-elle possible sans un
éclatement de ’homme en double-pensée ou double-vie, sans I’exploitation
pathologique d’une structure schizoide?!! Si I’Eglise accepte d’entrer dans
I’épreuve de justice, elle renonce évidemment a tout autoritarisme et elle
accorde aux croyants une pleine autonomie pour réagir a la parole qu’elle
proclame '2. Elle voit dés lors son role comme celui d’'un aménagement de la

10 Selon HORKHEIMER, La Théorie critique hier et aujourd hui, in op. cit., p. 360s, la
derniére chance qui reste aux théologies et aux confessions serait de porter la nostalgie et
la vraie tristesse du passé effroyable de ’humanité, rappelant I'inacceptable mais
nécessaire finitude de I’homme. Si, a mon avis, la théologie ne peut en rester a cela, il
n’en demeure pas moins qu'aujourd’hui cette nostalgie, cette tristesse et ce doute
demeurent des moments nécessaires de toute théologie, ne serait-ce qu’en vertu de son
propre passé et de celui des Eglises.

' L’affirmation chrétienne centrale (le «langage de la croix» I Cor 1, 18) étant
paradoxale, il est bien évident qu’elle rebondit sur les difficultés du vécu quotidien et les
problématise encore davantage, insinuant la une souffrance intense. Mais cette souf-
france ne se réduit pas dans un éclatement schizophrénique elle appelle a une prise en
charge du quotidien, dans un refus de résignation a lui.

12 «Dans I’Evangile est proclamée la liberté chrétienne que chacun doit posséder et
exercer. Ce n’est pas une réalité exclusivement intérieure, déja pour la raison que la
liberté de conscience n’est pas compatible avec n’importe quelle forme d’Etat et de
soci¢té», M. HORKHEIMER, Montaigne (...), op. cit., p. 306.



LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE THEORIE 197

communication chrétienne dans le monde,!? celui d’'une responsabilité de
dialogue entre les hommes, leur vie immédiate et pratique et la réalité, celui de
proposer des nourritures pour la vie spirituelle des hommes. Il s’ensuit que
I’Eglise ne peut pas vouloir par tous les moyens protéger le croyant des ques-
tions et attaques: c’est au croyant de se confronter au devoir de son propre
devenir et d’y vérifier lui-méme sa liberté.

La théologie systématique, aiguillonnée par la proclamation paradoxale,
dit ce que peut penser le croyant aujourd’hui en référence a ’Evangile et en
dialogue avec les questions et objections surgies de la vie pratique et immé-
diate ou des élaborations intellectuelles de ces questions dans la pensée phi-
losophique. Une attention particuliére doit étre réservée a celles qui le disent
aliéné. La théologie systématique a I'impératif difficile et risqué de penser
jusqu’au bout les conséquences de I'incarnation aujourd’hui, entre autres
taches: et elle ne peut pas procéder a des immunisations contre les pensées
adverses sans se discréditer elle-méme derechef. La TP lui demande donc de
définir sans dogmatisme les conditions de possibilité de la pensée croyante
dans le monde aujourd’hui, sans esquive des problémes dans une tactique de
retrait ou dans une stratégie qui viserait a échapper intellectuellement a I'état
des choses lorsqu’il ne lui convient pas. Ensuite la TP peut indiquer les lieux
privilégiés ou le choc de I'existence avec le cours des choses manifestera le
pouvoir ou I’'impuissance de la foi. Si le chrétien est devant Dieu un homme
libéré, il doit étre en mesure d’assumer la banalité quotidienne lucidement !4:
cela ne veut pas dire qu’il doit s’y soumettre ou s’y résigner par une totale
adaptation, mais qu’il doit se montrer capable d’entrer en débat avec elle et de
participer a sa transformation. La dialectique de la liberté chrétienne n’est pas
un pur jeu de I'esprit théologique ou alors elle est a dénoncer comme une
illusion ruineuse. Le croyant doit accepter les risques de remise en cause de sa
liberté par I’entétement du cours des choses qui peut la ramener au devoir de
rendre compte d’elle-méme et de sa pertinence. Une des épreuves trés con-
créte de la liberté du chrétien pourrait étre, par exemple, qu'il accepte le
dialogue entre la théologie et le public, aux conditions d’un vrai dialogue et en
renongant d’avance aux protestations de la vertu outragée. La TP joue bien
entendu son existence dans sa capacité a susciter et a former ce dialogue.

13 La communication chrétienne se donnant dans le flux des messages humains, il
est évident que la TP doit entrer en dialogue avec la culture, au premier chef avec la
philosophie et la littérature.

14 Cest 1a le sens que M. LUTHER donne a la liberté chrétienne dans les deux théses
de départ de son traité : « Le chrétien est 'homme le plus libre ; maitre de toutes choses, il
n’est assujetti a personne. L’homme chrétien est en toutes choses le plus serviable des
serviteurs: il est assujetti a tous.» L Epitre luthérienne a Léon X Souverain Pontife, Le
Traité de la liberté chrétienne, in (Euvres, tome 11, Geneve, 1966, p. 275.



198 PIERRE-LUIGI DUBIED

3. La théologie pratique

Comme on le voit, la TP organise des hypotheses de travail théologique et
technique pour ces différentes épreuves et elle se donne les moyens d’en
controdler les jeux de langage!s. Ce faisant elle entre inévitablement en con-
troverse avec la pensée spontanée autant qu’avec ses élaborations intellec-
tuelles dans la philosophie et la littérature; elle prétend, elle aussi, se pro-
noncer sur les questions de la vie immeédiate et pratique, jeter une lumiére
décisive sur I’état des choses et sur le cours du monde. On ne s’étonnera pas
d’entendre que ces epreuves et jeux de langage qu’elle formalise ont pour
principaux titres les termes qui définissent traditionnellement les secteurs de
la TP: I’homilétique, la catéchétique, la liturgique, la cure d’ames, I’ecclésio-
logie, la formation des laics, la théologie pastorale, etc... C’est bien dans ces
secteurs que se donne généralement la rencontre de la théorie et de la pratique,
I’articulation du cours des choses et de la réalité, I’occasion pour la foi de
démontrer son emprise possible sur la vie pratique, son aptitude a s’éduquer
elle-méme en vue d’une solution adéquate des problemes. Examinant les
maniéres habituelles de communiquer dans ces secteurs, la TP va repérer les
points ou se nouent les problémes, traquer et débusquer les procédures cher-

chant a les cacher et proposer leur prise en charge et, si possible, leur solu-
tion.

4. Conclusion: La TP dans la réalité: la conversation

En s’intéressant a la théologie, a la vie de ’Eglise, au monde de la culture et
de la science, a la vie du monde et a tout ce qui fait I'ordinaire de ’homme, la
TP se revoit elle-méme en permanence '¢ et décide a chaque fois de sa perti-
nence et de son existence.

Comme j’ai eu I'occasion de le prétendre devant vous, la TP n’en reste pasa
de simples considérations descriptives: elle dénonce I'illusion de la vie immé-
diate et pratique lorsque celle-ci tend a se confondre avec la réalité méme. Elle
n’est pas seule en cela. Journellement, les sciences et certaines pratiques
humaines nous rappellent que nous n’avons pas atteint le fond des choses, que
notre état actuel est donc précaire, provisoire et méme trompeur deés lors
qu’on le prend pour ce qu’il n’est pas. Il peut devenir méme une prison et une

15 Dans ce domaine, la TP se fait technicienne en élaborant les méthodes adéquates

de ces épreuves, et en les évaluant. En tant que technique, elle doit apprendre des
sciences humaines.

16 G. O1TO, O0p. Cit., p. 15, montre bien que la TP est dialectique en ce qu’étant
critique de ses objets, elle est critique d’elle-méme. Elle doit donc progresser au fil du
temps et du cours des choses. §’il est vrai que la TP, par son ancrage, est bien placée pour
juger de cas en cas si la théologie est bien a son affaire (cf. G. EBELING, Einfiihrung in die
theologische Sprachlehre, Tiibingen, 1971, p. 38), I'inverse n’en est pas moins vrai: les
disciplines sceurs pourraient rappeler a la TP toujours tentée de se dissiper en pure
technique, qu’elle a & demeurer théologique.



LA THEOLOGIE PRATIQUE EN TANT QUE THEORIE 199

aliénation. Il resserre alors les fatalités contemporaines médiocres et paraly-
santes. Dans sa fermeture il nous pose la question trés actuelle de la liberté de
I’homme a I’égard du destin et des fatalités que les diverses crises actuelles font
lever. L’état des choses est aujourd’hui bien morose: son ambiance est a la
résignation et au cynisme.

La TP s’y trouve aussi, avec la théologie. Elle regarde 'ombre et la lumiére
que la croix projette sur sa surface d’apparence unie. Et elle désigne ces
decalages, ces failles qui nient sa compacité: elle dénonce les arrangements
faciles qu’on y conclut. Elle écoute aussi comment diverses voix du monde en
parlent a c6té d’elle.

La théologie et la foi ne prétendent pas plus que d’autres posséder les
secrets de la réalité. Mais la théologie et la foi vivent de I'hypothése que la
réalité n’est ni un fondement fixé aux origines une fois pour toutes, ni une
utopie posée a la fin. La foi a de bonnes raisons de croire envers et contre tout
que la réalité est une forme de conversation!’ dans laquelle entrent tous ces
dialogues, communications et rétroactions du cours quotidien, langages,
paroles et réponses provisoires, individuels et généraux, qui réagissent en
résonance dans les failles et les décalages sur un TU 3. C’est en cela que la
confession de Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit rencontre la banalité quoti-
dienne et prétend lui donner la profondeur et la clarté de la réalité. La foi croit
qu’une conversation a lieu dans les vicissitudes de la vie immédiate et pra-
tique et que les contours de cette conversation se dessinent et se corrigent a
chaque présent, esquissant le sens de I’existence humaine, un sens pas encore
acquis mais qui, déja, imprégne I'ordinaire. Car, comme [’atteste la croix,
Dieu est et demeure imprévisible et, I’étant, il laisse a ’homme la possibilité
de réeponses imprévisibles en I’état actuel des choses: des réponses non-mar-
quées par le destin et les fatalités généralement admises, des réponses surgies
de la liberté et qui rendent justice a la réalité de cette conversation !°.

17 ’emprunte cette idée de la conversation, de son imprévisibilité, de ses contours
toujours esquissés a G. BATESON, Pourquoi les choses ont-elles des contours? (Méta-
logue), in Vers une écologie de ['esprit, tome 1, Paris, 1977, p. 50, et je la transpose pour
mon propre usage.

'8 Cette réalité que postule la théologie n’est pas un concept sommatif’ il ne s’agit pas
de I'addition de ces dialogues, interactions et communications, etc.... C’est le rapport de
toute cette activité, positif ou négatif, avoué ou non avoug, conscient ou inconscient, au
TU inconnaissable mais supposé¢ qui constitue cette réalité. On remarquera que je
n’identifie pas la réalité au TU. Pour la TP, ce TU constitue une hypothése dont elle doit
déterminer le pouvoir éclairant pour le cours des choses ou la banalité quotidienne. La
foi vit de cette hypothése et transforme ce jeu de I'esprit en principe de vie: le croyant
vérifie le pouvoir de ce principe en risquant sa propre existence d’aprés lui. L’idée de
résonance est développée systématiquement par G. THEISSEN, Argumente fiir einen
kritischen Glauben oder: Was hdlt der Religionskritik stand ?, Miinchen, 1978.

% C’est a cet endroit que la théologie prend ses responsabilités concrétes et pratiques

a I'égard du monde et du cours des choses. Cette responsabilité n’est pas I'affaire de la
seule TP mais de /a théologie.



200 PIERRE-LUIGI DUBIED

Ce discours sur le langage de la foi est une hypothése de théologie et de
théologie pratique qui s’essaie a ordonner ’ensemble des choses sous divers
angles 2.,

La TP ne peut pas avoir la prétention de rendre Dieu prévisible et de dicter
les réponses humaines adéquates au décalage de la vie immédiate et pratique
et de la réalité. Elle ne prétend pas transfigurer I’état des choses. Plus modes-
tement elle entend et interpréte cette Parole de la croix qui prétend renvoyer
de la banalité quotidienne a la réalité; elle désigne failles et décalages comme
chances de la théologie et de I’Eglise, comme accrochages possibles de la foi en
négation du désespoir; elle va y mesurer la vérité, la justice et la liberté
prétendues de la foi. Et elle s’essaie a deviner les contours provisoires de la
conversation réelle dans sa séquence actuelle.

La TP est théorie: elle batit et rebatit des principes explicatifs de la situa-
tion et propose des hypothéses de travail pour y remédier. Elle est théorie:
mais elle est elle-méme dans le cours des choses, dans la vie immédiate et
pratique et, étant théorie, elle entre elle-méme dans la conversation qu’elle
postule et y contribue a sa fagon ; elle est donc aussi pratique et elle assume les
risques et ’exigence de sérieux de toute pratique 2!, Elle est théorie et pratique,
elle est ce qu’on nomme aujourd’hui une théorie critique. Elle est bien une
espéce de méta-liturgie, ou bien un métalogue de la vraie liturgie qui constitue
notre authentique réalité d’hommes telle que nous pouvons la concevoir,

2 Pensées, paroles et ceuvres: cf. JUNGEL, op. cit., p. 58 (7.5).

21 Une piste pleine de promesses s’ouvre a la TP a travers I'idée de la conversation, si
I'on songe que celle-ci suit toujours certaines régles dont il s’agirait de mesurer les
applications dans le cas précis. Cf. F. RECANATI, Les Enoncés performatifs, Contribution
a la pragmatique, Paris, 1981, § 33. « Les implications conversationnelles», pp. 143ss, et
G. OTT0, 0p. cit., p. 26 (régles de dialogue établies par SAUTER). La conversation n’est
pas condamnée au bavardage. Elle peut connaitre des silences et des métacommunica-
tions, se renouer sur des questions imprévues, culminer dans des désaccords, reprendre
dans des discours indirects, etc... L’important a noter est qu’elle constitue une com-
munication et que, dans son cadre, il est impossible de ne pas communiquer. Méme le

silence ou le refus de communiquer, sont encore des communications et appartiennent a
la conversation.



	La théologie pratique en tant que théorie

