
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 167-184

BIBLIOGRAPHIE

Eduard Schweizer, Das Evangelium nach Lukas (NTD, 3), Göttingen, ;

Vandenhoeck & Ruprecht, 1982, 263 p. i

Jürgen Roloff, Die Apostelgeschichte (NTD, 5), Göttingen, Vandenhoeck
& Ruprecht, 1981, 389 p.

Les éditeurs de la collection « Das Neue Testament Deutsch » poursuivent la
publication de leur nouvelle série de commentaires. Depuis cinquante ans, la
première série a rendu d'éminents services aux pasteurs et aux étudiants en théologie; les
nombreuses rééditions en témoignent. — Suivant la méthode généralement adoptée
aujourd'hui, l'exègète présente chaque péricope dans une analyse historique et
littéraire, puis l'explique verset par verset. — Auteur des commentaires de Matthieu et de
Marc dans la même collection, Ed. Schweizer n'a pas voulu se répéter dans son
exégèse de Luc; il s'ensuit que l'explication des textes de Luc communs aux autres
synoptiques est très succincte, et qu'il faut consulter simultanément les trois ouvrages.
Par contre, dans les textes propres à Luc, Schweizer fait ressortir l'originalité et la
richesse des témoignages apportés à l'Eglise par le troisième évangéliste; il y revient
dans une conclusion remarquable sur la théologie de Luc. — Le livre des Actes est-il
un miroir fidèle de la vie de l'Eglise primitive et de son expansion? Ou bien, comme
l'ont enseigné F. C. Baur et ses disciples, est-il une composition littéraire à but
d'édification, dépourvue de toute valeur historique? S'appuyant sur de nombreuses études

récentes, J. Roloff se distance de ces vues sommaires. Le livre des Actes, dit l'exègète,
est certes un ouvrage soigneusement construit, montrant le chemin de l'Evangile de
Jérusalem à Rome; son auteur a l'art de présenter les événements de façon très

vivante, entraînant le lecteur à y participer de cœur; mais le livre n'est pas sans valeur
historique; car il nous transmet de précieuses informations sur les débuts du christianisme,

qui seraient perdues sans lui. Le commentaire sobre et nuancé de Roloff
constitue aujourd'hui un très bon guide pour l'étude des Actes.

Francis Baudraz

Edmond Jacob, Carl-A. Keller, Samuel Amsler, Osée, Joël, Amos,
Abdias, Jonas, Genève, Labor et Fides, 1983.

Cette seconde édition du volume Xla du Commentaire de l'Ancien Testament
complète le texte de la première, parue en 1965 chez Delachaux et Niestlé et dont la
valeur et l'intérêt ne sont plus à souligner, par plusieurs pages de références
bibliographiques. Ces dernières présentent au lecteur aussi bien les derniers commentaires
parus que des monographies et autres articles de revues.

Laurent Wisser

Hans-Ruedi Weber, Experiments with Bible study, WCC, Genève, 1981,

319 p.

Ce livre se veut avant tout une invitation lancée par H.-R. Weber à l'intention de

tous les groupes de par le monde à rejoindre le laboratoire biblique. Il doit être utilisé

comme un manuel, non pas de méthodologie de l'étude biblique, mais comme une



168 BIBLIOGRAPHIE

anthologie d'expériences vécues parmi des groupes divers. Il se compose de deux
parties bien distinctes: la première contient quelques réflexions sur la place et à

l'importance de la Bible dans la vie de foi de la chrétienté, et la deuxième propose
25 études bibliques détaillées comprenant un descriptif qui permet de mieux entrer
dans la présentation et la démarche de l'auteur. Suit un appendice indispensable qui
aborde la question de la méthode, les outils et la manière de présenter une étude
biblique. Si la démarche historio-critique de l'auteur est un passage obligé, c'est pour
mieux équiper le lecteur, l'aider à retrouver le monde ancien qui fait irruption et qui
dérange notre présent par la Parole retrouvée. «... tout soudainement le livre qui était
l'objet de notre lecture et de notre étude devient l'instance qui nous pénètre» (p. vii).

André Joly

Hans-Josef Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult. Eine religions-
geschichtliche Untersuchung zum ersten Korintherbrief (Neutestamentliche

Abhandlungen, NF 15), Aschendorff Münster, 1982, 431 p.

C'est vrai: le problème de l'influence des pratiques païennes du repas cultuel sur
la conception de la cène dans les Eglises pagano-chrétiennes avait besoin d'être
relancé. Il intéresse l'historien, car il illustre sur un point précis le processus de la
pénétration et de la réception du christianisme naissant dans le monde culturel et

religieux de l'hellénisme, et l'exègète du Nouveau Testament qui cherche à

comprendre le fond et la forme des divers textes se rapportant à la cène ne peut éviter de

s'y heurter. — Afin de se prémunir au mieuk contre les courts-circuits d'une information

incomplète et contre les conclusions hâtives, l'auteur, après un bref survol de
l'histoire de la recherche, déploie le vaste panorama des pratiques du «repas sacré»
dans l'antiquité juive et non juive. L'inventaire, qui rassemble la totalité des données
accessibles (p. 31-233), est impressionnant. Si peu sensible que l'on puisse être à la

problématique historique et «religiologique» des textes eucharistiques du Nouveau
Testament, on ne peut manquer de percevoir les convergences et les possibilités
d'influence. La suite de l'ouvrage (p. 234-364) est consacrée à l'étude des textes de
1 Corinthiens, qui contiennent les données du problème, les chap. 8, 10 et 11. Sous
divers angles Paul s'y trouve affronté au phénomène du repas cultuel et intervient
contre ce qui lui apparaît reprehensible. En ce qui concerne la cène, les conclusions
n'apportent rien de bien nouveau: la déviation corinthienne est un «réalisme
sacramentel massif non dépourvu de traits magiques, qu'on ne peut expliquer que par des

influences du monde ambiant » (p. 370). Plus important nous paraît ce rappel :

l'opposition, à Corinthe, n'est pas entre une cène, côté communauté, pervertie par la
contamination païenne et une cène, côté apôtre, qu'aucune influence du monde
hellénistique n'aurait atteinte. « Pour qui compare les structures, la cène apparaît comme
une entité complexe, apparentée quant à sa forme aux repas des confréries et aux
banquets de commémoration des défunts, quant à ses éléments déterminants
(tragende Konzeption) aux repas liés aux cultes à mystères » (p. 368). Ce qui, bien
entendu, ne doit pas être compris comme la négation de la spécificité chrétienne de
la cène, que l'auteur voit centralement dans la conception de l'histoire qui s'y manifeste.

— Nous croyons que la vigoureuse reprise du problème par l'auteur est opportune.

L'exègète du Nouveau Testament lui sera reconnaissant tout particulièrement
pour l'importante documentation réunie dans la seconde partie du livre. On aimerait
que l'ouvrage aide les partenaires du dialogue œcuménique sur l'eucharistie à se

libérer de schémas parfois figés en s'ouvrant aux questionnements — nullement simples

— des textes bibliques.
Christophe SENFr



BIBLIOGRAPHIE 169

Xavier Léon-Dufour, Le Partage du Pain Eucharistique (Parole de Dieu),
Paris, Seuil, 1982, 380 p.

Après avoir abordé dans deux précédents ouvrages les mystères de la Résurrection

et de la Rédemption, le Père Léon-Dufour voulait aborder celui de l'Eucharistie.
Pour ce faire il met en œuvre toutes ses qualités d'exégète et nous propose ici une
relecture très attentive et minutieuse des textes fondateurs, puis, à partir des
hypothèses avancées, il propose une «ouverture» pour une lecture valable et une meilleure

compréhension de ce que nous faisons lorsque nous partageons le Pain
Eucharistique. Les textes de référence sont les synoptiques, Paul et Jean. Sous-jacentes à ces
récits se trouvent deux traditions, l'une testamentaire se trouve exclusivement dans
Saint-Jean où il n'y a pas d'Institution mais un repas et discours d'adieu avec le geste
du lavement des pieds; l'autre cultuelle où l'acte liturgique commémore et rend
présent l'acte fondateur, le mystère de la mort et résurrection de Jésus, son don
personnel. Les récits liturgiques s'inscrivent dans la tradition du repas solennel juif avec
la fraction du pain, la bénédiction, mais Jésus innove car il joint la parole au geste, il
explique ce qu'il fait et pourquoi, et en cela il agit comme un prophète; par ailleurs il
fait circuler une seule coupe de vin entre les convives alors que dans le repas juif on
utilisait des coupes individuelles. Dans ces récits liturgiques il faut encore distinguer
deux types de traditions. L'une dite antiochienne (Luc et Paul 1 Cor 11) où l'on voit
encore le souvenir du repas et l'accent est mis sur le don personnel de Jésus. L'autre
(Me et Mt) où l'aspect sacrificiel est plus marqué et le parallélisme des paroles sur le

pain et la coupe accentué. Il faudrait se garder de trop schématiser car le récit de Luc
garde quelque-chose de l'aspect testamentaire. Une large place est faite, dans cette
étude, à l'examen des paroles prononcées par Jésus sur le pain et sur la coupe et tant
de fois répétées depuis des siècles, dans nos liturgies. Avec la Parole sur le pain Jésus

invite les disciples à former une communauté autour de lui, le partage indique cette
dimension communautaire (et c'est pourquoi l'auteur préfère le mot de partage à

celui de fraction qui risque trop d'évoquer en nous un nombre inférieur à l'unité) et
le pain est le nouveau mode de présence de Jésus, c'est pourquoi il parle de son

corps. La parole sur la coupe fait entrer les disciples dans l'Alliance, Alliance
obtenue par le sang versé. Il est plus facile de suivre les explications concernant les

paroles prononcées sur le pain que celles prononcées sur le vin. L'ensemble de ces
récits comporte donc deux types de souvenirs qui doivent nous rappeler que le culte
s'actualise dans le service symbolisé par le lavement des pieds, culte et service sont les

deux aspects nécessaires à la vie du chrétien, l'un ne va pas sans l'autre, et Jésus a

invité à refaire l'un et l'autre. Pour terminer il faut ajouter que cet ouvrage est d'un
intérêt capital pour la recherche œcuménique, on sait combien la question de

l'Eucharistie divise les chrétiens depuis le temps de la Réforme, cette étude devrait
contribuer à aider chacune des grandes familles chrétiennes à retrouver le sens
véritable des paroles et des gestes de Jésus et à renouveler notre foi eucharistique.

Françoise Giraud

L. Alvarez Verdes, El imperativo cristiano en San Pablo. La tension indica¬

tivo-imperativo en Rom 6. Anâlisis estructural (Institution San Jerônimo,
vol. 11), Valencia, 1980,259 p.

L'auteur, dans sa conclusion, déclare que son intention n'était pas d'aboutir à

quelque résultat nouveau et à des trouvailles inédites, et en effet son ouvrage ne
bouleverse pas le paysage théologique. L'intérêt de son entreprise, pour lui-même et pour



170 BIBLIOGRAPHIE

son lecteur — soit dit sans méconnaître la qualité de sa réflexion théologique — est

ailleurs, dans la méthode mise en œuvre. A un chapitre de la lettre aux Romains, qui
certes s'y prête tout particulièrement par sa disposition claire et par sa terminologie
cohérente, il applique la méthode structurale. Il le fait en une démarche maîtrisée,
avec une belle rigueur et (ce qui ne gâte rien) sans tomber dans l'ésotérisme sectaire
qu'affectionnent certains tenants de cette méthode: une démonstration convaincante.
Rom 6 est étudié et analysé à trois niveaux, en trois chapitres intitulés: structure au
niveau de l'expression formelle, structure sémantique, structure au niveau de la
composition, de façon à mettre en évidence, dans chacun, le lien essentiel entre les indicatifs

de l'annonce de la grâce et les impératifs de l'exhortation, qui appellent à la
« marche » (Rom 6,4) ceux que le Christ a libérés. Dans un dernier chapitre, inspiré
sur plus d'un point de l'article célèbre de Bultmann sur le Problème de l'éthique chez
Paul (1924), l'auteur pose d'une manière à notre avis peu satisfaisante le problème
important de ce qu'il appelle «morale autonome» ou «éthique profane» et de
l'intégration de celle-ci dans la parénèse chrétienne. Il faudrait, pour le poser valablement,
commencer par s'interroger sur l'homme en tant que créature et sur l'être-devant-
Dieu de l'homme tombé sous le règne du péché, puis, à partir de là, définir théologiquement

la profanité de la morale profane. En fait, le problème derrière ce problème
est celui de l'identité de l'homme au travers de la rupture qu'est sa «mort avec
Christ». Nulle amorce de solution dans Rom 6, mais bien dans la page difficile et
controversée du chapitre suivant sur la Loi et le péché.

Christophe Senft

Olivette Genest, Le Christ de la Passion, perspective structurale, Paris-
Tournai, Desclée, 1978, 220 pages.

Les récits de la Passion de Jésus ont déjà fait l'objet d'étude structurale, en revanche
l'analyse du seul texte de Marc, très court, et plus particulièrement des chapitres 14,53,
15,47 ne l'a pas été. C'est la raison pour laquelle Olivette Genest a choisi cette péricope.
Elle prend pour base de travail le texte grec et non pas une traduction française, et elle se

donne pour but de contribuer, par cette méthode, à une meilleure connaissance de la
christologie primitive et à rendre nouveau un texte trop familier. Elle présente son étude
de façon à ce qu'un lecteur non bibliste et non-initié à l'analyse structurale puisse la
suivre avec profit, aussi fait-elle un chapitre d'introduction au vocabulaire spécialisé;
malgré cela il me semble que seul un familier de ces méthodes peut vraiment goûter au
détail de l'analyse proprement dite. L'auteur veut montrer que le récit selon Saint Marc
a été souvent considéré à tort par les exégètes classiques comme incohérent et pauvre sur
le plan littéraire et qu'au contraire la méthode structurale permet de révéler un auteur
attentifà l'enchaînement du récit. Les trois principales scènes d'outrages révèlent tour à

tour les titres de Jésus, Prophète, lors de la comparution devant le grand prêtre, Roi, lors
de la comparution devant Pilate et au couronnement d'épines, Sauveur, lors du
crucifiement, et enfin Fils de Dieu. Sur le plan pédagogique ce travail est d'une grande clarté :

au début de chaque chapitre on trouve le résumé des opinions de l'exégèse historico-
critique, puis l'analyse structurale accompagnée de nombreux tableaux comparatifs,
schémas, graphiques... qui permettent de «visualiser» les étapes de l'analyse, et une
conclusion. Ce livre intéressera sans aucun doute les structuralistes mais il pourra agacer
quelque peu le bibliste classique qui voit un peu trop ses propres méthodes jugées
insuffisantes pour rendre compte de la richesse théologique du texte évangélique.

Françoise Giraud



BIBLIOGRAPHIE 171

Beauchamp Paul, Le récit, la lettre et le corps, Essais bibliques (Cogitatio
Fidei n° 114), Paris, Le Cerf, 1982.

Paul Beauchamp, enseignant au Centre Sèvres de Paris, est bien connu pour ses

réflexions exégétiques antérieures, notamment «Création et séparation» et «L'un et
l'autre testament». Il relit avec fermeté et liberté sa propre tradition (voir sa manière de

«contenir l'exubérance des quatre sens de la lecture traditionnelle des textes bibliques»)
pour donner à rencontrer, dans l'espace de la «figure», sorte de lieu dans l'histoire,
toujours à l'enseigne du corps et de l'esprit, sa lecture ou «exégèse figurative» de l'écrit
biblique. Il utilise la catégorie de «récit total» (ou récit allant d'un commencement à un
commencement) dans l'espace biblique pour rendre compte de sa lecture; il s'appuie sur
la réponse d'un «témoin déjà là dès le commencement», la «figure des figures» comme
il l'a nommée : la Sagesse. Il en analyse plus particulièrement le rapport avec la lettre et
avec le peuple (laissant de côté d'autres aspects non moins importants, notamment ses

rapports avec l'agir créateur). Il faut lui reconnaître le mérite de n'avoir pas escamoté
cette présence féminine exemplaire, reconnaissant qu'elle doit «avoir à faire avec la
nature de l'Esprit-Saint». Pourtant dans sa mise en œuvre de cette féminité, celle-ci
demeure tributaire d'une acception insuffisamment critiquée, trop dépendante des liens
biologiques qui la caractérisent partiellement dans sa référence humaine. Soulignons au
passage qu'elle n'est ni toujours épouse de..., fiancée de..., mère de..., ni toujours de

« sourire et d'accessibilité » ; qu'il est aussi, en elle, des aspects fermes, forts, interpellants
(par exemple Pr. I, 26-32; ou encore: sa présence en Salomon exerçant le jugement). Ce

qui n'est pas sans lien avec la position relevée précédemment. Ces remarques peuvent
paraître de détail, mais elles prennent de l'importance lorsqu'on aborde le thème «de
l'unité et de la différence qui s'affirment en Dieu lui-même», et que suivant ici volontiers

cet auteur, «on ne voit pas comment ce mystère pourrait mieux s'exprimer que
dans la polarité de l'homme et de la femme». Ceux-ci fonctionnent comme imago dei,

certes, mais aussi bien dans leur irréductible différence que dans leur bien commun.
Revenons à la catégorie de «lettre»; elle souligne la distance entre l'écrit et la parole et
instaure celle-ci dans la durée, c'est-à-dire dans l'espace social, par la place qu'elle
occupe en ce lieu particulier. Dans la seconde partie, le «corps», catégorie du contingent,

de l'opacité, reliée à l'esprit, permet, mieux encore, d'inscrire la «parole» dans la

temporalité, lui donne les lieux, les conditions de son «accomplissement». Ainsi, la
«lettre» ne «s'évanouit» pas mais prend vie. Beauchamp parle alors des conditions

pour reconnaître comme «réfèrent» ce «corps» qui est Christ, en une analyse subtile des

liens entre Sagesse, Fils et Esprit, pour constater que la place de Sagesse correspondrait à

la place du « mystère » dans le N.T. ; celui-ci dévoile « l'être nouveau formé par le lien du
Christ et de l'Eglise ». Dans la troisième partie, Beauchamp utilise la catégorie de « récit »

pour montrer l'ouverture du monde biblique à l'universel, ou comment la Bible offre
son récit particulier à toute culture. L'auteur effectue alors, démonstrativement, cette
démarche.

Livre riche, livre exigeant qui redonne «corps» à l'encontre de trop de démarches

exégétiques desséchantes et morcelantes. Livre ouvert, où circule entre le lecteur et
l'auteur un peu de ce Souffle qui entame la lente transformation, dans l'histoire, de cette
humanité violente en humanité porteuse d'agapé.

Michèle Bolli



172 BIBLIOGRAPHIE

Pierre Grelot, Dans les angoisses l'espérance. Enquête biblique. Paris, Seuil,
1983.

Voilà bien un livre courageux! C'est du moins la première impression qui ressort
à la lecture du livre de P. Grelot, dont la trame devait initialement servir à une conférence.

En effet, à l'origine, il était proposé au bibliste de scruter les textes, d'examiner
leur prise de position face à l'angoisse humaine et de déceler, au travers d'une
constellation d'expériences individuelles, un possible témoignage encore signifiant
pour notre modernité. Mais devant la profusion des textes et l'importance du sujet,
l'exposé est devenu livre, qui plus est livre courageux. Car cette enquête représente
tout d'abord un véritable coup de poing d'exaspération face aux sottises des media,
voire de certains courants théologiques ou littéraires, alimentés par une psychanalyse
de salon, autrement dit par les lecteurs d'un Freud mal lu et mal compris! Le public
de l'exposé initial (médecins, psychologues, conseillers conjugaux) a bien sûr
influencé l'auteur et l'a conduit notamment à privilégier les rapports entre angoisse et
sexualité qui occupent une part importante dans l'ouvrage. Mais c'est aussi sur ce

point particulier que P. G. ouvre une véritable « chasse aux canards » aux multiples
aberrations qui font de Jésus un homosexuel ou qui accusent l'éthique paulinienne
d'être elle-même génératrice d'angoisse! Gageons que ce courage et cette honnêteté
contribueront à établir une autre lecture des textes et donc une interprétation
exigeante et intelligente. Mais cette enquête s'avère aussi très riche: tout au long du
parcours biblique qu'effectue l'auteur défile en effet une vaste série de portraits humains,
très humains, permettant ainsi au lecteur de mieux palper les diverses solutions
apportées par la Bible au problème de l'angoisse. Car l'auteur conscient du détour
nécessaire par l'exégèse (et l'on trouve de belles analyses du Ps 22 ou de Rm 7,7-25)
sait bien que seule l'expérience humaine, certes reflétée par le témoignage des textes,
peut apporter un éclairage inattendu et percutant pour le lecteur d'aujourd'hui. Trois
grandes parties couvrent l'ouvrage: tout d'abord un bref parcours dans l'A.T. puis un
long regard sur l'expérience de Jésus et enfin un aperçu de la foi des premiers
chrétiens, dont l'apôtre Paul. D'autre part, les mêmes thèmes sont repris dans les trois
parties, ce qui donne une belle unité à l'ouvrage: l'angoisse devant la maladie et la

mort, devant le péché, la sexualité comme source d'angoisse et l'angoisse dans la vie
de foi. Car la même question revient, quelles que soient les causes de l'angoisse
humaine: la foi chrétienne accentue-t-elle le sentiment d'un homme conscient de son
mal ou permet-elle de le dépasser dans un contexte nouveau? On pourra bien sûr
s'étonner de certaines prises de positions de l'auteur: la dimension sexuelle fermement

réintroduite dans le récit de Gn 3; certains choix exégétiques; la question de la
dereliction du Christ insérée dans le chapitre sur la vie de foi de Jésus. Malgré tout, si
le but de l'ouvrage était d'ouvrir à chaque lecteur un chemin vers l'espérance
annoncée dans les textes bibliques, envers et contre toute angoisse, la tâche est

amplement remplie.

Isabelle Graesslé

Léon Epsztein, Lajustice sociale dans le Proche-Orient ancien et le peuple de

la Bible. Préface de Henri Cazelles, Paris, Cerf, 1983, 274 p.

Cet ouvrage est la compilation d'un bon nombre d'études et de monographies
consacrées à la question de la justice sociale en Israël (de l'installation en Canaan à

l'Exil) et chez les peuples voisins. L'auteur, qui a publié précédemment une étude sur



BIBLIOGRAPHIE 173

les rapports entre l'économie et la morale à l'époque moderne, a éprouvé le besoin de

remonter aux sources, la justice étant pour lui, dès l'époque biblique et jusqu'à nos
jours, une préoccupation majeure du judaïsme. — La première partie du livre
présente la justice sociale évoquée dans les lois mèsopotamiennes et les divers aspects de
la Maât égyptienne. — La seconde partie est de nature composite. Un premier
chapitre résume les résultats de la recherche exégétique sur le binôme biblique mishpat/
tsedaqa, précisant les notions de droit et de justice. Puis deux autres chapitres présentent

(sans évaluation critique toutefois) les diverses thèses ayant cherché à établir,
avec l'appui de la sociologie, les interactions entre le contexte socio-économique et le
combat pour lajustice sociale en Israël, chez les prophètes en particulier (nombreuses
références à L. Wallis, M. Weber, A. Causse, A. Menés, L. Finkelstein). — La
troisième partie nous livre le résultat des recherches de l'auteur sur le nomadisme, le
prophétisme et la justice sociale. On découvre là son intérêt pour certaines positions
rationalistes évoquées plus haut, ce qui explique la place des plus réduite qu'il
accorde à la dépendance des prophètes envers la Parole révélée par Yahvé. Il poursuit

par une bonne description des lois sociales du Pentateuque, distinguant les divers
codes et les comparant à ceux de Mésopotamie. — La conclusion vise à déterminer
l'originalité du droit israélite par rapport à ceux de ses voisins: une recherche plus
fervente de la justice sociale pour tous, car le monothéisme exige que la justice soit
appliquée sans discrimination; le refus, dû au souvenir de l'esclavage en Egypte,
d'une société régie par un pouvoir tyrannique; une meilleure disposition enfin, due
aux prophètes, à accepter des adaptations aux façons d'appliquer les lois, du fait des

changements de société.

Laurent Wisser

Thaddée Matura, Le radicalisme évangélique (lectio divina 97), Paris, Cerf,

1978,212 p.

L'auteur, en parlant de radicalisme évangélique. veut parler de l'enseignement de
Jésus qui exige un certain comportement de l'homme; c'est un enseignement ayant un
«caractère inhabituel, tranchant, paradoxal et absolu» et c'est dans ce sens là qu'il faut
comprendre ce mot radical. Pour ce faire il commence par présenter les textes radicaux
et propose divers classements: par thèmes, par récits (synoptiques ou autres), et les

paroles isolées. Dans une seconde partie, la plus importante, il fait une analyse exégétique

selon les classements proposés mais en insistant davantage sur les synoptiques que
sur l'Evangile de Jean ou les autres écrits néo-testamentaires. Certaines exigences ne
semblent être adressées qu'aux disciples, d'autres à tous ceux qui désirent suivre Jésus,

d'autres encore à tous ceux qui l'écoutent. Une des questions posées est donc de savoir à

qui s'adresse véritablement cet enseignement. Ces exigences portent sur le renoncement:

à soi-même, à sa famille, à ses biens; ou sur la radicalisation de la loi: conseils,
précisions, nouveaux préceptes, malédictions ou bénédictions des béatitudes. Cet

enseignement est-il à prendre à la lettre ou faut-il l'interpréter, l'adapter? Au nom de qui ou
pourquoi vivre ces exigences? Dans la troisième partie Thaddée Matura répond à toutes
ces questions. S'il est évident que certaines paroles ne sont pas à prendre à la lettre
(s'arracher un œil, se couper la main ou le pied, porter sa croix...) il n'en est pas moins
vrai que les exigences sont réelles et doivent modifier concrètement le comportement
chrétien. Si l'exigence proposée a souvent été mise en relation avec les conditions pour
entrer dans le Royaume, pour une vie future elle est aussi proposée pour être parfait
comme le Père et surtout pour être avec Jésus. Or cette proposition ne s'adresse pas à



174 BIBLIOGRAPHIE

une petite élite, elle est faite à tous, sa portée est universelle. Et à ceux qui seraient tentés
de dire que vivre ce radicalisme est impossible l'auteur dit: «le radicalisme pris au
sérieux crée la tension sans laquelle la vie chrétienne s'affaisse et s'aplatit. Il est l'élément
perturbateur nécessaire au dynamisme, à l'insatisfaction, à l'attente de ce qui doit
advenir mais n'est pas encore... Si l'on y avait pris garde dans le passé, si l'on y était plus
attentifaujourd'hui, le visage du christianisme serait différent, plus proche de celui que
voulait Jésus». C'est à cette prise de conscience que ce livre nous invite.

Françoise Giraud

A. M. Dubarle, Le péché originel. Perspectives théologiques (Cogitatio Fidei
Théologie 118), Paris, Cerf, 1983, 180 p.

P L'auteur nous livre ici une synthèse de ses recherches au sujet du péché originel,
recherches qui s'échelonnent sur une longue période de labeur. Le présent ouvrage
fait suite au «Péché originel dans l'Ecriture» (1958/67) puisque le lecteur est introduit

à certains moments de la tradition chrétienne (Cyrille d'Alexandrie, Augustin,
Thomas, La Confession d'Augsbourg, Concile de Trente, Vatican II) et sera témoin
d'un essai de formulation théologique renouvelée, basée, elle, sur des considérations
bibliques et anthropologiques. Face à deux tendances extrêmes qui se rencontrent
dans la négation d'une transmission héréditaire du péché, Dubarle « ne veut pas dire
un adieu définitif à la doctrine du péché originel, mais chercher à la formuler d'une
manière qui ne choque pas immédiatement la foi en l'amour de Dieu pour toutes ses

créatures, ni la raison réfléchissant sur les données de la foi, ou découvrant le

monde» (108). Et après avoir examiné un certain nombre d'aspects relatifs à la
nature et à la cause du péché, l'auteur en arrive à conclure que « le péché originel ne
doit être défini de manière négative et statique par la privation de la grâce sanctifiante.

Il est la condition où chacun, alléché et entraîné, participe au péché du milieu
humain qui l'entoure. Chacun, soit par les contacts affectifs avec autrui, soit par
l'assimilation quasi automatique de l'esprit objectif et impersonnel déposé dans le

langage, les coutumes sociales, les institutions, le droit, s'insère dans l'histoire de

péché aux multiples visages qui enveloppe toute l'humanité» (129). — Il est possible
que Dubarle, informé de l'exégèse récente et de la symbolique, représente par rapport
au dogme traditionnel une tendance nouvelle qui désormais peut s'afficher ouvertement.

Mais est-ce déjà «une nouvelle compréhension du dogme du péché originel»?
Question qui reste après lecture d'un livre solide mais peu passionnant.

Klauspeter Blaser

Klauspeter Blaser, La Mission: Dialogues et défis, en collab. avec J. E.

Bertholet, Ed. du Soc/Labor et Fides, Lausanne/Genève, 1983, 104 p.

En cent pages, l'auteur aurait pu livrer un manifeste ou bien tracer un profil de la
mission aujourd'hui. Mais il vise plus haut: provoquant une réflexion, invitant à la
recherche, il laisse son lecteur s'impliquer lui-même dans les questions (systématiques
autant que missiologiques!) qui naissent de la communication de l'Evangile, de ses

« dialogues et défis ». En voici les sous-titres : * Des missions chrétiennes à la mission des



BIBLIOGRAPHIE 175

chrétiens./ — Chrétiens et non-chrétiens: quel dialogue?/ — Qui est du côté des
pauvres?/ — Sept propositions au sujet de l'homme./ — Comprendre l'Evangile dans
différents contextes./ — Mission et evangelisation : quelle différence ?/ — De la mission
des chrétiens à l'existence missionnaire. (L'absence d'un chapitre sur les institutions
missionnaires ou évangélisatrices, que je regrette, montre bien que le but du livre est
avant tout de faire percevoir les enjeux Ihéologiques profonds de la situation missionnaire

actuelle.) «La question 'qui est l'homme?' est d'abord un cri d'angoisse...» (60):
rappel central, sans lequel on se méprendrait peut-être sur l'optimisme apparent
d'autres passages (l'aspiration à la paix et à la justice, dénominateur commun avec le
marxisme, p. 52, avec les autres religions, p. 26, et les divers contextes culturels, p. 78).
C'est en effet aux aspirations et aux angoisses des hommes que s'achoppe le dialogue
missionnaire, témoignage rendu au Christ crucifié dans son humanité. II est fait à la fois
de reconnaissance fraternelle et de critique sans arrogance, de paroles libératrices et
d'actes solidaires: l'auteur trace le chemin de ce difficile équilibre et introduit aux plus
récents travaux (du Conseil œcuménique notamment) sur les trois grands débats du
dialogue avec les religions, avec le marxisme et entre les contextes continentaux
différents. — En trois occasions (seulement!), on notera un terme inexact en français:
qualifier de «genevois» les textes du COE (91), de «populaire» la «Volksmission»
multitudiniste (86 ss.) ou de «valeurajoutée» la «plus-value» au sens marxiste (42). —

Une trentaine de titres de livres ou de numéros de revues permettent au lecteur de
poursuivre la réflexion.

Jean-Pierre Thévenaz

Gustave Thils, Pour une théologie de structure planétaire (Cahiers de la

revue Théologique de Louvain 6), Louvain, Pub. Fac. de Théol., 1983,
80 p.

Le titre peut évoquer plusieurs choses. Mais M«r Thils définit bien ce qu'il entend

par là: est-il vrai qu'il n'y a point de salut hors de l'Eglise Non, dit-il, Dieu peut
aussi agir en et par les réalités terrestres, par et dans d'autres personnes exemplaires,
et d'autres communautés de valeur. « A celui qui fait ce qu'il peut, Dieu ne refuse pas
sa grâce. » Cet universalisme du Dieu chrétien et de son salut, l'auteur le fonde sur les

médiations individuelles (illumination, conscience, etc.) et collectives (alliances,
révélation générale p. ex.) qui ont toutes dans l'histoire leur altérité et consistance

propres. Dans cette perspective, la religion catholique en est une parmi d'autres, quoique
plus excellente que d'autres. En définitive: une bonne présentation de la pensée
postconciliaire sur ce sujet fondamental (ou un retour à la traditionnelle théologie
naturelle...?).

Klauspeter Blaser

Bernard J. F. Lonergan, Les voies d'une théologie méthodique, Ecrits théo¬

logiques choisis (Recherches 27 Théologie), Desclée et Bellarmin, Tournai

et Montréal, 1982, 242 p.

Nous avons déjà rendu compte, dans cette revue, de l'ouvrage de Lonergan Method

in Theology (cf. notre étude critique, RTP 1975, 36-44). Le recueil d'articles paru en



176 BIBLIOGRAPHIE

1982 met à la disposition du lecteur francophone 13 contributions de Lonergan aux
domaines les plus divers de la théologie fondamentale. Us sont regroupés sous 5 têtes de

chapitres: Exigences de la culture contemporaine, Fondements religieux universels,
Théologie et sciences humaines, Pratique de la théologie, Engagement dans l'histoire.
Signalons en particulier une intéressante étude sur «L'absence de Dieu dans la culture
moderne » et une autre sur « Le droit naturel et la mentalité historique ». Dans son article
«La christologie aujourd'hui: réflexions méthodologiques», l'auteur s'en prend assez

vivement aux thèses de P. Schoonenberg, suspecté de tomber dans l'hérésie ébionite. —

Cet ouvrage donne un bon aperçu des réflexions menées durant plus de trente ans par le

théologien jésuite québécois. Ses perspectives sont claires et toujours dignes d'intérêt.
Dans la mesure toutefois où elles s'inscrivent dans la ligne d'une reprise et d'une mise à

jour critique de l'ancienne scolastique, elles donnent souvent l'impression d'un classicisme

prudent et d'un équilibre récupérateur. Elles manquent à notre goût de la
fraîcheur évangélique des travaux d'un post-thomiste avoué comme le P. Chenu en France.
Mais sans doute notre sentiment s'explique-t-il aussi par l'écart entre le contexte culturel
anglo-saxon dans lequel pense le P. Lonergan et notre propre perception des problèmes
actuels.

Denis Müller

Jean-Paul Gabus, Critique du discours théologique (Bibliothèque théolo¬
gique), Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1977, 349 p.

C'est avec beaucoup trop de retard que nous rendons compte de cet ouvrage, qui
nous avait frappé, dès sa parution, par sa solidité, sa clarté et le courage avec lequel
l'auteur, professeur à la Faculté de théologie protestante de Bruxelles après avoir
enseigné à Paris, s'est exercé à la tâche d'une epistemologie critique de la théologie. —

Parti du projet d' «une véritable théorie sémiotique du discours théologique», Gabus
s'interroge, dans sa préface, sur les limites de l'entreprise: «Ce qui me paraît moins sûr,
à l'avenir, c'est que la théologie puisse encore se dire avec cette même rigueur universitaire,

elle qui est fondamentalement traversée par le souffle de l'Esprit, enracinée,
lorsqu'elle ne trahit pas son objet, dans la pratique subversive du Règne messianique
inauguré par Jésus» (p. 7). Je me suis demandé pour ma part, à le lire, si Gabus ne
préparait pas lui-même une telle dérive dans le charismatique et dans le pratico-
subversif à en juger par la manière dont il semble s'être livré à la fascination du modèle
sémiotique formel pour analyser le fonctionnement du texte théologique. — L'auteur
reconnaît sa dette à la fois envers Barth et Tillich. Il essaie de se frayer un chemin, semé

d'embûches, entre la corrélation tillichienne et la théologie barthienne de la révélation.
Il réussit souvent avec bonheur à corriger Barth par Tillich, tout en conservant le point
de départ de Barth. — Par ses analyses riches et fines, Gabus renouvelle notre
information et notre réflexion sur des sujets difficiles: foi et connaissance, rôle de la raison
théologique, analogie, paradoxe et dialectique, argumentation et critères de jugement en
théologie, nature et fonction du langage théologique. Sa lecture de textes classiques
(Athanase, Calvin) ou contemporains (J.A.-T. Robinson) est stimulante. — Le chapitre
consacré à l'analogie est fort bien mené. Gabus montre le déplacement épistémologique
qui rend difficile une répristination de tout modèle classique: Thomas d'Aquin, en
parlant d'analogie d'attribution, passait du raisonnement d'équivalence au jugement de

prédication ; plus radicalement, Calvin se conforme à l'épistémé classique en préférant à

l'analogie la simple identité représentative des mots et des choses. L'épistémé moderne
nous oblige à penser l'analogie comme isomorphisme de relations, comme relation



BIBLIOGRAPHIE 177

terme à terme, et non plus terme à chose. A cet égard. Gabus souligne la modernité de
l'idée barthienne d'analogie de relations, centrée sur l'humanité christologique de Dieu.
Il développe lui-même les conséquences de cette nouvelle idée d'analogie en suivant la
logique linguistique et sémiotique de la métaphore. Démarche bien connue aujourd'hui,
mais qui laisse le systématicien quelque peu sur sa faim: les sciences du langage
auraient-elles condamné Dieu et le monde au jeu formel de la textualité? Une critique
philosophique de l'idole textuelle ne serait-elle pas aussi de mise, en ces temps de
résignation de la pensée? Ces questions rejoignent celles de Gabus dans sa préface et
dans sa conclusion. Il a eu l'honnêteté de poser le problème et de chercher à articuler de
manière intelligible la théologie de la révélation et la densité de notre culture. Reprocher
à Gabus les contradictions qui demeurent, le flottement qui perturbe ses parcours
critiques, c'est surtout admettre nos propres balbutiements théologiques. Critique du
discours théologique? Sans doute. Mais une critique qui ne saurait masquer le risque de
la foi, où s'origine ce discours, si charpenté soit-il.

Denis Müller

David Ford, Barth and God's Story. Biblical Narrative and the Theological
Method ofKarl Barth in the Church Dogmatics (Etudes d'Histoire
interculturelle du Christianisme, 27), Frankfurt a.M./Bern, Peter Lang, 1981,
194 p.

Ralph P. Crimmann, Karl Barths frühe Publikationen und ihre Rezeption
(Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie,

vol. 45), Bern, Peter Lang, 1981, 256 p.

On peut être surpris de trouver une recherche sur Barth dans une série consacrée

plutôt à des questions œcuméniques et du Tiers-Monde. Mais cette étude est «
interculturelle » parce qu'un théologien irlandais lit Barth avec une thématique, une
méthode et des références provenant plus du monde anglo-saxon que des grands
interprètes allemands de Barth. Nous prenons ainsi conscience de tout un débat que,
malheureusement, nous ignorons pour notre plus grand dommage. Conforme à

l'orientation de cette série, ce livre l'est aussi par sa visée: il s'inscrit en effet dans la

tentative d'une théologie/exégèse narrative (telle que W. Hollenweger, qui préface cet

ouvrage, la prône), moins argumentative et deductive que tirant partie du tissu
narratif par lequel l'histoire et les problèmes de vie se communiquent. Une étude

traditionnelle, allemande ou française, aurait examiné « la méthode herméneutique et le

concept de l'histoire chez Barth », alors que Ford veut savoir comment, selon Barth,
Dieu se raconte. Lorsque la Bible parle de révélation, elle le fait sous forme de récit et

par une suite de récits. La Dogmatique en rend compte, non par un système, mais par
la narration d'un événement. Si, en soi, cette observation n'amène rien de nouveau

pour les connaisseurs de Barth, il est quand même intéressant de voir l'auteur en

démontrer la portée dans quelques chapitres-clés de la Dogmatique, après avoir
suggéré que la prédilection barthienne pour les histoires remonte aussi loin qu'au type
d'instruction religieuse reçue par Barth dans son enfance. Ford défend l'idée que
Barth a travaillé avec un concept de < sola scriptura > qui le fait prendre au sérieux la

forme d'un récit par rapport à son contenu et vice versa. Le réalisme des récits bibliques

(Genèse, résurrection, entre autres) qualifiés par ailleurs de <saga> ou légendes,

fait comprendre pourquoi il est impossible de séparer le fait de la fiction, en quoi
Barth s'oppose à l'herméneutique de l'après-Aufklarung. Appuyées aussi sur des



178 BIBLIOGRAPHIE

théories récentes du conte, l'herméneutique de Barth apparaît ici sous un nouveau
jour. C'est dans le refus d'admettre un < Deus in se > dans le < Deus revelatus >, dans le
refus d'admettre un Dieu au-dessus, derrière ou au-delà de la révélation que se manifeste

le résultat le plus remarquable d'une compréhension de Dieu au travers de ses

histoires. Ford pense cependant que Barth tend à attribuer un poids théologique
excessif aux récits bibliques, ou inversement à sous-estimer le poids théologique de la
critique historique, des sciences naturelles et surtout de l'anthropologie. Le caractère
missionnaire, non encore accompli, de l'histoire de Jésus cède la place à une exégèse
anagogique. On peut se demander si la narration est vraiment aussi déterminante
pour la structure de la théologie barthienne, les critiques de Ford contredisant en
quelque sorte l'hypothèse de départ. Mais sans aucun doute, Ford ajoute un nouvel
élément au dossier de la réception de l'œuvre barthienne. — Et c'est précisément
cette réception qui se trouve au centre du livre de R. Crimmann. Comparé à

l'ouvrage de Ford, il s'agit là d'un livre « allemand », d'autant plus que la réception
se limite — et c'est regrettable — à son histoire d'expression germanophone. En
revanche, Crimmann lit Barth également sur l'arrière-fond d'une théorie littéraire qui
prétend que la réception des premières ébauches d'une pensée conditionne ses
innovations et ses développements ultérieurs; l'analyse de l'histoire de la réception peut
souvent éclairer l'analyse d'une œuvre et lui rendre son statut « original ». Cette
thèse, l'auteur l'éprouve en examinant les textes du (premier Barth). La présentation
détaillée des lignes d'argumentation se conjugue heureusement avec une exploitation
du matériel biographique et de l'histoire contemporaine (en particulier la
correspondance avec Thurneysen) d'une part, et les divers échos provoqués par ces textes
d'autre part. L'attaque de Barth contre la religion humaine en tant que fondatrice de

théologie a trouvé dans les années vingt un accueil favorable, farouchement opposé,
ou mitigé. Crimmann en donne une typologie utile, montrant ensuite la réception
actuelle et variée de ces textes célèbres. Les lecteurs avisés jugeront cette étude selon
le type de réception qui leur convient, en regrettant que tel aspect ne soit pas aussi

fortement souligné qu'il le faudrait... Quelques imprécisions et omissions mises à

part, l'étude, sans être fondamentalement nouvelle, est digne de confiance. Sa partie
la plus originale se trouve probablement à la fin (annexe pédagogico-théologique),
où Crimmann tente de démontrer, envers et contre tout, combien les thèses du jeune
Barth sont fécondes dans une perspective de la pédagogie religieuse (Religionspädagogik).

En examinant de façon critique le concept de religion, Barth ouvre l'enseignement

religieux au monde séculier. L'identité théologique de l'enseignement religieux
est conservée dans la personne de l'éducateur ou instituteur dont l'autorité se

constitue par le témoignage à la parole de Dieu (p. 232).

Klauspeter Blaser

Hans Urs Von Balthasar & Georges Chantraine, Le cardinal Henri de

Lubac, l'homme et son œuvre. Avec une lettre de Paul VI, Paris, Lethielleux,

1983, 143 p.

C'est un petit livre très précieux qui nous propose une première approche d'une des

grandes figures catholiques de ce siècle. Condamné avant le concile pour les propositions

de son Surnaturel 1946, en lutte contre Cajétan) puis progressivement réhabilité,
H. de Lubac a été l'un des experts de Vatican II; depuis il a été laissé passablement à

l'écart par le groupe des progressistes « parce qu'il lutte avec trop d'acharnement devant



BIBLIOGRAPHIE 179

cette nouvelle forme de schizophrénie chrétienne qui s'incline tellement devant le
rationalisme et le sécularisme scientifiques postkantiens» (51), alors que tout récemment

Jean-Paul II l'a fait cardinal. — G. Chantraine tente ici une esquisse biographique
(11-41) de cet homme en réaction contre les intégrismes de gauche comme de droite et
dont l'œuvre, selon lui, permettrait au mieux de sortir de la polarité progressistes/conservateurs

(40). H. U. von Balthasar, un ami depuis les années vingt déjà! donne
ensuite une analyse de l'œuvre (45-139). L'œuvre la plus importante de Lubac aurait été
un livre sur la mystique auquel il a pensé dès 1926 (les premiers textes se rapportant à ce
sujet ayant paru... en 1965!) et qui a pourtant inspiré de Lubac en toutes choses (47).
Points forts de cette présentation : la défense par de Lubac du catholicisme (67-74), ses
écrits sur les deux «athéismes» (74-86), l'athéisme occidental (Feuerbach, Marx,
Nietzsche... Comte, auquel de Lubac oppose son refus le plus radical, égal seulement à

celui de Joachim de Flore, objet de son tout dernier livre) et l'athéisme oriental (le
bouddhisme, dont le monisme idéaliste rend impossible l'existence d'un véritable Toi
qui pourrait être aimé comme tel (84)). Les pages les plus substantielles sont intitulées
«La nouveauté du Christ» (87-111), présentation de Surnaturel(89-98): la nature de
l'esprit créé, St-Thomas ne lui assigne jamais d'autre fin que surnaturelle; ce n'est qu'au
XVIe siècle que l'on verra le concept de nature s'altérer en un sens rationaliste (90).
Présentation des « Sens de l'Ecriture » (98-105), vaste étude historique partant d'Origène
(Histoire et Esprit) et aboutissant à L'Exégèse Médiévale (en 4 tomes) qui nous fait
découvrir une exégèse où la théologie tout entière se trouve comprise depuis son
fondement historique jusqu'à ses sommets spirituels, le Christ, à la fois exégète et exégèse,
se trouvant en son centre (103), jusqu'à ce que la théologie éclate en une exégèse

autonome, une dogmatique et une spiritualité (104). Bien sûr, le bilan historique du Père
de Lubac ne vise pas à restaurer le scheme ancien, mais à réfléchir sur la synthèse
vivante qu'il a contenue. Suivent les travaux sur Teilhard de Chardin (c'est au Père de
Lubac que ce dernier doit de ne pas avoir été condamné 105-111 puis la présentation
d'une série de livres destinés à un plus vaste public, tournant autour du thème du
paradoxe (le mystère vivant s'exprime dans les formes historiques, et il les dépasse
toutes 120)), pour arriver au thème central de la théologie de Lubac : l'Eglise 122-135).
— Une conclusion situe encore la sorte de testament que constituent les deux gros
volumes de La postérité spirituelle de Joachim de Flore dont l'immense érudition ne

peut être résumée (citons tout de même la référence à Bloch et Moltmann); question
centrale: l'Eglise est-elle une réalité avant-dernière ou bien est-elle, en tant qu'une,
sainte, catholique et apostolique ayant reçu l'Esprit du Père et du Fils, la réalité dernière,
définitive? Les lignes qui précèdent ne laissent pas douter de la réponse de Lubac, à

noter cependant que «l'Eglise opère elle-même ce dépassement (dépassement d'elle-
même vers l'histoire dans son ensemble), bien plus, elle coïncide avec lui.» 139) — Il est

émouvant d'entendre ce grand théologien (qu'on n'oublie pas son rôle décisif tant
comme fondateur de la collection «Théologie» chez Aubier Montaigne que dans

l'entreprise des Sources Chrétiennes) déclarer « rien n'est de moi dans mes livres» (37) et

de découvrir, à travers ses amitiés, cet homme 'effacé', comme le dit Balthasar. — A
noter encore que les éditions Jaca Book, de Milan, ont entrepris la publication de

l'œuvre complète (où je n'ai pas su retrouver les traces de Surnaturel), et qu'une
bibliographie a été éditée au Johannes Verlag, Einsiedeln, 1974.

Jean-Eric Bertholet



180 BIBLIOGRAPHIE

François Vouga, Résonances théologiques de la musique. Bach - Beethoven
- Stravinsky - Mozart - Verdi - Britten (L'Evangile dans la vie n° 9),
Genève, Labor et Fides, 1983.

Né de quelques soirées destinées à un groupe de paroissiens intéressés à l'expression

musicale, ce petit livre n'affiche pas de grandes prétentions. F. Vouga s'y
présente comme l'exègète qu'il est, sans vouloir faire preuve de compétences musicales
ou musicologiques particulières. — Cet aveu reflète à la fois les qualités et les limites
de cet ouvrage. C'est en effet le travail de l'exègète qui convainc le plus quand
l'auteur présente les différentes versions successives de la passion selon saint
Matthieu de Bach en les comparant aux intentions du texte de l'Evangile, ou lorsqu'il
montre les inflexions qu'imposent aux textes de la liturgie traditionnelle les commentaires

musicaux qu'en donnent les compositeurs (Bach, Beethoven et Stravinsky pour
le Credo, Mozart, Verdi et Britten pour le Requiem). — Côté musique, l'auteur
s'appuie essentiellement sur les introductions critiques des différents éditeurs aux
œuvres qu'il présente. A vrai dire, c'est assez peu, et, malgré son titre, on est loin
d'entendre résonner la musique à travers ce livre! On peut citer Schweitzer, mais
pourquoi, à sa suite, ne pas s'engager, ne fût-ce qu'un peu, sur la voie du symbolisme
musical de Bach? De même l'auteur, qui trop souvent a tendance à psychologiser ses

remarques, s'interroge trop peu sur les nécessités proprement musicales qui président
aux choix des compositeurs. — Exégète, théologien, Vouga est sans aucun doute
spécialement à l'aise avec Bach qu'il qualifie de «prédicateur et exégète», ainsi qu'avec
Britten, la présentation du livret du War Requiem étant à elle seule émouvante, plus
proche, peut-être, de la propre théologie de Vouga puisque, au travers du drame de la
guerre, l'image de Dieu y est «plus christologique que jamais, marquée une fois pour
toutes par le sceau de la Croix» (p. 97). — On regrettera cependant que la texture
musicale apparaisse si peu dans ce livre, comme on regrettera aussi qu'il n'y ait pas
de considérations plus systématiques sur la question qu'est pour la théologie le fait
musical lui-même (et non pas seulement la théologie sous-jacente à quelques œuvres
privilégiées!). Espérons que le succès de ce livre en librairie encouragera l'éditeur à

retenter l'aventure de ce dialogue théologie-musique.

Jean-Eric Bertholet

Philosophie Ernest Ansermet, Catalogue de l'œuvre, Lausanne, Bibliothèque cantonale
contemporaine et universitaire, 1983. 290 p.

Chacun sait qu'Ernest Ansermet, dès la fin de la seconde guerre mondiale, et sous
l'influence de Sartre, s'est passionné pour l'esthétique musicale, la philosophie et
particulièrement la phénoménologie — une passion qui avait toujours été sienne et qui
avait été développée par ses nombreux séjours entre les deux guerres à Buenos Aires,
dans le cercle culturel de Victoria Ocampo. C'est ainsi qu'en 1961 il publia, après l'avoir
recommencé trois fois, ses Fondements de la musique dans la conscience humaine, un
ouvrage traduit en allemand en 1965 et réédité (chez Piper) en 1972. Il ne faut pas oublier
les Entretiens sur la musique, diffusés sur les ondes puis publiés avec ma collaboration
en 1962. ni de nombreuses et retentissantes conférences publiques, dont quelques-unes
ont été reprises dans une publication posthume: Ecrits sur la musique (1971) —

ouvrages qui tous parurent à la Baconnière. Or Ernest Ansermet possédait, en face de

son bureau, une immense armoire dans laquelle il «rangeait» les manuscrits, projets de
conférence, textes épars. notes diverses, coupures de journaux, etc. Ces papiers faisaient



BIBLIOGRAPHIE 181

largement déborder l'armoire et se voyaient enfouis sans ordre apparent. Toutefois
Ansermet s'y reconnaissait, mais il était bien le seul à s'y reconnaître. De son vivant
Ansermet m'avait autorisé à léguer toute sa production écrite à la BCU de Lausanne.
Après sa mort, la totalité de l'armoire fut transférée à Lausanne : un peu plus tard suivit
la correspondance, mais cette dernière, après bien des pérégrinations confuses, retourna
à Genève. Dès 1969 je procédai à de premiers tris dans cette masse de documents. 19

cartons d'archives furent remplis par les manuscrits et dactylogrammes des Fondements,

dont Ansermet possédait trois versions successives, pratiquement toutes
abandonnées. A peu près autant de cartons (20) étaient remplis de textes divers sans aucun
classement. Par mandat des héritiers d'Ernest Ansermet, j'étais alors seul autorisé à

m'occupcr du «Nachlass» écrit. Ma première tâche fut d'organiser un catalogue cohérent:

j'y travaillai dès 1969, mais m'aperçus très vite que je n'en viendrais pas seul à

bout : il fallait des collaborateurs, que M. J.-P. Clavel, directeur de la BCU, fournit avec
une immense bonne volonté. Là-dessus, après diverses péripéties, l'entreprise eut la
chance de trouver un esprit enthousiaste, M. Jean-Louis Matthey, qui prit toute l'affaire
en mains en me déchargeant complètement. J'avais originairement envisagé de limiter
le Catalogue aux manuscrits des Fondements (tellement importants, dans leurs versions
successives, pour comprendre l'évolution de la pensée d'Ansermet), aux textes épars
(qui comportaient une masse d'inédits très intéressants), aux œuvres musicales
d'Ansermet (dont on tend souvent à minimiser la qualité), et à la correspondance.
Finalement c'est une douzaine de collaborateurs que M. Matthey «utilisa» pour non
seulement réaliser la tâche prévue, mais pour l'augmenter dans de très grandes proportions.

Le catalogue actuellement édité comprend en effet, de plus, la liste de tous les

textes d'Ansermet parus dans les programmes de l'OSR, une très grande quantité de

textes parus sur Ansermet, et surtout une discographie complète (ou presque...). Cette
discographie, réalisée par François Hudry, posait des problèmes quasiment insolubles.
La maison Decca, en effet, qui a publié la quasi-totalité des enregistrements d'Ansermet,
est une multinationale qui, ô paradoxe, ne possède aucun catalogue interne de ses

publications. Bien plus, le catalogue de la seule filiale «Decca-Londres», que j'ai
consulté, comportait des «trous» que la consultation de ma petite discothèque personnelle
permettait déjà de boucher en partie! C'est ainsi que le catalogue était déjà imprimé
quand on réalisa que Decca-Tokyo avait publié un merveilleux enregistrement d'une
« répétition » de la Symphonie fantastique de Berlioz... Il est hors de doute que la pensée

philosophique d'Ansermet, et aussi peut-être, sa pensée théologique, retiendront
l'attention de la postérité pendant de longs temps. Quand on sait quelle est la difficulté
qu'il y a, avec certains grands noms du passé, d'accéder à des archives disponibles et
mises en ordre, on ne peut que féliciter la Bibliothèque cantonale universitaire de

Lausanne d'avoir pris à cœur, pendant de longues années et non sans difficultés, la

réalisation d'un instrument scientifique de travail irréprochable.

J.-Claude Piguet

Jean Granier, Nietzsche (Que sais-je? 2042), Paris, PUF, 1982.

Jean Granier, qui publia en 1966 un ouvrage important sur Nietzsche (Le problème
de la Vérité dans la philosophie de Nietzsche, Paris, Seuil, 1966) présente aujourd'hui ce

penseur dans la collection «Que sais-je?». Après une biographie attentive, entre autres,
aux années de formation, il met en évidence les difficultés particulières soulevées par
l'œuvre de Nietzsche: inachevée, défigurée, hétéroclite, elle exige certaines précautions
de lecture. Elle impose au lecteur « la méthode que Nietzsche préconisait lui-même dans



182 BIBLIOGRAPHIE

sa propre théorie de la connaissance» (p. 17), c'est-à-dire l'interprétation, méthode issue
du refus du système et de la rupture avec la métaphysique. — Dans la deuxième partie,
Granier présente la philosophie de Nietzsche en cinq chapitres : le Nihilisme, Surmonter
la métaphysique. Interprétation et Vérité, la Volonté de puissance, le Surhomme. Il
s'agit bien évidemment, comme d'ailleurs la collection l'impose, d'un parcours rapide;
mais il me paraît offrir une introduction solide et un guide très appréciable pour la
lecture de Nietzsche. Pour Granier. «une interprétation cohérente et unitaire est
l'âme des métamorphoses» (p. 24) de cette pensée, et sa présentation l'atteste, attentive
elle-même à repérer les différents «points de vue» de l'œuvre en reparcourant la trace
qui passe par eux. — J'attirerai en particulier l'attention sur le troisième chapitre; le
choix de l'interprétation comme méthode philosophique y apparaît avec toutes ses

implications: le monde comme texte, la menace constante du chaos comme défi à

l'interprétation, la connaissance «pluraliste» et son «imprégnation par les valeurs» (p.
66), le «courage» exigé de l'interprète et le tragique de la vérité. Ces pages, riches et
denses, mettent bien en évidence l'articulation entre la «méthode» du philosophe et le

«contenu» de son œuvre, le lien qui unit son «faire» et son «dire», producteurs l'un de
l'autre. — Sensible à la difficulté de certaines idées nietzschéennes, Granier s'efforce de
les arracher à toute ambiguïté — et par là à tout mésusage — en en reproduisant la genèse

par différenciations successives. — Il cite beaucoup Nietzsche tout au long de son étude.
Ce procédé me semble ici particulièrement adéquat: conforme à la volonté
nietzschéenne d'une écriture fragmentaire, il est aussi le signe d'une lecture qui «redonne» à

tout instant cela même qu'elle interprète et fait ainsi du lecteur, dès ce premier moment
de son approche, un lecteur de Nietzsche.

Sylvie Bonzon

Nietzsche für Christen. Eine Herausforderung. Textauswahl und Einleitung
von Eugen Biser (Herderbücherei 1056), Freiburg i. Br., 1983, 158 p.

Un des meilleurs connaisseurs et interprètes de Nietzsche presente ici un choix de

textes nietzschéens particulièrement pertinents pour les chrétiens: leur foi ne serait-
elle qu'un résidu de la morale bourgeoise? Ce recueil, traversé de brefs essais

biographiques (Werkbiographie) vise donc à stimuler le débat avec ce critique passionnant
du christianisme que fut Nietzsche.

Klauspeter Blaser

Alfred Schöpf, Sigmund Freud, München, C. H. Beck, 1982.

Dans la collection «Grosse Denker, Leben, Werk, Wirkung» des éditions Beck,
Alfred Schöpf, professeur de philosophie à l'université de Würzburg, publie un Sigmund
Freud. Cette présentation, en 200 pages, de la pensée freudienne nous propose à la fois
une information précise sur la psychanalyse et les questions, réflexions, prolongements
critiques d'une lecture philosophique de l'œuvre de Freud. Dans son introduction,
l'auteur met en évidence le double rapport qui lie et affronte philosophie et psychanalyse:

d'un côté la philosophie est, aux yeux de la psychanalyse, une activité qui relève,
comme l'art, la religion ou la science, de sa théorie de la culture. Quant à la philosophie,



BIBLIOGRAPHIE 183

elle inclut la psychanalyse dans sa réflexion sur les sciences humaines. Le dialogue entre
ces deux disciplines paraît d'autant plus inévitable que la psychanalyse elle-même
implique une réflexion philosophique sur son propre statut — amorcée par Freud dans
la métapsychologie — et que la philosophie, de son côté, ne peut être indifférente à

l'affirmation de la psychanalyse selon laquelle ce qui est apparemment dépourvu de sens
traduit en réalité un autre sens. A. Schöpf consacre les dernières pages de son
introduction à repérer les champs principaux sur lesquels philosophie et psychanalyse se

rencontrent: mise en question par Freud de la possibilité d'un accès immédiat et
adéquat de la conscience à elle-même, implications de la thèse du déterminisme
psychique pour le problème de la liberté du sujet et pour l'éthique en général, conséquences
pour l'anthropologie philosophique de la découverte du rôle de la sexualité, enfin apport
de la perspective psychanalytique à la question du rapport entre théorie et pratique. —

Après 50 pages consacrées à une biographie précise de Freud, l'auteur présente son
œuvre en fonction des thèmes annoncés dans l'introduction. Cet exposé de la théorie
psychanalytique est clair et solide, et particulièrement attentif à la mise en place par
Freud de sa méthode. Les différents points où philosophie et psychanalyse ont affaire
l'une à l'autre sont eux aussi présentés avec clarté. L'auteur ne nous propose pas à

proprement parler une philosophie «intégrant» les apports de la psychanalyse; il
s'attache surtout, m'a-t-il semblé, à une étude précise et approfondie des concepts
freudiens qui permette au lecteur de mieux saisir les données et les enjeux du débat. —

Enfin une quatrième partie est consacrée au développement de la psychanalyse après
Freud et à un historique de la discussion des théories psychanalytiques dans diverses
écoles philosophiques. Cet historique est rapide mais riche en références bibliographiques.

Notons encore, à ce propos, l'utilité et la précision des index et de la bibliographie
offerts à la fin de l'ouvrage. — Au terme de cette étude, le lecteur regrette seulement
l'absence de «conclusions» qui auraient pu rassembler les résultats de ce parcours
historique et critique et reprendre par là les thèmes de l'introduction. Peut-être l'auteur
n'a-t-il pas voulu donner l'impression de clore un débat qui reste, en effet, ouvert.

Sylvie Bonzon

Qu'est-ce que l'Homme, Philosophie/Psychanalyse, Hommage à Alphonse De
Waelhens (1911-1981), Bruxelles, Publications'des Facultés universitaires
Saint-Louis, 1982, 724 p.

Cet hommage, paru peu après la mort de son destinataire, rassemble les textes de

près d'une quarantaine d'auteurs. Ils sont répartis en quatre sections: 1) philosophie,
anthropologie; 2) éthique, philosophie politique, philosophie de l'histoire; 3) philosophie

de l'art; 4) psychologie, psychiatrie, psychanalyse. Parmi ces articles très divers
citons à simple titre d'exemplçs les réflexions d'Urbain Dhondt sur la nécessité de

l'autorité dans la vie politique, l'illustration par Chaïm Perelman du fait que la loi
positive est constamment déterminée par un droit fondé sur le sentiment de justice,
l'essai entrepris par Walter Biemel de démontrer que l'art est un langage sur
l'exemple des Ménines de Vélasquez et de Picasso, l'interprétation par Claude
Troisfontaines de la pensée en images de Magritte sur l'exemple du Thérapeute, la tentative

de situer la psychologie entre la biologie et les sciences culturelles par Edmond

Ortigues, ou encore l'essai de Paul Ricœur qui définit ce que peut être une preuve en

psychanalyse.
Gilbert Boss



184 BIBLIOGRAPHIE

Etienne Gilson, Constantes philosophiques de l'Etre, Paris, Librairie philo¬
sophique J. Vrin, 1983, 253 p.

Dans cet ouvrage posthume on retrouve avec enchantement les intentions essentielles

de ce métaphysicien subtil et hardi que fut E. Gilson à travers son œuvre
d'historien de la philosophie. Certains chapitres (I, II, V, VII) reprennent des articles déjà
parus, la plupart revus et corrigés, les autres sont des textes inédits «dont la composition,

nous dit-on, s'échelonne sur une quinzaine d'années sans qu'on puisse dater plus
précisément (leur) rédaction» (p. 8). Le tout trouve son unité dans la constance de

l'interrogation qui n'a cessé d'inspirer le travail philosophique d'E. Gilson : la «question
de l'être», dont il découvrit la formulation la plus pure, pour ainsi dire indépassable,
chez St. Thomas, plusieurs siècles avant que M. Heidegger lui ait redonné l'éclat que l'on
sait. — A cet égard les pages limpides consacrées à l'auteur de Sein und Zeit (ch. VII)
démontrent comment l'extraordinaire «sensibilité» métaphysique de ce philosophe à la

question fondamentale ne l'a pas empêché d'échouer devant le mystère du premier
principe qu'il a laissé obscur et innomé. Quant à la critique heideggerienne du péché
capital de la métaphysique traditionnelle (la confusion de l'être et de l'étant), elle
témoigne d'une singulière méconnaissance de l'histoire, en particulier des discussions
thomasiennes explicites sur ce thème, préparées d'ailleurs par les penseurs arabes au
XIIe siècle déjà et continuées au XIVe par Duns Scot. — Avec cette remarquable clarté
d'expression qui caractérise sa langue philosophique, E. Gilson nous rappelle une
dernière fois, en ce précieux recueil, les grandes thèses de sa pensée : son réalisme radical ; sa

conception rigoureuse du rapport de la religion et de la philosophie; sa perception de
l'être en tant qu'es«', visé dans son acte pur et affirmé comme principe des principes ; sa

définition de la métaphysique, replacée dans son ordre propre, distincte bien que
fondatrice des domaines épistémologiques, irréductible à aucune science, quoi qu'on ait pu
faire depuis Descartes et Kant pour l'absorber et la dissoudre. — Le lecteur sera
reconnaissant à J.-F. Courtine d'avoir rassemblé et édité ces textes, où résonnent en
écho prolongé la voix d'un maître et qui font entendre en un résumé substantiel le

message proprement philosophique du grand historien.

Gabrieli.f Dufour-Kowalska

Histoire de Lausanne. Publiée sous la direction de Jean Charles Biaudet.

Lausanne, Payot, 1982, 456 p.

L'histoire locale rencontre actuellement les faveurs d'un large public. Ce succès est

mérité quand il se porte sur des ouvrages de la qualité de celui-ci. Jean Charles Biaudet a

réuni une équipe de douze universitaires ou spécialistes (G. Nicolas-O., G. Kaenel, D.

Paumer, D. Anex-Cabanis, P. Dubuis, L. Junod, A. Radeff, R. Matzinger-Pfister, M.-Cl.
Jéquier, Fr. Nicod, A. Lasserre, J. Meylan) qui retracent l'histoire de Lausanne et de

l'espace lausannois depuis l'époque postglaciaire jusqu'en 1980. Tout au long des
chapitres de cette Histoire, qui suivent un plan chronologique et dont le découpage est tout à

fait traditionnel, on observe un intérêt pour une approche globale et scientifique de tous
les matériaux et documents permettant de retracer les formes de vie (économique,
démographique, politique, culturelle, religieuse, etc.) qui ont coexisté et se sont succédé

sur le territoire de ce qui est devenu l'actuelle Lausanne. Plusieurs cartes, plans et

graphiques, un index et des indications bibliographiques complètent ce livre et facilitent
sa consultation.

Eric Junod


	Bibliographie

