
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : justice en dialogue

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116(1984). P. 147-151

ÉTUDE CRITIQUE

JUSTICE EN DIALOGUE*

André-Jean Voelke

Ce recueil présente un ensemble de travaux issus des rencontres de l'Institut

de recherches herméneutiques de la Faculté de Théologie de l'Université
de Neuchâtel. Il est l'expression d'Un remarquable effort de collaboration
entre des théologiens et des philosophes qui se*sowt donné pour tâche de
mener une investigation commune sur la problématique de lajustice. L'Introduction

de Pierre Bühler et la Relecture finale de Sylvie Bonzon dégagent d'une
manière synthétique les grands axes de cette recherche, constituée d'un côté

par l'interprétation de certaines références historiques, et de l'autre par la
discussion de diverses positions contemporaines prises comme repères.

A mon avis c'est dans les deux études du théologien P. Bühler et les deux
études du philosophe P.-A. Stucki que ressort le mieux l'intérêt commun qui
s'exprime dans le titre du recueil et dans la déclaration: «le dialogue nous
apparaît comme le lieu par excellence de lajustice» (18).

Analysant La doctrine des deux justices, d'après Luther, P. Bühler pose
d'emblée que la découverte de la justification par la foi est une «découverte

herméneutique» (36): c'est en interprétant l'Epître aux Romains que le

réformateur comprend que lajustice de Dieu est une «justice passive» par laquelle
Dieu nous justifie par la foi. Alors que dans la conception thomiste la
justification est une action divine visant à aménager la capacité de l'homme, pour
Luther «l'Evangile me rend juste en déclarant que je suis juste». Dans cette

perspective l'énoncé linguistique est fondamental et l'on remarque qu'il a

«une structure performative» (39). Reçue dans la parole de Dieu, lajustice
passive est une «justice en dialogue» (40). Pour saisir l'apport spécifiquement
chrétien à la problématique de lajustice, il faut selon P. Bühler saisir comment
lajustice passive s'articule avec lajustice active que nous sommes conviés à

mettre en œuvre dans le monde des hommes. Cela suppose une «réinterprétation

chrétienne de la loi»: en nous donnant lajustice, l'Evangile nous libère

non pas de la loi, mais des tentatives d'auto-justification; il nous appelle à

accomplir la loi «selon son office propre»: «la loi devient alors le lieu où je
peux exercer ma liberté dans le service» (47). A cette réinterprétation de la loi
est liée une réinterprétation du droit naturel: pour Luther celui-ci est

«l'expression d'une exigence adressée par Dieu à l'homme» (51). P. Bühler

apporte à ce propos des précisions qui surprendront plus d'un lecteur: loin

* P. Bühler. S. Bonzon, P. Barthel, P.-A. Stucki, E. Dubuis, P. Paroz, M. Schaffter:
Justice en dialogue, Genève, Labor et Fides, 1982, 173 p.



148 ANDRE-JEAN VOELKE

d'être l'adversaire irréductible de la raison que l'on s'imagine, Luther fait de la
raison la source du droit naturel et admet l'autonomie de la raison dans

l'accomplissement du droit.
C'est à la lumière de cette doctrine luthérienne qu'il convient, me semble-

t-il, de lire l'autre contribution de P. Bühler: Le problème de l'avenir dans la
question de lajustice. Une critique de la théologie politique. Considérant que
«lajustice est toujours mise en rapport avec un avenir de justice, reflétant ce

que l'homme attend, espère et exige d'elle» (158), l'auteur oppose deux
manières de comprendre ce « moment eschatologique». Selon la « théologie de
la gloire», la résurrection du Christ marque le début d'une histoire nouvelle
qui anticipe l'accomplissement du royaume de Dieu. Cette histoire laisse

apparaître une « analogie eschatologique » entre lajustice sociale et le royaume
final. Telle est la perspective des théologies politiques, et spécialement de celle
de J. Moltmann. Mais, pour P. Bühler, «cette idée d'anticipation laisse planer
une équivoque fondamentale (...): on ne sait jamais si le processus eschatologique

va être réalisé par l'homme par Dieu ou par lui-même (...)»
(161). Contrastant avec ce messianisme, la théologie de la croix renverse la

perspective eschatologique en mettant l'accent sur la croix qui réalise le règne
de Dieu dans l'existence présente du pécheur justifié et le libère de l'hypothèque

de l'avenir pour lui permettre de travailler à l'aménagement de la

justice dans le monde actuel. Au lieu de prétendre anticiper le royaume de

Dieu par son action politique et sociale, l'existant se voue alors à une «éthique
du service» (168), soucieuse des droits et devoirs des personnes. Non seulement

P. Bühler donne sa préférence à la perspective existentielle ouverte par la

théologie de la croix, mais il conteste même le caractère spécifiquement
chrétien du messianisme des théologies politiques.

Dans sa Lecture de la «Déclaration des droits de l'homme et du citoyen»,
Pierre-André Stucki soutient que ces droits doivent être conçus à partir d'une
parole transmise. Cette parole, c'est la loi naturelle au sens de Calvin et de

Locke. Mais à la fin du XVIIIe siècle il ne reste de cette parole qu'une trace
indirecte et la Déclaration est un acte performatif qui «fait exister le droit
naturel dans l'univers linguistique» (86). Pour P.-A. Stucki, la signification
des droits de l'homme a une dimension existentielle: en reconnaissant ces

droits, «on me signifie la possibilité d'un avenir authentique, la légitimité
d'une véritable espérance; on me transmet, indirectement, la promesse de
l'existence» (88). Enfin l'auteur discerne derrière l'idéologie de la Déclaration
un «système dialogique» (90) présidant à la formation de la volonté générale.
Sans ce système, le passage du domaine des opinions individuelles à celui de la

législation serait en effet inexplicable. P.-A. Stucki esquisse le fonctionnement
de ce système, mais cette esquisse demeure à mon avis trop hypothétique et il
faudrait se référer à la doctrine rousseauiste de la volonté générale pour
éclairer sur ce point la Déclaration.

C'est encore de la promesse de l'existence que P.-A. Stucki nous parle dans



JUSTICE EN DIALOGUE 149

sa seconde contribution. Le concept de compréhension de soi dans la
problématique de la justice. Dans la ligne de l'interprétation existentiale de
Bultmann. il pense que l'homme est appelé à se comprendre lui-même en réponse
à une parole originaire que lui transmet l'autorité sociale et qui se donne à lui
comme promesse de l'existence. C'est dans la «crise de la promesse» qu'il
situe le «lieu de la problématique de l'existence» (116): lorsque la voie dans
laquelle l'homme s'est engagé en réponse à la promesse le conduit à l'échec, il
se pose la question de sa propre justice, puis corrélativement de la justice
sociale et politique : « La question de lajustice se montre donc contemporaine
de la découverte de l'injustice, contemporaine d'une déception Il faut
donc considérer la transmission de la promesse si l'on prétend se situer au
point de départ de la problématique de lajustice.» (117) L'individu dépassera
cette crise et aboutira à une restructuration de la compréhension de soi s'il
abolit la médiation de l'autorité sociale qui le tenait à distance de la parole
originaire et accède à une relation directe avec Dieu, qui se montre comme le
«destinateurde la promesse» (118). Cet événement fondateur ouvre la voie à

une reprise de l'exigence de justice.
Passons maintenant en revue les autres articles, moins fondamentaux

peut-être, mais tous intéressants à des titres divers. Plusieurs d'entre eux
mettent en œuvre certains des concepts élaborés par P.-A. Stucki (droit
naturel, compréhension de soi. promesse de l'existence, système dialogique).
Ainsi, malgré la variété des styles et des perspectives, le recueil présente une
unité de pensée assez nette.

Sylvie Bonzon analyse Le langage de la justice dans quelques textes de

Platon en vue de clarifier le statut du discours portant sur lajustice. Elle décèle
dans ces textes une «tension entre un langage de découverte, celui du philosophe

qui énonce un savoir sur la justice, et un langage de production, celui du
roi qui décrète ce qui est juste» (24). C'est ainsi que dans la République (IV.
432 d), Socrate ne saisit pas la justice comme une idée offerte à son regard
muet, mais comme une «trace» dont le sens est à déchiffrer. Une telle
opération est de l'ordre du lire, non du voir: elle est interprétation du logos qui
construit la Cité en décrétant que celle-ci doit se conformer à la règle du «à
chacun son activité propre». C'est dans l'écart entre ce déchiffrage et la

contemplation de l'Idée que peut prendre place la parole de l'autre et se

développer le dialogue. Cet article original confirme dans le cas de Platon l'une des

thèses fondamentales posées dès l'introduction du recueil: «Lajustice se

présente toujours comme un dit de justice» (13). Mais comment ce dit s'articulc-
t-il avec le regard que lc philosophe porte sur l'essence de lajustice (VI, 501b)?
C'est un point qui demanderait à être approfondi.

Pierre Barthel consacre une étude au Discours sur la justice pour un «siècle

éclairé et philosophe» de J. F. Ostervald. Il montre comment se développe,
dans le Catéchisme du «second réformateur» de Neuchâtel. un discours sur
les devoirs envers le prochain qui annonce lc discours laïque et humaniste sur



150 ANDRÉ-JEAN VOELKE

la justice. Pour ce témoin de la Frühaufklärung, les exigences de justice
enseignées par Jésus s'accordent parfaitement avec la raison, ce qui lui permet
de se distancer de la doctrine calviniste de la j ustification par la foi seule. Mais,
contrairement à Locke, dont sa pensée est proche, il s'enferme dans une
théologie du salut par les œuvres pénitentielles qui l'empêche d'accéder à une
compréhension de soi marquée par la relation directe avec Dieu. En définitive
sa conception de la justice est pour l'essentiel de type objectivant.

Dans son article Loi de Dieu et justice formelle, références bibliques et

systématiques, Eric Dubuis retrace le mouvement d'universalisation progressive

conduisant de la loi vétéro-testamentaire à la reconnaissance du principe
de la justice formelle et s'interroge sur sa légitimité. Si le commandement
d'amour dans lequel se résume la loi entraîne certains principes de lajustice
formelle, c'est néanmoins sous l'effet des interprétations successives de saint
Paul, des réformateurs et de Locke que la loi est devenue apte à servir de base à

ces principes. D'autre part l'interprétation luthérienne de lajustice de Dieu

par la foi «interdit de faire du combat pour les droits de l'homme une œuvre
qui justifie» (95).

Pierre Paroz présente Le problème de lajustice et le rationalisme critique en

montrant comment H. Albert — disciple de K. Popper — élève la jurisprudence

au rang de technologie de l'action politique. Selon P. Paroz, cette
démarche suppose une conception dialogique de la justice, car elle met en

œuvre une incessante variation dialectique des points de vue.
Michel Schaffter analyse successivement La théorie de lajustice de J. Rawls

et, sous le titre Marxisme prométhéen et marxisme de l'espoir, la double
perspective marxiste. Il n'a pas de peine à rattacher la théorie de Rawls à la

conception formelle de lajustice s'inscrivant dans le prolongement des théories

du contrat social et de la Déclaration de 1789. Mais il y discerne aussi un
«principe de réciprocité» propre à la conception dialogique. Ce principe
transparaît dans «l'intention fondamentale de se mettre d'accord» (144)
animant les contractants, qui sont placés originellement dans une situation fictive
où ils ignorent quelle sera leur place dans le système sociopolitique. — Pour
M. Schaffter le marxisme prométhéen met l'accent sur la lutte des classes et la

mission historique du prolétariat. Il réduit le principe de réciprocité à un
équilibre des rapports de force et ramène la justice à l'état de fait qui sera
réalisé dans la société communiste (conception objectivante). En revanche le

marxisme de l'espoir est avant tout un appel à la prise de conscience de

l'injustice sociale et il s'accorde avec lajustice démocratique, qui implique en

retour la prise en compte de la critique marxiste.

Pour terminer voici très rapidement quelques-unes des observations ou
questions qui viendront peut-être à l'esprit du lecteur:

Puisque les auteurs reconnaissent une certaine validité à l'idée de droit



JUSTICE EN DIALOGUE 151

naturel, n'aurait-il pas été judicieux d'associer à cette recherche interdisciplinaire

un représentant de la théorie aristotélico-thomiste du droit naturel?
Remarquons en tout cas que les allusions à cette théorie risquent d'en donner
une idée fausse (cf. en particulier un rapprochement dangereux avec Hobbes et
Spinoza, 14-15), et que l'une des hypothèses interprétatives posées au début
du recueil apparaît déjà chez Aristote. Selon cette hypothèse, le modèle
«originaire» du dit de justice serait la réciprocité (14). Or Aristote déclare
précisément que «dans l'opinion de certains c'est la réciprocité qui constitue

purement et simplement lajustice», et il cherche à montrer en quel sens cette
position peut être admise (Eth. Nie. V 8).

D'autre part l'affirmation que le modèle de la réciprocité est premier
ontogénétiquement et phylogénétiquement appelle une confrontation avec les

sciences humaines, en particulier avec la psychologie génétique. Même s'il
était difficile d'inscrire une telle confrontation dans un projet herméneutique,
cette direction de recherche aurait au moins dû être indiquée.

Une certaine équivoque ne pèse-t-elle pas sur la défense de la conception
dialogique de lajustice? Tantôt en effet on se réfère au dialogue du croyant
avec Dieu, tantôt à un dialogue interhumain. Le discours sur lajustice relève-
t-il bien dans les deux cas du même jeu de langage? A cet égard les remarques
de P. Bühler (19) ne me paraissent pas suffisamment approfondies. Une
question analogue se pose à propos de la promesse de l'existence selon P. A.
Stucki : cette promesse paraît tout d'abord d'origine humaine, puis se révèle
fondée en Dieu, sans que l'on voie clairement comment ces deux dimensions
s'articulent.

Peut-on vraiment, avec P. Bühler, dénier totalement au «règne» de Dieu le

caractère de «royaume», c'est-à-dire «d'aménagement futur idéal de la
communauté humaine» (165). Pour ma part, j'ai quelque peine à adhérer à une

herméneutique qui exclut du message spécifiquement chrétien toute perspective

messianique, et il me semble discerner dans de nombreux textes bibliques,

par exemple dans les béatitudes, une tension entre l'existence présente et

une eschatologie centrée sur l'avenir.
Enfin il y a lieu de se demander dans quelle mesure tous les articles

procèdent effectivement d'une intention herméneutique. Certes chacun s'efforce
bien d'interpréter un «dit de justice». Mais l'interprétation ne s'accompagne

pas toujours d'une réflexion explicite sur la structure de ce «dit», et tous les

auteurs n'ont pas au même degré que S. Bonzon, P. Bühler et P.-A. Stucki le

souci de dégager les caractères du langage employé pour dire lajustice. Si les

travaux présentés étaient issus des rencontres d'un institut de recherches

éthiques plutôt qu'herméneutiques, le recueil aurait-il un caractère très différent?

Quoi qu'il en soit, il convient de féliciter toute cette équipe pour la qualité
de sa réflexion théologique et philosophique.


	Étude critique : justice en dialogue

