Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Etude critique : justice en dialogue
Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 147-151

ETUDE CRITIQUE
JUSTICE EN DIALOGUE*

ANDRE-JEAN VOELKE

Ce recueil présente un ensemble de travaux issus des rencontres de I'Ins-
titut de recherches herméneutiques de la Faculté de Théologie de I’'Université
de Neuchatel. 11 est Pexpression d*un remarquable effort de collaboration
entre des théologiens et des philoSophes qui se“sont donné pour tiche de
mener une investigation commune sur la problématique de la justice. L’ Intro-
duction de Pierre Biihler et la Relecture finale de Sylvie Bonzon dégagent d’une
maniere synthétique les grands axes de cette recherche, constituée d’un c6té
par l'interprétation de certaines références historiques, et de I'autre par la
discussion de diverses positions contemporaines prises comme reperes.

A mon avis c’est dans les deux études du théologien P. Biihler et les deux
etudes du philosophe P.-A. Stucki que ressort le mieux I'intérét commun qui
s’exprime dans le titre du recueil et dans la déclaration: «le dialogue nous
apparait comme le lieu par excellence de la justice» (18).

Analysant La doctrine des deux justices, d’apres Luther, P. Biihler pose
d’emblée que la découverte de la justification par la foi est une «découverte
herméneutique» (36): c’est en interprétant I’ Epitre aux Romains que le refor-
mateur comprend que la justice de Dieu est une «justice passive» par laquelle
Dieu nous justifie par la foi. Alors que dans la conception thomiste la justi-
fication est une action divine visant a aménager la capacité de ’homme, pour
Luther «I’Evangile me rend juste en déclarant que je suis juste». Dans cette
perspective I’énoncé linguistique est fondamental et I'on remarque qu’il a
«une structure performative» (39). Regue dans la parole de Dieu, la justice
passive est une «justice en dialoguew» (40). Pour saisir I'apport spécifiquement
chrétien a 1a problématique de la justice, il faut selon P. Biihler saisir comment
la justice passive s’articule avec la justice active que nous sommes conviés a
mettre en ccuvre dans le monde des hommes. Cela suppose une «réinterpre-
tation chrétienne de la loi»: en nous donnant la justice, I'Evangile nous libére
non pas de la loi, mais des tentatives d’auto-justification; il nous appelle a
accomplir la loi «selon son office propre»: «la loi devient alors le lieu ou je
peux exercer ma liberté dans le service» (47). A cette réinterprétation de la loi
est liée une réinterprétation du droit naturel: pour Luther celui-ci est
«I’expression d’une exigence adressée par Dieu a ’homme» (51). P. Biihler
apporte a ce propos des précisions qui surprendront plus d’un lecteur: loin

* P. Biihler, S. Bonzon, P. Barthel, P.-A. Stucki, E. Dubuis, P. Paroz, M. Schaffter:
Justice en dialogue, Genéve, Labor et Fides, 1982, 173 p.



148 ANDRE-JEAN VOELKE

d’étre ’adversaire irréductible de la raison que I’on s’imagine, Luther fait de la
raison la source du droit naturel et admet I"autonomie de la raison dans
I’accomplissement du droit.

C’est a la lumiére de cette doctrine luthérienne qu’il convient, me semble-
t-1l, de lire 'autre contribution de P. Biihler: Le probléme de ['avenir dans la
question de la justice. Une critique de la théologie politique. Considérant que
«la justice est toujours mise en rapport avec un avenir de justice, reflétant ce
que I’homme attend, espere et exige d’elle» (158), auteur oppose deux
manieres de comprendre ce « moment eschatologique». Selon la «théologie de
la gloire», la résurrection du Christ marque le début d’une histoire nouvelle
qui anticipe 'accomplissement du royaume de Dieu. Cette histoire laisse
apparaitre une «analogie eschatologique » entre la justice sociale et le royaume
final. Telle est la perspective des théologies politiques, et spécialement de celle
de J. Moltmann. Mais, pour P. Biihler, «cette idée d’anticipation laisse planer
une equivoque fondamentale (...): on ne sait jamais si le processus eschato-
logique va étre réalisé par I’homme (...), par Dieu (...) ou par lui-méme (...)»
(161). Contrastant avec ce messianisme, la théologie de la croix renverse la
perspective eschatologique en mettant I’accent sur la croix qui réalise le régne
de Dieu dans I’existence présente du pécheur justifié et le libére de I’hypo-
théque de I'avenir pour lui permettre de travailler a 'aménagement de la
justice dans le monde actuel. Au lieu de prétendre anticiper le royaume de
Dieu par son action politique et sociale, I’existant se voue alors a une «éthique
du service» (168), soucieuse des droits et devoirs des personnes. Non seule-
ment P. Blihler donne sa préférence a la perspective existentielle ouverte par la
théologie de la croix, mais il conteste méme le caractére spécifiquement
chrétien du messianisme des théologies politiques.

Dans sa Lecture de la « Déclaration des droits de 'homme et du citoyen »,
Pierre-André Stucki soutient que ces droits doivent étre congus a partir d’'une
parole transmise. Cette parole, c’est la loi naturelle au sens de Calvin et de
Locke. Mais a la fin du XVIIIC siécle il ne reste de cette parole qu’une trace
indirecte et la Déclaration est un acte performatif qui «fait exister le droit
naturel dans 'univers linguistique» (86). Pour P.-A. Stucki, la signification
des droits de 'homme a une dimension existentielle: en reconnaissant ces
droits, «on me signifie la possibilité d’un avenir authentique, la légitimité
d’une véritable espérance; on me transmet, indirectement, la promesse de
lexistence» (88). Enfin I'auteur discerne derriére I'idéologie de la Déclaration
un «systeme dialogique» (90) présidant a la formation de la volonté générale.
Sans ce systéme, le passage du domaine des opinions individuelles a celui de la
législation serait en effet inexplicable. P.-A. Stucki esquisse le fonctionnement
de ce systeme, mais cette esquisse demeure a mon avis trop hypothétique et il
faudrait se référer a la doctrine rousseauiste de la volonté générale pour
éclairer sur ce point la Déclaration.

C’est encore de la promesse de I’existence que P.-A. Stucki nous parle dans



JUSTICE EN DIALOGUE 149

sa seconde contribution, Le concept de compréhension de soi dans la problé-
matique de la justice. Dans la ligne de I'interprétation existentiale de Bult-
mann, il pense que 'homme est appelé a se comprendre lui-méme en réponse
a une parole originaire que lui transmet 'autorité sociale et qui se donne a lui
comme promesse de I'existence. C’est dans la «crise de la promesse» qu’il
situe le «lieu de la problématique de 'existence» (116): lorsque la voie dans
laquelle 'homme s’est engagé en réponse a la promesse le conduit a I’échec, il
se pose la question de sa propre justice, puis corrélativement de la justice
sociale et politique : « La question de la justice se montre donc contemporaine
de la découverte de I'injustice, contemporaine d’une déception (...) Il faut
donc considérer la transmission de la promesse (.. .), si I’'on prétend se situer au
point de départ de la problématique de la justice.» (117) L’individu dépassera
cette crise et aboutira a une restructuration de la compréhension de soi s'il
abolit la médiation de I'autorité sociale qui le tenait a distance de la parole
originaire et accede a une relation directe avec Dieu, qui se montre comme le
«destinateur de la promesse» (118). Cet événement fondateur ouvre la voie a
une reprise de I'exigence de justice.

Passons maintenant en revue les autres articles, moins fondamentaux
peut-étre, mais tous intéressants a des titres divers. Plusieurs d’entre eux
mettent en ceuvre certains des concepts élaborés par P.-A. Stucki (droit
naturel, compréhension de soi, promesse de 'existence, systéeme dialogique).
Ainsi, malgré la variété des styles et des perspectives, le recueil présente une
unité de pensée assez nette.

Sylvie Bonzon analyse Le langage de la justice dans quelques textes de
Platon en vue de clarifier le statut du discours portant sur la justice. Elle décéle
dans ces textes une «tension entre un langage de découverte, celui du philo-
sophe qui énonce un savoir sur la justice, et un langage de production, celui du
roi qui décréte ce qui est juste» (24). Clest ainsi que dans la République (1V,
432 d), Socrate ne saisit pas la justice comme une idée offerte a son regard
muet, mais comme une «trace» dont le sens est a déchiffrer. Une telle opé-
ration est de I'ordre du lire, non du voir: elle est interprétation du /ogos qui
construit la Cité en décrétant que celle-ci doit se conformer a la régle du «a
chacun son activité propre». C’est dans I’écart entre ce déchiffrage et la con-
templation de I'ldée que peut prendre place la parole de I'autre et se déve-
lopper le dialogue. Cet article original confirme dans le cas de Platon I'une des
théses fondamentales posées dés 'introduction du recueil: « La justice se pré-
sente toujours comme un dit de justice» (13). Mais comment ce dif s’articule-
t-il avec le regard que le philosophe porte sur I’essence de la justice (VI, 501 b)?
C’est un point qui demanderait a étre approfondi.

Pierre Barthel consacre une étude au Discours sur la justice pour un «siecle
éclairé et philosophe» de J. F. Ostervald. 11 montre comment se développe,
dans le Catéchisme du «second réformateur» de Neuchatel, un discours sur
les devoirs envers le prochain qui annonce le discours laique et humaniste sur



150 ANDRE-JEAN VOELKE

la justice. Pour ce témoin de la Frithaufkldrung, les exigences de justice
enseignées par Jésus s’accordent parfaitement avec la raison, ce qui lul permet
de se distancer de la doctrine calviniste de la justification par la foi seule. Mais,
contrairement a Locke, dont sa pensée est proche, il s’enferme dans une
théologie du salut par les ceuvres pénitentielles qui I’empéche d’accéder a une
compréhension de soi marquée par la relation directe avec Dieu. En définitive
sa conception de la justice est pour I’essentiel de type objectivant.

Dans son article Loi de Dieu et justice formelle, références bibliques et
systématiques, Eric Dubuis retrace le mouvement d’universalisation progres-
sive conduisant de la loi vétéro-testamentaire a la reconnaissance du principe
de la justice formelle et s’interroge sur sa légitimité. Si le commandement
d’amour dans lequel se résume la loi entraine certains principes de la justice
formelle, c’est néanmoins sous I’effet des interprétations successives de saint
Paul, des réformateurs et de Locke que la loi est devenue apte a servir de base a
ces principes. D’autre part 'interprétation luthérienne de la justice de Dieu
par la foi «interdit de faire du combat pour les droits de ’homme une ceuvre
qui justifie» (95).

Pierre Paroz présente Le probléme de la justice et le rationalisme critique en
montrant comment H. Albert — disciple de K. Popper — ¢éléve la jurispru-
dence au rang de technologie de I'action politique. Selon P. Paroz, cette
démarche suppose une conception dialogique de la justice, car elle met en
ceuvre une incessante variation dialectique des points de vue.

Michel Schaffter analyse successivement La théorie de la justice de J. Rawls
et, sous le titre Marxisme prométhéen et marxisme de ['espoir, la double
perspective marxiste. Il n’a pas de peine a rattacher la théorie de Rawls a la
conception formelle de la justice s’inscrivant dans le prolongement des théo-
ries du contrat social et de la Déclaration de 1789. Mais il y discerne aussi un
«principe de réciprocité» propre a la conception dialogique. Ce principe
transparait dans «I’intention fondamentale de se mettre d’accord» (144) ani-
mant les contractants, qui sont placés originellement dans une situation fictive
ou ils ignorent quelle sera leur place dans le systéme sociopolitique. — Pour
M. Schaffter le marxisme prométhéen met ’accent sur la lutte des classes et la
mission historique du prolétariat, Il réduit le principe de réciprocité a un
equilibre des rapports de force et raméne la justice a I'état de fait qui sera
réalis¢ dans la société communiste (conception objectivante). En revanche le
marxisme de I’espoir est avant tout un appel a la prise de conscience de
I'injustice sociale et il s’accorde avec la justice démocratique, qui implique en
retour la prise en compte de la critique marxiste.

Pour terminer voici trés rapidement quelques-unes des observations ou
questions qui viendront peut-étre a I’esprit du lecteur:
Puisque les auteurs reconnaissent une certaine validité a 'idée de droit



JUSTICE EN DIALOGUE 151

naturel, n"aurait-il pas été judicieux d’associer a cette recherche interdiscipli-
naire un repreésentant de la théorie aristotélico-thomiste du droit naturel?
Remarquons en tout cas que les allusions a cette théorie risquent d’en donner
une idée fausse (cf. en particulier un rapprochement dangereux avec Hobbes et
Spinoza, 14-15), et que I'une des hypotheéses interprétatives posées au début
du recueil apparait déja chez Aristote. Selon cette hypothése, le modéle «ori-
ginaire» du dit de justice serait la réciprocité (14). Or Aristote déclare préci-
sément que «dans I'opinion de certains c’est la réciprocité qui constitue
purement et simplement la justice», et il cherche a montrer en quel sens cette
position peut étre admise (Eth. Nic. V 8).

D’autre part I'affirmation que le modéle de la réciprocité est premier
ontogénétiquement et phylogénétiquement appelle une confrontation avec les
sciences humaines, en particulier avec la psychologie génétique. Méme s’il
¢tait difficile d’inscrire une telle confrontation dans un projet herméneutique,
cette direction de recherche aurait au moins di étre indiquée.

Une certaine équivoque ne pese-t-elle pas sur la défense de la conception
dialogique de la justice? Tantot en effet on se réfere au dialogue du croyant
avec Dieu, tant6t a un dialogue interhumain. Le discours sur la justice reléve-
t-11 bien dans les deux cas du méme jeu de langage ? A cet égard les remarques
de P. Biihler (19) ne me paraissent pas suffisamment approfondies. Une
question analogue se pose a propos de la promesse de ’existence selon P. A.
Stucki: cette promesse parait tout d’abord d’origine humaine, puis se révéle
fondée en Dieu, sans que I’on voie clairement comment ces deux dimensions
s’articulent.

Peut-on vraiment, avec P. Biihler, dénier totalement au «régne» de Dieu le
caractére de «royaume», c’est-a-dire «d’aménagement futur idéal de la com-
munauté humaine» (165). Pour ma part, j’ai quelque peine a adhérer a une
herméneutique qui exclut du message spécifiquement chrétien toute perspec-
tive messianique, et il me semble discerner dans de nombreux textes bibli-
ques, par exemple dans les béatitudes, une tension entre ’existence présente et
une eschatologie centrée sur I'avenir.

Enfin il y a lieu de se demander dans quelle mesure tous les articles pro-
cédent effectivement d’une intention herméneutique. Certes chacun s’efforce
bien d’interpréter un «dit de justice». Mais I'interprétation ne s’accompagne
pas toujours d’une réflexion explicite sur la structure de ce «dit», et tous les
auteurs n’ont pas au méme degré que S. Bonzon, P. Biihler et P.-A. Stucki le
souci de dégager les caractéres du langage employé¢ pour dire la justice. Si les
travaux présentés étaient issus des rencontres d’un institut de recherches
éthiques plutét qu’herméneutiques, le recueil aurait-il un caractére tres diffe-
rent?

~ Quoi qu’il en soit, il convient de féliciter toute cette équipe pour la qualité
de sa réflexion théologique et philosophique.



	Étude critique : justice en dialogue

