
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Efficience et finalité dans le "traité du premier principe" de Jean Duns
Scot († 1308)

Autor: Puzaliaz, François-Xavier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 131-146

EFFICIENCE ET FINALITE DANS
LE «TRAITÉ DU PREMIER PRINCIPE»

DE JEAN DUNS SCOT (t 1308)

François-Xavier Putallaz

1. Introduction

Le Tractatus de Primo Principio ' de Jean Duns Scot est un traité de très
haute tenue métaphysique, dont le projet est de montrer, si ce n'est de

démontrer, qu'il existe un premier principe, Dieu, qui est l'origine, la fin et

l'archétype unique et infini de tout ce qui est. Il est le premier principe à qui
convient le Nom béni qu'il s'est attribué lui-même: «Je suis celui qui
est»2.

Un esprit exercé à la dialectique serrée de Duns Scot reconnaîtra d'emblée

que les troisième et quatrième chapitres sont presque littéralement empruntés
au Commentaire des Sentences; il n'empêche que le Traité se présente sous
une forme renouvelée et originale dans l'ensemble de la production scotiste,
voire dans l'ensemble du Moyen Age; plusieurs traits ne manquent pas d'en
souligner l'originalité: l'unité organique du texte, l'esprit qui le porte, l'utilisation

d'une méthode à la fois synthétique et deductive, la présence constante
des grandes thèses de la métaphysique scotiste, sans oublier la maîtresse pièce
constituée par l'analyse et la dynamique de l'ordre essentiel (ordo essentialis).
Les deux premiers chapitres éclairent l'armature de la métaphysique telle que
la conçoit Duns Scot, habillée de son appareil technique savant, précis et
déroutant à la fois. A son contact, le lecteur contemporain fera le long
apprentissage du métier de penser ce-qui-est et particulièrement cette région

1 Alors qu'on attend l'édition critique, le meilleur texte établi actuellement, accompagné

d'une traduction allemande et d'un riche commentaire détaillé, reste celui de M.
Wolfgang Kluxen : Johannes Duns Scotus, Abhandlung über das erste Prinzip, Darmstadt

1974. Une traduction française littérale de l'œuvre a été réalisée par nos soins, en
collaboration avec MM. J.-M. Meilland et J.-D. Cavigioli, sous la direction de notre
maître et ami M. Ruedi Imbach (lequel a par ailleurs accepté très aimablement de veiller
au détail de la présente contribution): Jean Duns Scot, Traité du premier principe
(Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, 10), Genève, Lausanne, Neuchâtel
1983. Les notes renvoient à cette dernière publication (abrégée ici TPP) qui, pour des
raisons de commodité, a retenu la division en paragraphes proposée par M. Kluxen.

2 Exode 3,14. Cf. P. Vignaux, « Métaphysique de l'Exode, philosophie de la religion
(à partir du «De Primo Principio» selon Duns Scot)», dans Rivista di filosofia
neoscolastica, 70(1978), p. 135-148.



132 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

de l'être si difficile à cerner dans son statut intermédiaire, que le Docteur
Subtil appelle lui-même le possible-réeP.

Au cœur même d'une telle métaphysique se dessine une construction
intellectuelle, que bien des penseurs de ce XIVe siècle naissant ne manqueront
de retenir: il s'agit de l'analyse de la causalité et de ses modes. Je voudrais
considérer ici quelques aspects des relations qu'entretiennent les causes finale
et efficiente, à la lumière de l'opuscule de Duns Scot.

2. Métaphysique des causes et physique des causes

«(...) Les quatre causes appartiennent à la considération du métaphysicien,
et de cette manière elles font abstraction de ce qui concerne en elles la
considération du physicien4.» L'allusion à une question bien connue est ici
manifeste: quelle est la science qui traite des causes? Trois hypothèses
peuvent être avancées: il s'agit de la physique, de la métaphysique ou de la

logique. On peut sans autre écarter cette dernière, la logique, car l'intention de

Scot vise l'ens reale, c'est-à-dire le réel-possible ou le réel en acte, et non l'être
de raison logique qui, en tant qu'universel, est l'objet propre de la logique. On
voudra bien reconnaître à la physique ainsi qu'à la métaphysique qu'elles
s'enquièrent toutes deux de la causalité réelle; leurs points de vue sont cependant

très différents : l'objet propre de la physique est en effet l'être qui est sujet
du changement, en tant qu'il est soumis au mouvement (motus et mulatto).
Mais il serait incongru d'isoler cet être-sujet-du-changement. en l'arrachant à

sa cause ou à ses multiples causes; et c'est pourquoi le philosophe de la nature
étudie les quatre genres de causes (efficiente, finale, formelle et matérielle),
mais sans faire abstraction du mouvement et du changement concrets.

Le métaphysicien pour sa part — et c'est dans notre contexte le point de vue
qui prédomine — traite de l'ens inquantum ens; on dirait en d'autres termes
qu'il considère la réalité dans son essence (quiddité) et dans son statut de

possible-réel; par conséquent, il jette un regard sur les quatre causes en tant
que telles, indépendamment de toutes les déterminations physiques qui
l'accompagnent. La métaphysique ne considère pas les êtres produits selon

1 «Dico quod possibile logicum differt a possibili reali, sicut patet per Philosophum
V. Metaphysicae cap. De Potentia (cf. Aristote, Métaphysique. V, 12. 1019 b 30).
Possibile logicum est modus compositionis formatae ab intellectu cuius termini non
includunt contradictionem, et ita possibilis est haec propositio: «Deum esse», «Deum
posse produci » et « Deum esse Deum » : sed possibile reale est quod accipitur ab aliqua
potentia in re sicut a potentia inhaerente alicui vel terminata ad illud sicut ad ter-
minum. » Ordinatio, I, d. 2, q. 2, q. 1-4; Doctoris Subtilis et Mariani Ioannis Duns Scoti
Ordinis Fratrum Minorum, Opera Omnia.... ed. P. C. Balie, Rome 1950 s., t. II, p.
282.

4 «...causae quatuor pertinent ad considerationem metaphysici et sic abstrahunt a

seipsis ut pertinent ad considerationem physiçi>> TPP. chap. 2. § 12; p. 50.



EFFICIENCE ET FINALITÉ 133

l'efficience ou la finalité dans leur rapport au changement et au mouvement,
elle les étudie selon la finalisation et Veffectuation dans leur pureté métaphysique.

Elle connaît les quatre causes du physicien, mais dans la mesure où elles

sont les causes de l'être en tant qu'être (de l'étant en tant qu'étant)5.
A son habitude, M. Etienne Gilson a bien saisi l'enjeu de cette distinction

fondamentale entre la physique et la métaphysique : « Historiquement, il s'agit
une fois de plus de choisir entre Avicenne et Averroès. Philosophiquement, il
faut choisir entre le physicisme et le métaphysicisme, c'est-à-dire décider une
fois pour toutes si la science métaphysique possède ou non un objet propre et

se distingue ou non de la physique. Théologiquement, il faut choisir entre
s'appuyer, comme fait Thomas d'Aquin sur une métaphysique de l'abstraction

première à partir du sensible, ou, comme fait Duns Scot, sur une
métaphysique de l'abstraction ultime (abstractio ultimata) On aboutit dans les

deux cas, mais moins profondément dans le premier que dans le second, car en
usant d'une métaphysique empiriste qui n'est qu'une promotion immédiate
de la physique, il est difficile d'aboutir à un autre Dieu que celui d'Aristote,
clef de voûte du cosmos plutôt que sa cause transcendante et moins son libre
créateur que le premier anneau d'une longue chaîne de nécessités6.»

Robert P. Prentice, dans plusieurs études approfondies du Traité, a

proposé d'entendre la quiddité scotiste dans le sens d'une quasi-formalité, c'est-
à-dire comme quelque chose de notionnellement différent et exclusif de tout
autre aspect du sujet existant concrètement7. Son explication est digne
d'intérêt, dans la mesure surtout où elle fait intervenir la distinction formelle;
ne serait-il cependant pas plus heureux de concevoir la quiddité de Duns Scot,

sa métaphysique et sa conception de la causalité, dans le sens d'une condition
de possibilité-réelle? Il y aurait là de multiples avantages, et ce ne serait pas le

moindre d'assurer une véritable scientificité aux preuves de l'existence et de

l'infinité de Dieu, principe premier.
A cet égard, on sait que St Thomas d'Aquin a tenté de conduire son esprit

au travers de voies — on hésite à parler de preuves — qui paraissent
certainement valables aux yeux de Scot, mais qui n'ont hélas qu'un caractère de

contingence; au-delà d'une telle facticité, l'analyse par le possible-réel, que le

Docteur Subtil propose à notre méditation dans les deux premiers chapitres
du Traité, a pour fin d'assurer aux preuves une valeur de nécessité logique et

ontologique. Scot pense en effet que seule une démarche transcendantale, qui

s Les néologismes utilisés présentement par Duns Scot (ejfectivus. finitivus...
rendent le lecteur attentif au statut spécial de cette métaphysique. Pour une étude récente
des grands thèmes métaphysiques du Docteur Subtil, on se rapportera à l'ouvrage de L.
HONNEFELDER, Ens inquanlum ens. Der Begriffdes Seienden als solchen als Gcgenslana
der Metaphysik nach der Lehre des Johannes Duns Scotus. Münster 1979.

6 E. Gilson, Jean Duns Scot. Introduction à ses positions fondamentales. Paris 1952,

p. 256.
7 R. P. Prentice. The Basic Quidditative Metaphysics ofDuns Scotus as Seen in His

«De Primo Principio». Rome 1970, p. 59.



134 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

aura épuisé complètement la nécessité des propositions scientifiques, sera
satisfaisante pour l'esprit. Certes le point de départ de l'étude est fourni par
l'expérience de ce-qui-est (ens) dans sa contingence, mais le raisonnement qui
s'appuie sur la causalité considérée quidditativement sera seul susceptible de

nous laisser atteindre nécessairement l'être premier, et par-dessus tout
l'atteindre dans sa nature*.

3. La causalité selon la fin

L'étude de la cause finale et de son effet propre, qu'on nomme le fini
(finitum), revêt un caractère particulièrement significatif puisque, à la suite
d'Avicenne et de la plus authentique tradition du XIIIe siècle, Duns Scot

affirme que la cause finale est «essentiellement la première dans l'ordre de la
causalité9» et «la plus noble10». Dans la déclaration de l'antériorité de cette

cause à l'égard des trois autres, Scot reconnaît que tout ce qui est produit, selon

quelque genre de cause que ce soit, est nécessairement finalisé, fini (finitum),
c'est-à-dire ordonné à une fin. Il apporte trois arguments":

a) Le premier moment de la preuve s'appuie simplement sur l'autorité
d'Avicenne.

b) Le second moment, par contraste, est fondé sur la raison : une cause

efficiente, un agent, toujours agit en vue d'une fin; la fin, elle, se laisse

aimer par l'agent; nul ne doutera de la priorité ontologique dont jouit la

cause finale.
c) En s'appuyant sur le langage courant, Aristote dit que l'on répond à la

question «pourquoi?» par la cause finale, en répondant à la question

«pour quoi?», et que cette raison très profonde détermine la cause

efficiente, alors que l'inverse n'est pas vrai12.

On admettra que la cause finale est la première et la plus noble d'entre les

causes, puisque c'est en fonction d'elle et du bien qu'elle représente que tel

agent agit. Cette fin agit — métaphoriquement — comme ce qui est aimé, et

«ce n'est pas sous l'effet d'une autre cause que la fin meut comme l'aimé13»;

8 II est aisé de montrer que ce mode de raisonnement n'a pas de parenté avec un
quelconque argument ontologique, puisque le point de départ de Scot n'est pas la pensée
ou l'idée, mais le réel actuellement existant. L'argument de St Anselme est d'ailleurs
utilisé avec grande lucidité dans le Traité, mais avec de profondes modifications, et dans
un but tout autre.

9 «Est ergo finis prima causa essentialiter in causando.» TPP, c. 2, § 11 ; p. 49.
10 «Quia finis, qui est alius realiter ab agente intendente finem, est ens eminentius,

cum causa finalis sit nobilissima.» Reportata Parisiensia, I, d. 2, q. 2, n. 8; Opera
Omnia, éd. Vives, Paris 1891-1895, t. 22, p. 66.

11 TPP, c. 2, § 11; p. 49.
12 Aristote, Met.. V, 2, 1013 a 33-35.
" «Non autem finis movet ut amatus, quia aliqua alia causa causât.» TPP. c. 2, § 11 ;

p. 49.



EFFICIENCE ET FINALITE 135

autrement dit, la cause finale est un type de cause indépendante qu'on pourrait
décrire comme une causalité par «séduction»14.

Bien et fin sont donc identiques, et le bien est ce en vue de quoi un agent
agit. La fin, par elle-même, n'agit pas mais invite plutôt l'efficient à agir; et
l'efficient lui-même ne peut agir que s'il le fait en vue d'une fin. Telle est
l'intimité ontologique de la fin et de l'efficient, car l'un et l'autre s'appellent
réciproquement et s'harmonisent dans la production d'un effet15.

Qui veut bien suivre attentivement le texte notera une certaine ambiguïté
dans l'objet même de la cause finale: on dit tantôt que la fin porte sur l'agent,
tantôt que c'est le produit qui est finalisé, et tantôt que c'est l'opération elle-
même qui est ordonnée à une fin. Dans le premier cas, la fin de l'agent n'est
autre que ce qui pousse — ou attire — l'agent à produire ; dans le deuxième cas,
la fin du produit est l'usage ultérieur auquel est destinée l'œuvre achevée ; dans
le troisième cas enfin, l'œuvre est elle-même le terme de la production16.
Comment lever une telle ambiguïté?

Duns Scot rappelle la proposition très connue d'Aristote: «tout agent par
soi agit en vue d'une fin17» et même — ce qui est moins évident — les agents
qui sont des êtres naturels privés de connaissance et de volonté. Le Docteur y
insiste maintes fois: c'est l'agent qui agit en vue d'une fin, «la fin n'est pas

cause, si ce n'est en tant que, aimée et désirée, elle meut l'efficient à

produire 18». Or cette fin n'est précisément pas la fin de l'agent, mais bien la fin de

l'objet que l'agent produit. Aussi Scot indique-t-il avec précision: la fin n'est
cause finale que du produit19.

Ces minutieux détours de la pensée ne sont pas de vaines arguties, malgré
leur apparence. Ils ont leur importance, car ils laissent à l'esprit cette féconde

14 « Le Bien est ce à quoi toutes choses tendent. » Aristote, Ethique à Nicomaque. I,
1, 1094 a 2-3, trad. J. Tricot, Paris 19723, p. 32.

15 Cf. TPP, c. 2, conci. 4 et 5, § U et 12: «Quod non est finitum, non est effectum» et
«Quod non est effectum, non est finitum». Cette intimité entre cause finale et cause
efficiente est également perceptible dans la première démonstration de la quatrième
conclusion (TPP, p. 48) qui fait intervenir la notion de cause par soi. En montrant que
tout produit (ou effectué) est, en dernière analyse, dépendant d'une cause par soi, Scot
montre que tout effectué est fini. Le moyen terme de la démonstration est la causepar soi
qui implique, dans la définition même d'Aristote, la dépendance relativement à une fin :

une cause par soi est une cause qui produit l'effet propre auquel elle est ordonnée.
16 Cf. P. Scapin, La causalità nel pensiero di Giovanni Duns Scoto. Rome 1964, p.

125.
17 TPP, e. 2, § 11 ; p. 48; Aristote, Physique, II, 5, 196 b 17-22.
18 «Finis non est causa nisi in quantum amatus et desideratus movens efficiens ad

efficiendum.» Ordinario, Prol. p. 5, q. 1-2; op. cit., t. I, p. 170.
19 «Sed praecise illud, propter quod amatum ab efficiente efficiens facit aliquid esse,

quia ordinatum ad amatum — illud inquantum amatum est causa finalis facti. » TPP. c.
2. § 12; p. 50. «Patet aliud corollarium, quod finis non est causa finalis efficientis, sed

effectus.» Ibid.



136 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

possibilité de traiter de l'ordre de la finalité en ayant recours au seul ordre de

l'efficience. C'est là un instrument technique précieux que s'offre l'auteur pour
conduire des preuves de l'existence de Dieu en s'appuyant sur la causalité
efficiente seulement; la preuve par la finalité, qu'on a dite auparavant si

capitale, peut se réduire dès lors à un simple renvoi à la démarche initiale par
l'efficience20.

De telles remarques ne sont pas sans rapport avec des affirmations,
étonnantes et plutôt obscures, d'un auteur qui parle de causalité métaphorique
lorsqu'il nous entretient de la cause finale, par ailleurs si importante: «La fin
meut métaphoriquement comme l'aimé21.» Pourquoi «métaphoriquement»?

La raison la plus obvie de l'utilisation de ce terme est le fait que la

cause finale n'agit pas à proprement parler, puisqu'elle est immobile. Mais si

Scot use de ce terme, c'est certainement parce qu'on ne saurait aborder la

cause finale différemment. Si l'on avait en effet une connaissance claire et
distincte de la cause finale, il n'y aurait nul besoin de l'aborder «métaphoriquement»;

mais la cause finale ne se réduit pas à l'être aimé, elle ne meut pas
exactement comme l'aimé: au contraire de lui, la cause finale reste cachée, à

tel point qu'il ne semble même pas possible de la découvrir immédiatement.

C'est pourquoi les philosophes ont toujours cru devoir s'appuyer sur la

causalité efficiente pour dévoiler la causalité dans l'ordre de la finalité. Bien

qu'il mette la finalité au centre de ses réflexions, St Thomas utilise fréquemment

ce procédé d'analyse de la fin par l'efficience22. Scot use de la même

méthode, et toute l'histoire de la philosophie moderne confirme cette
tendance à se rapporter à la cause efficiente plutôt qu'à la cause finale. Ockham,
que les historiens regardent de plus en plus comme l'une des sources majeures
de nombreux aspects de la pensée moderne23, jette un doute plus radical sur la

causalité finale, et tend à réduire la distinction traditionnelle entre celle-ci et la

cause efficiente24. Trois siècles plus tard. Descartes, par ailleurs si empreint de

10 TPP, c. 3, § 38; p. 66-67.
21 «Quia enim finis movet metaphorice ut amatus.» TPP, c. 2. § 11 : p. 49.
22 Cf. par exemple De Malo, q. 1, a. 1, où la démonstration s'appuie sur cette

affirmation: «Ordo autem finium est sicut et ordo agentium».
25 Parmi les multiples études, signalons: A. de Muralt, «La structure de la

philosophie politique moderne. D'Occam à Rousseau», dans Souveraineté et pouvoir,
(Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, 2), Genève, Lausanne, Neuchâtel
1978, p. 3-84.

24 «Non potest probari ex per se notis nec per experientiam quod quilibet effectus
habet causam finalem nec distinctam nec indistinctam ab efficiente, quia non potest
probari sufficienter quod quilibet effectus habet aliquam causam finalem.» G.
d'Ockham. Quodlibet IV, q. 1 ; dans G. de Ockham, Quodlibeta septem. éd. J. C. Wey,
Opera theologica. t. IX, St Bonaventure 1980, p. 295. Cette édition critique n'a pas
retenu dans le texte établi, une variante symptomatique de certains manuscrits : « Ex isto
patet quod causa finalis et efficiens rariow distinguuntur (...).» Ibid., p. 294. Cf. H. R.

Klocker S. J., «Ockham and Finality», dans The Modem Schoolman, 43 (1965-1966),



EFFICIENCE ET FINALITÉ 137

la mentalité ockhamienne, refusera même d'entrer en matière : « Nous ne nous
arrêterons pas aussi à examiner les fins que Dieu s'est proposées en créant le
monde, et nous rejetterons entièrement de notre philosophie la recherche des

causes finales25.» On aurait grand peine à découvrir chez David Hume un
autre genre de causalité que la causalité efficiente: quand on sait l'influence
qu'a exercée sa critique sur l'étude du principe de causalité, on s'étonne tout de
même de le voir identifier l'ensemble de la causalité à la seule cause efficiente.
On pourrait apporter de multiples exemples très explicites qui corroborent
l'hypothèse d'une perte progressive du sens métaphysique de la finalité, en
attendant qu'on soit en mesure de démontrer systématiquement et
historiquement que la spéculation philosophique et théologique du XIVe siècle est
l'une des racines du monde moderne.

La fin ultime de l'homme: Scot corrige St Thomas

Mais on voudra bien pour l'instant s'astreindre à suivre tous les détours
subtils de la pensée de Duns Scot, car celui-ci est loin d'être satisfait de ses

analyses; il fournit encore d'ultimes précisions concernant des opinions qu'il
ne partage pas et dont, pour le moins, il se distance avec nuance : « Il ne faut pas

passer sous silence qu'il y a une fausse représentation de la fin, selon laquelle la

cause finale d'un être est son opération ultime ou l'objet atteint par cette
opération26. » C'est St Thomas qui semble directement visé, lorsqu'il écrit : « Il
faut donc que la béatitude de l'homme consiste dans son acte ultime. Il est
donc nécessaire que la béatitude de l'homme consiste en une opération27.» Si

l'on considère à présent «l'objet» de cette opération, St Thomas commente:
«C'est ainsi que l'homme obtiendra sa perfection par son union à Dieu
comme à son objet, puisqu'en cet objet seul consiste la béatitude de

l'homme28.» Thomas d'Aquin affirme donc que la finalité de l'homme, qui
est le bonheur et la béatitude, consiste en son opération ultime (la vision de

Dieu) et en l'objet de cette opération (Dieu lui-même).

p. 235: «Hence it follows that any motion connected with the end is purely metaphorical.

if love in the agent is caused by the end as an object, this is due to efficient and
not final causality.»

25 R. Descartes, Les principes de la philosophie. I. 28, dans Œuvres philosophiques,
Paris 1963-1973, t. III, p. 108.

26 «Non tacendum quod falsa imaginatio est de fine, quod illud est causa finalis
entis, quod est operatio ultima vel obicctum quod per illam operationem attingitur.»
TPP, c. 2, § 12; p. 49.

27 «Oportet ergo beatitudinem in ultimo actu hominis consistere Necesse est

igitur beatitudinem hominis operationem esse.» Summa Theologica, I-II, q. 3, a. 2,

trad. Sertillanges. Paris 1936, p. 92-93.
28 «Et sic perfectionem suam habebit per unionem ad Deum sicut ad obiectum, in

quo solo beatitudo hominis consistit.» Id.. I-II, q. 3, a. 8; p. 126.



138 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

Duns Scot nuance sa réplique en reconnaissant la très grande vérité d'une
telle opinion, mais il ne manque pas d'en indiquer les limites. Rappelons-nous

que la cause finale est cause de l'être même de l'objet finalisé ou fini (finitum);
elle ne saurait donc être son opération, puisque l'opération dépend elle-même
de l'être; une nature ne saurait sans contradiction dépendre essentiellement
d'une opération qui elle-même dépend de cette nature29. C'est exactement la

précision qu'on apportait plus haut: la cause finale est la cause du produit, elle
n'est pas la cause de l'agent; l'agent agit pour une fin qui est celle de son

produit, il n'agit pas en vue de sa propre fin.
Le cas de l'objet de l'opération s'avère plus délicat. Il est bien clair que

l'objet de l'opération (Dieu) n'est pas la cause finale du fini (l'homme) en tant
qu'il est objet de l'opération ultime de ce dernier, et cela pour la même raison

qu'on a dite : la cause finale est cause finale du produit. Si l'objet de l'opération
(Dieu) est cause finale du fini (l'homme), c'est pour une autre raison: c'est que
l'objet (Dieu) est ce pour-quoi l'efficient (Dieu lui-même) a produit, créé, la

nature finie (l'homme). Dans ce sens, mais dans ce sens seulement, l'objet de

l'opération peut être considéré comme la cause finale du produit.
Et ces précisions restent encore incomplètes. Scot ne peut en effet nier que

l'opération ultime d'un être (la vision de Dieu pour l'homme) soit sa fin
véritable. C'est pourquoi il affirme que l'opération ultime d'un être et l'objet
de cette opération se disent quelquefois «fin», mais ce n'est alors que dans un
sens dérivé et élargi ; on le comprendra aisément si l'on rappelle seulement que
l'opération ultime et son objet sont per-fection, c'est-à-dire terme ultime
possédant la qualité de bien. Ces deux «raisons» (rattones) d'ultime et de bien
sont des caractéristiques concomitantes de la fin; voilà pourquoi l'opération
ultime et son objet peuvent être dits «fins», mais dans un sens bien élargi.

4. La causalité selon l'efficience

On aura certainement retenu que Scot ne parle jamais de la cause finale
sans se référer explicitement à la causalité selon l'efficience, car ces deux
variétés de causes sont très étroitement liées et se conjuguent dans ce qu'on
appelle des causes extrinsèques; elles n'interviennent donc pas intrinsèquement

dans la composition de l'effet, alors même qu'elles lui sont intimement
présentes. La considération de la causalité selon l'efficience suit donc
immédiatement et logiquement celle de la causalité selon la fin: «L'efficient est la

cause la plus proche de la cause finale30.» Une telle proximité des causes

efficiente et finale est le signe même de la perfection des causes extrinsèques

29 Dans ce cas il y aurait un cercle au sens de la deuxième conclusion du chapitre 2 :

«Quia in quocumque ordine essentiali est circulus impossibilis.» TPP, c. 2, § 9; p.
47.

30 «Efficiens est proxima causa finali.» TPP, c. 2, § 13; p. 51.



EFFICIENCE ET FINALITÉ 139

qui, contrairement aux causes intrinsèques, la matière et la forme31, ne sont
pas des parties essentielles de l'effet. La causalité selon l'efficience introduit en
effet une relation; comme toute relation, elle présuppose deux termes corrélatifs

(l'efficient et l'effectué) et un fondement (Feffectuation). Je me contenterai

de noter ici quelques distinctions que Scot introduit au sein de l'efficient,
en écartant les intéressantes mais fastidieuses digressions sur les rapports et
distinctions entre cause par soi et cause par accident, cause selon l'agir et cause
selon le faire, cause univoque et cause équivoque, cause naturelle et cause

volontaire; de toutes les distinctions évoquées, je ne retiendrai que les trois
suivantes, dont l'intérêt est loin d'être négligeable ou inutile à qui veut
comprendre l'évolution des thèmes philosophiques, ultérieurement à Duns Scot et
à Ockham.

4.1. Causes ordonnées essentiellement et ordonnées accidentellement

Cette première distinction entre causes ordonnées essentiellement et

causes ordonnées accidentellement se fonde sur la considération des seules

causes: il n'est question ici que du rapport entre les causes elles-mêmes,
abstraction faite du rapport réel entre la cause et l'effet. Trois regards différents

permettent de les distinguer32:
4.1.1. Une cause essentiellement ordonnée à une autre dépend de cette

dernière dans sa causalité même et dans son exercice. Un exemple suffira: une
pierre est mue par un bâton, lui-même mû par une main...Sans l'efficace
actuelle de la main, le bâton ne pourrait jamais être la cause actuelle du
mouvement de la pierre; St Thomas nous a habitués à ces raisonnements;
mais Scot veut mener sa pensée bien au-delà, et signifier qu'il y a en outre une
échelle de perfection dans les rapports entre les causes, la plus haute étant la

plus parfaite.
Au contraire, une cause accidentellement ordonnée à une autre dépend

d'elle dans son existence, ou sous quelque autre rapport, mais jamais dans

l'exercice ou la possibilité-réelle de sa causalité. Par exemple, un homme qui
peut engendrer dépend de son père dans son existence, mais pas dans son

pouvoir d'engendrer; il peut le faire, que son père soit vivant ou non33.

4.1.2. Si l'on considère cette échelle de degrés dans les causes ordonnées par
soi (Scot parle plus volontiers de «ratio» ou d'ordre, que de degré), il va de soi

31 Le Traité donne une indication précieuse sur le statut de la matière dans
l'interprétation scotiste de St Augustin, cf. TPP, c. 2, § 16 ; p. 53. Ce texte corrobore l'hypothèse
de M. A. de Murait, «Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot...», dans
Studia Philosophica. 29 (1969), p. 113-149.

»TPP, c. 3, §28; p. 61.

" «Potest enim causare ilio non existente, sicut filius générât patre mortuo sicut ipso
vivo.» TPP, c. 3, § 30; p. 62.



140 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

que la « raison» de causalité d'une cause supérieure n'est pas la même que celle
d'une cause inférieure; le mode de causalité de la main n'est pas de même
«raison» que celui du bâton. Dans ce genre de causes, il n'est pas besoin de

plusieurs bâtons pour mouvoir la pierre; un seul suffit. Autrement dit, quand
il agit, le bâton n'a pas, en soi, besoin d'autres causes de même degré ou de
même «raison» que lui.

Dans le cas des causes accidentellement ordonnées au contraire, le pouvoir
d'engendrer du fils est de même «raison» que celui du père. C'est là une
précision importante, car la subordination des causes sera dès lors très
différente, même si dans ce genre de causes, il n'est pas expédient d'avoir plusieurs
causes de même «raison» (le pouvoir d'engendrer du fils par définition ne

dépend pas de celui du père) ; en effet, que l'on prenne n'importe quel genre de

causes, «entia non multiplicanda sine necessitate»34.
4.1.3. Dans le cas des causes essentiellement ordonnées, la production d'un

effet nécessite la production actuelle et simultanée de toute la série causale,

sans quoi le produit effectué comme tel ne serait pas réalisé, et il lui
manquerait une perfection déterminée. Dans le cas des causes accidentellement
ordonnées, leur définition elle-même implique que la série totale des causes
n'est pas requise simultanément pour la production d'un effet.

Cette distinction, centrale, est introduite par le Docteur Subtil dans le but
d'éclairer la difficile et fameuse problématique de la non-régression (plus
exactement «non-progression») à l'infini dans la série causale. Il m'est loisible
de détourner cette distinction scotiste de sa fin immédiate, du problème de la

non-progression à l'infini, afin de savoir si, de fait, une telle distinction se

justifie et si elle n'est pas superflue. Le simple bon sens la jugerait inutile:
considérer les causes entre elles revient en réalité à considérer le rapport de la

cause à l'effet, car nul ne saurait impunément isoler la cause de son effet; si

telle cause est dans la dépendance de telle autre cause, elle en est certainement
l'effet, direct ou indirect, par soi ou par accident35, et la distinction entre
causes par soi et causes par accident semble suffire, sans qu'on soit tenu de

distinguer encore dans l'ordre essentiel des causes entre elles.

La justification de la position scotiste repose sur le fait que la distinction en
question n'est pas une distinction réelle au sens fort, mais une distinction —

toujours réelle — que les scotistes appellent formelle36. Pour le comprendre, il

34 Pour une autre manière de s'exprimer à ce sujet, cf. E. Gilson, op. cit., p. 133-
134.

35 Pour plus de précisions sur l'ordre de dépendance indirecte, cf. R. P. Prentice,
«Some Aspects of the Significance of the First Chapter of the «De Primo Principio» of
John Duns Scotus», dans Antonianum. 36 (1961), p. 225-237, spécialement p. 232-
233.

36 Parmi la vaste littérature sur le sujet, cf. M. Grajewski. The Formai Distinction of
Duns Scotus, A Study in Metaphysics. Washington 1944.



EFFICIENCE ET FINALITE 141

faut considérer un effectif37 quelconque (une cause A) lequel est dépendant
d'un autre effectif (une cause B). L'effet de B et la condition de réalisation
possible de A sont réellement identiques au sens fort; ce qui diffère, c'est la
raison formelle de cette entité: je puis considérer A comme cause de réalisation

ou comme effet d'une condition préalable dépendant de B, selon le point
de vue que j'adopte. Il s'agit d'une seule réalité, mais de deux entités
réellement-formellement distinctes. C'est ce plan entitatif, celui du possible-réel, qui
fascine Duns Scot quand il canalise ses raisonnements dans le seul cadre de

l'ordre essentiel des causes formellement diverses.
On conviendra sans peine que cette perspective scotiste n'est pas exactement

celle que St Thomas adopte dans la Somme Théologique1'* et que le bon
sens ne se montre pas toujours heureux quand il s'applique à trop simplifier: la

distinction que St Thomas établit clairement entre cause par soi et cause par
accident repose immédiatement sur le plan de l'être réel et actuel pour s'y
fonder. Proposer au contraire à la manière scotiste une distinction dans

l'agencement des causes, c'est faire abstraction de l'effet, et donc se situer à un
niveau de considération sur l'essence de la cause, en ce qu'elle a de formellement

distinct d'une autre cause. Voilà l'une des clefs permettant d'entrer dans

l'esprit du Traité par la grande porte.

4.2. Cause médiate et cause immédiate

La distinction entre cause médiate et cause immédiate n'est pas explicitée
comme telle dans le Traité; ce ne serait là toutefois qu'un mauvais prétexte de

l'écarter, d'autant plus qu'elle est indispensable à qui veut comprendre différents

passages du texte, l'un notamment dont la densité implicite est symp-
tomatique d'une pensée scotiste laissant aux successeurs du XIVe siècle un
bien difficile et pesant héritage: «Bien que je renvoie l'étude de la toute-
puissance proprement dite, selon la compréhension des catholiques, à un
traité sur les articles de foi, sans prouver celle-ci, on prouve néanmoins la

puissance infinie, qui de soi possède en même temps toute causalité de façon
eminente, et qui, pour autant qu'elle est de soi, si elle était formellement,
pourrait produire simultanément à l'infini, si les objets étaient susceptibles
d'être produits simultanément39.»

37 Un effectif est pour Scot une cause efficiente considérée dans sa possibilité-réelle,
c'est-à-dire selon l'ordre des essences par opposition à l'ordre des existants contingents.

38 Summa Theologica, I, q. 46. a. 2, ad 7.

39«Licet igitur omnipotentiam proprie dictam. secundum intellectum Catholi-
corum. usque ad tractatum de creditis distulerim. tamen illa non probata infinita
potentia probatur quae simul ex se habet eminenter omnem causalitatem. quae simul.
quantum ex se, si esset formaliter, posset in infinita, si essent simul factibilia.» TPP. e. 4,

§ 85; p. 101.



142 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

Cette distinction entre la toute-puissance ainsi présentée par le philosophe
et la Toute-puissance absolue que reconnaît la foi catholique, présuppose la

distinction entre cause médiate et cause immédiate40. Une cause peut
produire immédiatement un effet lorsque sa production n'exige aucune cause ni
aucun effet intermédiaire comme condition de possibilité de l'action. Dans le

cas contraire, elle est une cause médiate. C'est là que passe la distinction que
l'homme apporte au sein même de la Toute-puissance divine: pour le chrétien,

la Toute-puissance de Dieu est Son suprême et infini pouvoir de produire
librement, de créer immédiatement tout effet possible, sans l'intermédiaire de

causes secondes41. Savoir ce qu'en peut dire un philosophe relève d'un travail
ardu de longue haleine, et fort complexe42; mais on sait déjà ce qu'en pense
Duns Scot, lequel estime que la Toute-puissance absolue échappe aux prises
de l'humaine raison livrée à ses propres ressources.

Il n'est peut-être pas expédient de relever une nouvelle fois ici l'importance
du rôle joué par la méditation sur la Toute-puissance absolue de Dieu dans

l'élaboration de la philosophie moderne ; les historiens se demandent si le sens

de l'hypothèse du «malin génie» de Descartes ne trouve pas l'un de ses

fondements dans cette conception séculaire de la potentia absoluta Dei, qui
n'est limitée par rien et qui, pour Descartes notamment, ne s'arrête même pas
à la non-contradiction, ni à la limite effective d'un objet dont la nature
imparfaite empêche la réalisation43. Pareillement, l'ensemble de la démarche
artificielle du doute hyperbolique paraît bien reposer sur un refus pessimiste
de l'efficace des causes secondes, c'est-à-dire sur la Toute-puissance de Dieu
qui peut agir en tant que cause immédiate: aussi le concept n'est-il pas le fruit
de la rencontre féconde du connaissant et du connu ; pour Descartes, l'idée,
innée, est immédiatement produite, on voudrait presque dire «créée» par
Dieu dans l'intelligence humaine, et elle possède ainsi un être objectif (esse

obiectivum) indépendant de la chose et indifférent à son existence ou à sa

40 A cet égard, on a pu utiliser le vocable particulièrement heureux de principe
dïmmédiateté pour signifier l'utilisation ockhamienne du concept de la toute-puissance
divine, cf. R. Imbach, «Wilhelm Ockham», dans Klassiker der Philosophie. I, München
1981, p. 231, à la suite de H. Blumenberg.

41 On connaît cette proposition très célèbre, déjà au temps de Guillaume d'Ockham,
et reprise durant tout le siècle : «Quidquid Deus producit mediantibus causis secundis,

potest immediate sine illis producere et conservare.» On peut curieusement remarquer
que, vers 1344 déjà, Jean de Mirecourt n'accepte plus ce principe sans critiques, ni sans

lui faire subir une importante modification. On se référera aux quelques questions
éditées du Commentaire des Sentences. I, q. 2; «Questioni inedite di Giovanni di
Mirecourt sulla conoscenza», éd. A. Franzinelli, dans Rivista critica di storia della

filosofia, 13 (1958), p. 319-340 et 415-449, notamment p. 329, 1. 287-291.
42 Cf. E. Gilson, op. cit.. p. 357 s. Pour la distinction si importante entre la potentia

absoluta et la potentia ordinata de Dieu, cf. J. Duns Scot, Ordinario, I, d. 44, q. unica, 3 ;

op. cit.. t. IV, p. 363.
43 Les lignes de Duns Scot, citées ci-dessus, peuvent être comparées avec Thomas

d'Aquin, Summa Theologica, I, q. 25, a. 3.



EFFICIENCE ET FINALITÉ 143

non-existence: «Ainsi donc il ne faut pas penser que les vérités éternelles
dépendent de l'entendement humain, ou de l'existence des choses, mais seulement

de la volonté de Dieu qui, comme un souverain législateur, les a ordonnées

et établies en toute éternité44. » L'idée, ou la connaissance objective, nous
est donnée immédiatement par Dieu et trouve sa garantie en Lui, par-delà
toute causalité seconde. Si l'on rapproche ces textes célèbres de Descartes de ce
qu'affirme ici Duns Scot, on remarquera que c'est la Toute-puissance divine
telle qu'elle est révélée à l'intelligence catholique (et non la toute-puissance
telle que pourrait la concevoir un philosophe) qui sous-tend l'epistemologie et
la philosophie cartésiennes. Ce fait troublant de l'histoire des idées n'a que
rarement retenu les auteurs de qualifier cette pensée de rationaliste. Ce n'est
certainement pas le moindre paradoxe de l'histoire de la philosophie.

4.3. Cause partielle et cause totale

Le projet de Scot vise à lier organiquement les deux ordres de causalité
efficiente et finale à la volonté de Dieu Lui-même, cause unique de perfection
infinie et premier principe de tout ce qui est. Pour y atteindre profondément,
l'auteur ne manque pas de recourir aux notions de cause partielle et de cause

totale, lesquelles semblent suffisamment claires par elles-mêmes, et dans

l'ordre de l'efficience tout particulièrement ; une lecture même superficielle du
Traité du premier principe n'échappe pourtant pas à quelques problèmes.
Duns Scot affirme et montre d'une part45 que l'ordre de causalité extrinsèque,
efficiente et finale, ne peut reposer que sur une seule cause première ou
dernière dont dépend toute la série causale; la preuve — elle est d'importance
— s'appuie précisément sur la notion de cause totale: nul ne peut poser deux

causes totales au sommet de la série sans aboutir à des absurdités. Duns Scot

paraît donc affirmer avec force que l'être incausable, Dieu, est cause totale de

la série.

Mais d'autre part, alors qu'il envisage une seconde fois la question de la

cause totale, dans le dernier chapitre, il semble hésiter au travers d'une

objection: «Le premier ne peut pas de soi produire simultanément à l'infini,

44 R. Descartes, Réponses aux sixièmes objections, op. cit., t. II, p. 878, cf. également
p. 872-873. Parmi les principaux textes qui vont dans le même sens, il faut relever les

significatives lettres au Père Mersenne des 15 avril. 6 mai, 27 mai 1630, op. cit., t. I, p.
254-262, 263-266, 267-269, dont M. André de Muralt a bien souligné l'importance: A.
de Muralt, «La structure...», art. cit., p. 14. Une étude récente du même auteur
montre l'intérêt de la critique que Guillaume d'Ockham porte à la notion dVs.se obiectivum

comme réalité positive, absolue chez Alnwick, diminuée chez Duns Scot: A. de
Muralt, «La théologie occamienne de l'idée, La critique terministe d'une question
disputée», dans Paradigmes de théologie philosophique, éd. O. Hoffe et R. Imbach,
Fribourg 1983. p. 33-97.

45 TPP. c. 3, §42; p. 69-70.



144 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

parce qu'il n'est pas prouvé qu'il soit la cause totale des infinis46.» Scot sait
bien que le premier principe possède éminemment les perfections des causes
secondes — ce qui n'entame en rien l'efficace de ces dernières —, mais il n'a

jamais prouvé que l'être premier est une cause totale.
Il se permet d'aller même plus loin, et ne laisse pas de nous étonner quand il

affirme que Dieu n'est pas cause totale. Réponse surprenante à une objection
qui lui est faite: si le premier principe était cause totale, il ne serait pas plus
parfait que s'il n'était que simple cause première, tel que la raison humaine l'a

jusqu'ici reconnu. Scot justifie ses dires et en donne deux raisons47:
4.3.1. Affirmer que la cause totale est plus parfaite que la cause première,

revient à dire que ce qui est produit par la cause première et par une cause
seconde est plus parfait que ce qui n'est produit que par la cause première. Par

conséquent l'effet le plus éloigné, c'est-à-dire produit par la cause première et

l'ensemble des causes secondes, est plus parfait. Cette opinion s'opposerait à

ce que pensent les grands philosophes, Aristote, Avicenne ou Averroès; mais
elle paraît surtout erronée : si l'on tient que la causalité de la cause première est

conjointe à celle d'une cause seconde, c'est précisément afin d'expliquer
l'imperfection dont l'homme fait quotidiennement l'expérience. Si seule la

cause première produisait tout immédiatement, on ne rendrait jamais compte
de la «réalité» du mal. Celui-ci ne s'éclaire (personne n'oserait dire «se
justifie») que par l'immixtion d'une cause seconde imparfaite. Il vaut donc
mieux que le premier principe ne soit pas la cause totale de tous les effets que
nous expérimentons, afin que nul ne puisse lui imputer la présence douloureuse

du mal48.

4.3.2. Les perfections sont plus «parfaites» si Dieu les possède éminemment

— ainsi que Scot l'a prouvé auparavant — que s'il les possédait selon
leurs formalités propres, ou formellement. Il serait de moindre perfection

pour le maître de posséder telles qualités du disciple, formellement en tant que
disciple qu'éminemment en tant que maître. Il en va de même pour la cause

première: il serait moins parfait pour Dieu de posséder formellement les

perfections des causes secondes — et d'être ainsi cause totale — que de les

posséder éminemment.
Cette dernière position semble bien être celle de Duns Scot; mais comment

comprendre dès lors les explications fournies précédemment49? Faut-il

46 « Primum non potest ex se simul in infinita, quia non est probatum quod sit totalis
causa infinitorum.» TPP, c. 4, § 85; p. 101.

47 Id., p. 101-102.
48 Un rapport d'analogie rapproche le cas du mal naturel et celui du mal moral. Un

théologien contemporain qui, à la lumière d'une pensée particulièrement claire et d'un
sens profond du mystère, analyse les distinctions métaphysiques de la production d'un
acte moralement bon d'une part et de celle d'un acte mauvais d'autre part, propose à
notre méditation des textes édifiants: C. Journet, Entretiens sur la Grâce, Saint-
Maurice 1969, p. 37-63.

mTPP, c. 3, §42; p. 69-70.



EFFICIENCE ET FINALITÉ 145

admettre une distinction de sens du terme «total» dans l'un et l'autre cas, le

premier s'appuyant sur le possible-réel, le second sur l'être en acte? Y aurait-il
chez Scot une acceptation implicite de l'analogie des termes et des concepts?
La «cause totale» serait-elle l'une de ces grandes notions humaines, attribuées
à Dieu, devant lesquelles «notre intelligence perdra pied et se trouvera comme
débordée50»? Ce n'est pas une hypothèse qu'on peut vérifier facilement.

Si elle n'est certes mentionnée qu'incidemment dans le Traité, cette difficile

question de la cause totale dans l'ordre de l'efficience s'est toutefois
répercutée dans l'histoire de la philosophie ; on peut d'ailleurs légitimement se

demander si Descartes n'est pas tributaire d'une pensée ultérieure à celle de
Scot (peut-être l'ockhamisme), puisqu'il donne à ce problème une solution par
trop cavalière, en affirmant sans ambages et sans hésitations que la volonté de

Dieu est cause efficiente et totale, non seulement des êtres réels, mais des

vérités éternelles et des idées innées elles-mêmes51: «Vous me demandez in
quo genere causae Deus disposuit aeternas veritates Je vous réponds que c'est
in eodem genere causae qu'il a créé toutes choses, c'est-à-dire ut effteiens &
totalis causa. Car il est certain qu'il est aussi bien l'auteur de l'essence comme
de l'existence des créatures: or, cette essence n'est autre chose que ces vérités
éternelles52.» Il y a loin de cette lettre à l'embarras éprouvé par Duns
Scot.

5. Conclusion

En parcourant quelques lignes seulement de ce très riche et difficile opuscule

qu'est le Traité du premierprincipe de Jean Duns Scot, j'ai tenté d'éclairer
avec simplicité la technicité raffinée du texte, sans vouloir pour autant lui
enlever sa force rationnelle hors du commun, ni le sens d'une vénération

respectueuse intime à tout esprit humain qui s'aventure à parler de Celui qui
est.

Il apparaît que Scot y met en évidence plusieurs thèmes qui seront traités,
analyses, controversés et disputés durant tout le XIVe siècle: sans parler de la

désormais fameuse distinction entre connaissance intuitive et connaissance

abstractive, ni de la spéculation théologique sur la Toute-puissance divine et

de son rôle déterminant dans ce qui fut peu à peu la rupture de l'intentionnalité

du connaître et du vouloir, on aura pris note d'un certain refus de la

finalité, d'une finalité toute métaphorique; certes, ce refus reste encore voilé,
peut-être à peine esquissé, mais son amplification allait être irrésistible. Dans

50 C. Journet, Connaissance et inconnaissance de Dieu. Paris 19692, p. 19.
51 R. Descartes, Réponses aux sixièmes objections, op. cit.. t. II. p. 877.
52 R. Descartes. Lettre au Père Mersenne du 27 mai 1630, op. cit.. t. I, p. 267.



146 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

le même mouvement, la causalité efficiente tend à se substituer à toute
causalité, ou du moins à devenir l'archétype de toute forme de causalité53.

D'autre part, la distinction entre causes ordonnées accidentellement et
essentiellement permet de cerner le mode de pensée scotiste, qui se concentre

sur l'essence — nature ou quiddité — des choses, sur l'ordre essentiel qu'elles
entretiennent entre elles, afin d'assurer à la métaphysique un objet qui lui soit

propre : le possible-réel. Or le choix de cette métaphysique — où la pensée de St

Thomas apparaît comme un jalon plutôt qu'une source — permet à Duns Scot
de donner une assurance presque scientifique aux preuves de l'existence de

Dieu dans son infinité54. N'est-ce pas le choix de cette métaphysique, trop
subtile pour être prolongée par des esprits enclins à tout réduire à la pure
rationalité, qui allait contribuer à substituer la logique à la métaphysique?
N'est-ce pas cette exigence, cartésienne avant l'heure, de fonder scientifiquement

le savoir métaphysique dans la seule causalité efficiente, qui allait,
paradoxalement, contribuer à négliger l'étude et la prise de conscience de la

finalité, pour nier ainsi la métaphysique, en lui donnant une limpidité analytique

qu'elle n'a pas et ne saurait exiger?

53 La causalité exemplaire a déjà complètement disparu dans le Traité, puisque Scot

la fond dans la causalité efficiente et formelle. Comparer avec Ordinario, 1, d. 2, p. 1, q.
1-2; op. cit., t. II, p. 149.

54 Cf. mon «Introduction» dans TPP. op. cit., p. 7-38.


	Efficience et finalité dans le "traité du premier principe" de Jean Duns Scot († 1308)

