Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Efficience et finalité dans le "traité du premier principe" de Jean Duns
Scot (T 1308)

Autor: Puzaliaz, Frangois-Xavier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 131-146

EFFICIENCE ET FINALITE DANS
LE «TRAITE DU PREMIER PRINCIPE »
DE JEAN DUNS SCOT (t 1308)

FRANGOIS-XAVIER PUTALLAZ

1. Introduction

Le Tractatus de Primo Principio! de Jean Duns Scot est un traité de trés
haute tenue métaphysique, dont le projet est de montrer, si ce n’est de
démontrer, qu’il existe un premier principe, Dieu, qui est ’origine, la fin et
I’archétype unique et infini de tout ce qui est. Il est le premier principe a qui
convient le Nom béni qu’il s’est attribué¢ lui-méme: «Je suis celui qui
est»2,

Un esprit exercé a la dialectique serrée de Duns Scot reconnaitra d’emblée
que les troisiéme et quatriéme chapitres sont presque littéralement empruntés
au Commentaire des Sentences; i1l n’empéche que le Traité se présente sous
une forme renouvelée et originale dans I’ensemble de la production scotiste,
voire dans I’ensemble du Moyen Age; plusieurs traits ne manquent pas d’en
souligner I'originalité: 'unité organique du texte, I’esprit qui le porte, 'utili-
sation d’une méthode a la fois synthétique et déductive, la présence constante
des grandes théses de la métaphysique scotiste, sans oublier la maitresse piece
constituée par I’analyse et la dynamique de I'ordre essentiel (ordo essentialis).
Les deux premiers chapitres éclairent 'armature de la métaphysique telle que
la congoit Duns Scot, habillée de son appareil technique savant, précis et
déroutant a la fois. A son contact, le lecteur contemporain fera le long
apprentissage du métier de penser ce-qui-est et particulicrement cette région

! Alors qu’on attend I’édition critique, le meilleur texte établi actuellement, accom-
pagné d’une traduction allemande et d’un riche commentaire détaillé, reste celui de M.
Wolfgang Kluxen : JOHANNES DUNS ScoTUs, Abhandlung tiber das erste Prinzip, Darms-
tadt 1974. Une traduction frangaise littérale de ’ceuvre a été réalisée par nos soins, en
collaboration avec MM. J.-M. Meilland et J.-D. Cavigioli, sous la direction de notre
maitre et ami M. Ruedi Imbach (lequel a par ailleurs accepté trés aimablement de veiller
au détail de la présente contribution): JEAN DUNs Scort, Traité du premier principe
(Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, 10), Genéve, Lausanne, Neuchitel
1983. Les notes renvoient a cette derniére publication (abrégée ici TPP) qui, pour des
raisons de commodité, a retenu la division en paragraphes proposée par M. Kluxen.

2 Exode 3, 14, Cf. P. VIGNAUX, « Métaphysique de I'Exode, philosophie de la religion
(@ partir du «De Primo Principio» selon Duns Scot)», dans Rivista di filosofia neo-
scolastica, 70 (1978), p. 135-148.



132 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

de I’étre si difficile a cerner dans son statut intermédiaire, que le Docteur
Subtil appelle lui-méme le possible-réel3.

Au cceur méme d’une telle métaphysique se dessine une construction
intellectuelle, que bien des penseurs de ce XIV€ siécle naissant ne manqueront
de retenir: il s’agit de I'analyse de la causalité et de ses modes. Je voudrais
considérer ici quelques aspects des relations qu’entretiennent les causes finale
et efficiente, a la lumiere de ’opuscule de Duns Scot.

2. Métaphysique des causes et physique des causes

«(...) Les quatre causes appartiennent a la considération du métaphysicien,
et de cette maniére elles font abstraction de ce qui concerne en elles la con-
sidération du ptiysicien*.» L’allusion a une question bien connue est ici
manifeste: quelle est la science qui traite des causes? Trois hypothéses peu-
vent étre avancées: il s’agit de la physique, de la métaphysique ou de la
logique. On peut sans autre écarter cette derniere, la logique, car I'intention de
Scot vise I’ens reale, c’est-a-dire le réel-possible ou le réel en acte, et non I’étre
de raison logique qui, en tant qu’universel, est I’objet propre de la logique. On
voudra bien reconnaitre a la physique ainsi qu’a la métaphysique qu’elles
s’enquiérent toutes deux de la causalité réelle; leurs points de vue sont cepen-
dant tres différents: ’objet propre de la physique est en effet ’étre qui est sujet
du changement, en tant qu’il est soumis au mouvement (motus et mutatio).
Mais il serait incongru d’isoler cet étre-sujet-du-changement, en ’arrachant a
sa cause ou a ses multiples causes; et ¢’est pourquoi le philosophe de la nature
étudie les quatre genres de causes (efficiente, finale, formelle et matérielle),
mais sans faire abstraction du mouvement et du changement concrets.

Le métaphysicien pour sa part — et ¢’est dans notre contexte le point de vue
qui prédomine — traite de I’ens inquantum ens; on dirait en d’autres termes
qu’il considére la réalité dans son essence (quiddité) et dans son statut de
possible-réel; par conséquent, il jette un regard sur les quatre causes en tant
que telles, indépendamment de toutes les déterminations physiques qui
I'accompagnent. La métaphysique ne considére pas les étres produits selon

3 «Dico quod possibile logicum differt a possibili reali, sicut patet per Philosophum
V. Metaphysicae cap. De Potentia (cf. ARISTOTE, Métaphysique, V, 12, 1019 b 30).
Possibile logicum est modus compositionis formatae ab intellectu cuius termini non
includunt contradictionem, et ita possibilis est haec propositio: « Deum esse», « Deum
posse produci» et « Deum esse Deum» ; sed possibile reale est quod accipitur ab aliqua
potentia in re sicut a potentia inhaerente alicui vel terminata ad illud sicut ad ter-
minum.» Ordinatio, I, d. 2, q. 2, q. 1-4, Doctoris Subtilis et Mariani Ioannis Duns Scoti
Ordinis Fratrum Minorum, Opera Omnia. .., ed. P. C. Bali¢, Rome 1950 s., t. II, p.
282.

4 «...causae quatuor pertinent ad considerationem metaphysici et sic abstrahunt a
seipsis ut pertinent ad considerationem phys:jgiagg TPP, chap. 2, § 12; p. 50.



EFFICIENCE ET FINALITE 133

I'efficience ou la finalité dans leur rapport au changement et au mouvement,
elle les ¢tudie selon la finalisation et I'effectuation dans leur pureté métaphy-
sique. Elle connait les quatre causes du physicien, mais dans la mesure ou elles
sont les causes de I’étre en tant qu’étre (de I’étant en tant qu’étant)s.

A son habitude, M. Etienne Gilson a bien saisi I’enjeu de cette distinction
fondamentale entre la physique et la métaphysique: « Historiquement, il s’agit
une fois de plus de choisir entre Avicenne et Averroés. Philosophiquement, il
faut choisir entre le physicisme et le métaphysicisme, c’est-a-dire décider une
fois pour toutes si la science métaphysique posséde ou non un objet propre et
se distingue ou non de la physique. Théologiquement, il faut choisir entre
s’appuyer, comme fait Thomas d’Aquin sur une métaphysique de I’abstrac-
tion premiére a partir du sensible, ou, comme fait Duns Scot, sur une méta-
physique de I’abstraction ultime (abstractio ultimata)(...). On aboutit dans les
deux cas, mais moins profondément dans le premier que dans le second, caren
usant d’une métaphysique empiriste qui n’est qu’une promotion immeédiate
de la physique, il est difficile d’aboutir a un autre Dieu que celui d’Aristote,
clef de voute du cosmos plutét que sa cause transcendante et moins son libre
créateur que le premier anneau d’une longue chaine de nécessités®.»

Robert P. Prentice, dans plusieurs études approfondies du Traité, a pro-
posé d’entendre la quiddité scotiste dans le sens d’une quasi-formalité, c’est-
a-dire comme quelque chose de notionnellement différent et exclusif de tout
autre aspect du sujet existant concretement’. Son explication est digne
d’intérét, dans la mesure surtout ou elle fait intervenir la distinction formelle;
ne serait-il cependant pas plus heureux de concevoir la quiddité de Duns Scot,
sa métaphysique et sa conception de la causalité, dans le sens d’une condition
de possibilité-réelle? Il y aurait 1a de multiples avantages, et ce ne serait pas le
moindre d’assurer une véritable scientificité aux preuves de I'existence et de
I'infinité de Dieu, principe premier.

A cet égard, on sait que St Thomas d’Aquin a tenté de conduire son esprit
au travers de voies — on hésite a parler de preuves — qui paraissent certai-
nement valables aux yeux de Scot, mais qui n’ont hélas qu’un caractére de
contingence; au-dela d’une telle facticité, I'analyse par le possible-réel, que le
Docteur Subtil propose a notre méditation dans les deux premiers chapitres
du Traité, a pour fin d’assurer aux preuves une valeur de nécessité logique et
ontologique. Scot pense en effet que seule une démarche transcendantale, qui

5 Les néologismes utilisés présentement par Duns Scot (effectivus, finitivus...) ren-
dent le lecteur attentif au statut spécial de cette métaphysique. Pour une étude récente
des grands thémes métaphysiques du Docteur Subtil, on se rapportera a I'ouvrage de L.
HONNEFELDER, Ens inquantum ens, Der Begriff des Seienden als solchen als Gegenstana
der Metaphysik nach der Lehre des Johannes Duns Scotus, Minster 1979.

5 E. GILSON, Jean Duns Scot, Introduction a ses positions fondamentales, Paris 1952,
p. 256.

7 R. P. PRENTICE, The Basic Quidditative Metaphysics of Duns Scotus as Seen in His
«De Primo Principio», Rome 1970, p. 59.



134 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

aura épuisé complétement la nécessité des propositions scientifiques, sera
satisfaisante pour I’esprit. Certes le point de départ de I’étude est fourni par
’expérience de ce-qui-est (ens) dans sa contingence, mais le raisonnement qui
s’appuie sur la causalité considérée quidditativement sera seul susceptible de
nous laisser atteindre nécessairement I’étre premier, et par-dessus tout
I’atteindre dans sa natures.

3. La causalité selon la fin

L’étude de la cause finale et de son effet propre, qu’on nomme le fini
(finitum), revét un caractére particuliérement significatif puisque, a la suite
d’Avicenne et de la plus authentique tradition du XIII¢ siécle, Duns Scot
affirme que la cause finale est «essentiellement la premiére dans I'ordre de la
causalité®» et «la plus noble !°». Dans la déclaration de I’antériorité de cette
cause a I’égard des trois autres, Scot reconnait que tout ce qui est produit, selon
quelque genre de cause que ce soit, est nécessairement finalisé, fini (finitum),
c’est-a-dire ordonné a une fin. Il apporte trois arguments!!:

a) Le premier moment de la preuve s’appuie simplement sur I'autorité

d’Avicenne.

b) Le second moment, par contraste, est fondé sur la raison: une cause
efficiente, un agent, toujours agit en vue d’une fin; la fin, elle, se laisse
aimer par I'agent; nul ne doutera de la priorité ontologique dont jouit la
cause finale.

¢) En s’appuyant sur le langage courant, Aristote dit que ’on répond a la
question «pourquoi?» par la cause finale, en répondant a la question
«pour quoi?», et que cette raison tres profonde détermine la cause
efficiente, alors que I'inverse n’est pas vrai!2,

On admettra que la cause finale est la premiére et la plus noble d’entre les
causes, puisque c’est en fonction d’elle et du bien qu’elle représente que tel
agent agit. Cette fin agit — métaphoriquement — comme ce qui est aimé, et
«ce n’est pas sous I’effet d’'une autre cause que la fin meut comme 1’aimé 3»;

811 est aisé de montrer que ce mode de raisonnement n’a pas de parenté avec un
quelconque argument ontologique, puisque le point de départ de Scot n’est pas la pensée
ou I'idée, mais le réel actuellement existant. L’argument de St Anselme est d’ailleurs
utilisé avec grande lucidité dans le Traité, mais avec de profondes modifications, et dans
un but tout autre.

? «Est ergo finis prima causa essentialiter in causando.» TPP, c. 2, § 11; p. 49.

10 «Quia finis, qui est alius realiter ab agente intendente finem, est ens eminentius,
cum causa finalis sit nobilissima.» Reportata Parisiensia, 1, d. 2, q. 2, n. 8; Opera
Omnia, éd. Vives, Paris 1891-1895, t. 22, p. 66.

IWTPP, c. 2,§ 11; p. 49.

12 ARISTOTE, Mét., V, 2, 1013 a 33-35.

13 «Non autem finis movet ut amatus, quia aliqua alia causa causat.» TPP,c.2,§ 11;
p. 49.



EFFICIENCE ET FINALITE 135

autrement dit, la cause finale est un type de cause indépendante qu’on pourrait
décrire comme une causalité par «séduction» 4,

Bien et fin sont donc identiques, et le bien est ce en vue de quoi un agent
agit. La fin, par elle-méme, n'agit pas mais invite plutét lefficient a agir; et
I’efficient lui-méme ne peut agir que s’il le fait en vue d’une fin. Telle est
I'intimité ontologique de la fin et de I’efficient, car I'un et I'autre s’appellent
réciproquement et s’harmonisent dans la production d’un effet !5,

Qui veut bien suivre attentivement le texte notera une certaine ambiguité
dans I'objet méme de la cause finale: on dit tant6t que la fin porte sur /'agent,
tantdt que c’est le produit qui est finalisé, et tantot que c’est [‘opération elle-
méme qui est ordonnée a une fin. Dans le premier cas, la fin de /'agent n’est
autre que ce qui pousse — ou attire — I’agent a produire; dans le deuxiéme cas,
la fin du produit est I'usage ultérieur auquel est destinée I’ceuvre achevée; dans
le troisiéme cas enfin, I'ceuvre est elle-méme le terme de la production's.
Comment lever une telle ambiguité?

Duns Scot rappelle la proposition trés connue d’Aristote: «tout agent par
soi agit en vue d’une fin'7» et méme — ce qui est moins évident — les agents
qui sont des étres naturels privés de connaissance et de volonté. Le Docteur y
insiste maintes fois: c’est ’agent qui agit en vue d’une fin, «la fin n’est pas
cause, si ce n’est en tant que, aimée et désirée, elle meut I'efficient a pro-
duire '¥». Or cette fin n’est précisément pas la fin de I’agent, mais bien la fin de
l'objet que I’agent produit. Aussi Scot indique-t-il avec précision: la fin n’est
cause finale que du produit '°.

Ces minutieux détours de la pensée ne sont pas de vaines arguties, malgré
leur apparence. Ils ont leur importance, car ils laissent a I’esprit cette féconde

14 « Le Bien est ce a quoi toutes choses tendent. » ARISTOTE, Ethique @ Nicomagque, 1,
1, 1094 a 2-3, trad. J. Tricot, Paris 19723, p. 32.

ISCf. TPP,c.2,concl. 4et5,§11et 12: «Quod non est finitum, non est effectum» et
«Quod non est effectum, non est finitum». Cette intimité entre cause finale et cause
efficiente est également perceptible dans la premiére démonstration de la quatriéme
conclusion (7PP, p. 48) qui fait intervenir la notion de cause par soi. En montrant que
tout produit (ou effectué) est, en derniére analyse, dépendant d’une cause par soi, Scot
montre que tout effectué est fini. Le moyen terme de la démonstration est la cause par soi
qui implique, dans la définition méme d’Aristote, la dépendance relativement a une fin:
une cause par soi est une cause qui produit I'effet propre auquel elle est ordonnée.

16 Cf. P. SCAPIN, La causalita nel pensiero di Giovanni Duns Scoto, Rome 1964, p.
125,

7TPP, c. 2, § 11; p. 48; ARISTOTE, Physique, 11, 5, 196 b 17-22.

'8 « Finis non est causa nisi in quantum amatus et desideratus movens efficiens ad
efficiendum.» Ordinatio, Prol. p. 5, q. 1-2; op. cit., t. 1, p. 170.

19 «Sed praecise illud, propter quod amatum ab efficiente efficiens facit aliquid esse,
quia ordinatum ad amatum — illud inquantum amatum est causa finalis facti.» TPP, c.
2,§12; p. 50. «Patet aliud corollarium, quod finis non est causa finalis efficientis, sed
effectus.» Ibid.



136 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

possibilité de traiter de 'ordre de la finalité en ayant recours au seul ordre de
lefficience. C’est la un instrument technique précieux que s’offre ’auteur pour
conduire des preuves de I'existence de Dieu en s’appuyant sur la causalité
efficiente seulement,; la preuve par la finalité, qu'on a dite auparavant si
capitale, peut se réduire dés lors a un simple renvoi a la démarche initiale par
I’efficience 2°.

De telles remarques ne sont pas sans rapport avec des affirmations, éton-
nantes et plutot obscures, d’un auteur qui parle de causalité métaphorique
lorsqu’il nous entretient de la cause finale, par ailleurs si importante: «La fin
meut métaphoriquement comme ’aimé?!.» Pourquoi «métaphorique-
ment»? La raison la plus obvie de I'utilisation de ce terme est le fait que la
cause finale n’agit pas a proprement parler, puisqu’elle est immobile. Mais si
Scot use de ce terme, c’est certainement parce qu’on ne saurait aborder la
cause finale difféeremment. Si I'on avait en effet une connaissance claire et
distincte de la cause finale, il n’y aurait nul besoin de I’aborder «métaphori-
quement»; mais la cause finale ne se réduit pas a I’étre aimé, elle ne meut pas
exactement comme I’aimé: au contraire de lui, la cause finale reste cachée, a
tel point qu’il ne semble méme pas possible de la découvrir immédiate-
ment.

C’est pourquoi les philosophes ont toujours cru devoir s’appuyer sur la
causalité efficiente pour dévoiler la causalité dans I’ordre de la finalité. Bien
qu’il mette la finalité au centre de ses réflexions, St Thomas utilise fréquem-
ment ce procédé d’analyse de la fin par I’efficience?2. Scot use de la méme
meéthode, et toute I’histoire de la philosophie moderne confirme cette ten-
dance a se rapporter a la cause efficiente plutét qu’a la cause finale. Ockham,
que les historiens regardent de plus en plus comme 'une des sources majeures
de nombreux aspects de la pensée moderne 3, jette un doute plus radical sur la
causalité finale, et tend a réduire la distinction traditionnelle entre celle-ci et la
cause efficiente 2. Trois siécles plus tard, Descartes, par ailleurs si empreint de

20 TPP, c. 3, § 38; p. 66-67.

21 «Quia enim finis movet metaphorice ut amatus.» TPP, c. 2, § 11; p. 49.

22 Cf, par exemple De Malo, q. 1, a. 1, ou la démonstration s’appuie sur cette
affirmation: «Ordo autem finium est sicut et ordo agentiumy».

23 Parmi les multiples études, signalons: A. DE MURALT, «La structure de la philo-
sophie politique moderne. D’Occam a Rousseau», dans Souveraineté et pouvoir,
(Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, 2), Genéve, Lausanne, Neuchatel
1978, p. 3-84.

24 « Non potest probari ex per se notis nec per experientiam quod quilibet effectus
habet causam finalem nec distinctam nec indistinctam ab efficiente, quia non potest
probari sufficienter quod quilibet effectus habet aliquam causam finalem.» G.
D’OCKHAM, Quodlibet 1V, q. 1; dans G. DE OCKHAM, Quodlibeta septem, ed. J. C. Wey,
Opera theologica, t. IX, St Bonaventure 1980, p. 295. Cette édition critique n’a pas
retenu dans le texte établi, une variante symptomatique de certains manuscrits: « Ex isto
patet quod causa finalis et efficiens ratione distinguuntur (...).» Ibid., p. 294. Cf. H. R.
KLOCKER 8. J., «Ockham and Finality », dans The Modern Schoolman, 43 (1965-1966),



EFFICIENCE ET FINALITE 137

la mentalité ockhamienne, refusera méme d’entrer en matiére: « Nous ne nous
arréterons pas aussi a examiner les fins que Dieu s’est proposées en créant le
monde, et nous rejetterons entierement de notre philosophie la recherche des
causes finales?5.» On aurait grand peine a découvrir chez David Hume un
autre genre de causalité que la causalité efficiente: quand on sait ’influence
qu’a exercée sa critique sur I’étude du principe de causalité, on s’étonne tout de
méme de le voir identifier ’ensemble de la causalité a la seule cause efficiente.
On pourrait apporter de multiples exemples trés explicites qui corroborent
’hypothése d’une perte progressive du sens métaphysique de la finalité, en
attendant qu’on soit en mesure de démontrer systématiquement et histori-
quement que la spéculation philosophique et théologique du XIV® siécle est
I’'une des racines du monde moderne.

La fin ultime de 'homme: Scot corrige St Thomas

Mais on voudra bien pour I'instant s’astreindre a suivre tous les détours
subtils de la pensée de Duns Scot, car celui-ci est loin d’étre satisfait de ses
analyses; il fournit encore d’ultimes précisions concernant des opinions qu’il
ne partage pas et dont, pour le moins, il se distance avec nuance: « Il ne faut pas
passer sous silence qu’il y a une fausse représentation de la fin, selon laquelle la
cause finale d’un étre est son opération ultime ou I’objet atteint par cette
opération 26, » C’est St Thomas qui semble directement visé, lorsqu’il écrit: «Il
faut donc que la béatitude de ’homme consiste dans son acte ultime, (...) Il est
donc nécessaire que la béatitude de ’homme consiste en une opération 27.» Si
I’on considére a présent «l’objet» de cette opération, St Thomas commente:
«C’est ainsi que ’homme obtiendra sa perfection par son union a Dieu
comme a son objet, puisqu’en cet objet seul consiste la béatitude de
I’homme28,» Thomas d’Aquin affirme donc que la finalit¢ de I’homme, qui
est le bonheur et la béatitude, consiste en son opération ultime (la vision de
Dieu) et en I'objet de cette opération (Dieu lui-méme).

p. 235: « Hence it follows that any motion connected with the end is purely metaphor-
ical. (...) if love in the agent is caused by the end as an object, this is due to efficient and
not final causality.»

25 R. DESCARTES, Les principes de la philosophie, 1, 28, dans Euvres philosophiques,
Paris 1963-1973, t. III, p. 108.

%6 «Non tacendum quod falsa imaginatio est de fine, quod illud est causa finalis
entis, quod est operatio ultima vel obiectum quod per illam operationem attingitur.»
TPP, c.2,§12; p. 49.

27 « Oportet ergo beatitudinem in ultimo actu hominis consistere (...). Necesse est
igitur beatitudinem hominis operationem esse.» Summa Theologica, 1-11, q. 3, a. 2,
trad. Sertillanges, Paris 1936, p. 92-93.

28 « Et sic perfectionem suam habebit per unionem ad Deum sicut ad obiectum, in
quo solo beatitudo hominis consistit.» Id., I-II, g. 3, a. 8; p. 126.



138 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Duns Scot nuance sa réplique en reconnaissant la trés grande vérité d’une
telle opinion, mais il ne manque pas d’en indiquer les limites. Rappelons-nous
que la cause finale est cause de /’étre méme de I’objet finalisé ou fini (finitum);
elle ne saurait donc étre son opération, puisque ’opération dépend elle-méme
de I’étre; une nature ne saurait sans contradiction dépendre essentiellement
d’une opération qui elle-méme dépend de cette nature 2. C’est exactement la
précision qu’on apportait plus haut: la cause finale est la cause du produit, elle
n’est pas la cause de I’agent; ’agent agit pour une fin qui est celle de son
produit, il n’agit pas en vue de sa propre fin.

Le cas de I'objet de 'opération s’avere plus délicat. Il est bien clair que
’objet de 'opération (Dieu) n’est pas la cause finale du fini (’homme) en tant
qu’il est objet de I'opération ultime de ce dernier, et cela pour la méme raison
qu’on a dite: la cause finale est cause finale du produit. Sil’objet de I'opération
(Dieu) est cause finale du fini ("homme), c’est pour une autre raison: ¢’est que
I’objet (Dieu) est ce pour-quoi I'efficient (Dieu lui-méme) a produit, créé, la
nature finie (I"’homme). Dans ce sens, mais dans ce sens seulement, ’objet de
I’opération peut étre considéré comme la cause finale du produit.

Et ces précisions restent encore incomplétes. Scot ne peut en effet nier que
Popération ultime d’un étre (la vision de Dieu pour ’homme) soit sa fin
véritable. C’est pourquoi il affirme que 'opération ultime d’un étre et ’objet
de cette opération se disent quelquefois «fin», mais ce n’est alors que dans un
sens dérivé et élargi; on le comprendra aisément si’on rappelle seulement que
I'opération ultime et son objet sont per-fection, c’est-a-dire terme ultime
possédant la qualité de bien. Ces deux «raisons» (rationes) d’ultime et de bien
sont des caractéristiques concomitantes de la fin; voila pourquoi 'opération
ultime et son objet peuvent étre dits «fins», mais dans un sens bien élargi.

4. La causalité selon lefficience

On aura certainement retenu que Scot ne parle jamais de la cause finale
sans se référer explicitement a la causalité selon I'efficience, car ces deux
variétés de causes sont trés étroitement liées et se conjuguent dans ce qu’on
appelle des causes extrinséques; elles n’interviennent donc pas intrinséque-
ment dans la composition de I’effet, alors méme qu’elles lui sont intimement
présentes. La considération de la causalité selon I’efficience suit donc immé-
diatement et logiquement celle de la causalité selon la fin: « L’efficient est la
cause la plus proche de la cause finale3°.» Une telle proximité des causes
efficiente et finale est le signe méme de la perfection des causes extrinséques

29 Dans ce cas il y aurait un cercle au sens de la deuxiéme conclusion du chapitre 2:
«Quia in quocumgque ordine essentiali est circulus impossibilis.» TPP, c. 2, § 9; p.
47,

30 «Efficiens est proxima causa finali.» TPP, c. 2, § 13; p. 51.



EFFICIENCE ET FINALITE 139

qui, contrairement aux causes intrinséques, la matiére et la forme3!, ne sont
pas des parties essentielles de I'effet. La causalité selon I’efficience introduit en
effet une relation; comme toute relation, elle présuppose deux termes corré-
latifs (I’efficient et ’effectué) et un fondement (I’effectuation). Je me conten-
terai de noter ici quelques distinctions que Scot introduit au sein de I'efficient,
en ¢écartant les intéressantes mais fastidieuses digressions sur les rapports et
distinctions entre cause par soi et cause par accident, cause selon I’agir et cause
selon le faire, cause univoque et cause équivoque, cause naturelle et cause
volontaire; de toutes les distinctions évoqueées, je ne retiendrai que les trois
suivantes, dont I'intérét est loin d’étre négligeable ou inutile a qui veut com-
prendre I’évolution des thémes philosophiques, ultérieurement a Duns Scot et
a Ockham.

4.1. Causes ordonnées essentiellement et ordonnées accidentellement

Cette premiere distinction entre causes ordonnées essentiellement et
causes ordonneées accidentellement se fonde sur la considération des seules
causes: 1l n’est question ici que du rapport entre les causes elles-mémes,
abstraction faite du rapport réel entre la cause et I’effet. Trois regards diffé-
rents permettent de les distinguer?3?;

4.1.1. Une cause essentiellement ordonnée a une autre dépend de cette
derniére dans sa causalité méme et dans son exercice. Un exemple suffira: une
pierre est mue par un baton, lui-méme mu par une main...Sans 'efficace
actuelle de la main, le biton ne pourrait jamais étre la cause actuelle du
mouvement de la pierre; St Thomas nous a habitués a ces raisonnements:
mais Scot veut mener sa pensée bien au-dela, et signifier qu’il y a en outre une
échelle de perfection dans les rapports entre les causes, la plus haute étant la
plus parfaite.

Au contraire, une cause accidentellement ordonnée a une autre dépend
d’elle dans son existence, ou sous quelque autre rapport, mais jamais dans
I’exercice ou la possibilité-réelle de sa causalité. Par exemple, un homme qui
peut engendrer dépend de son pére dans son existence, mais pas dans son
pouvoir d’engendrer; il peut le faire, que son pére soit vivant ou non,

4.1.2.Sil’on considére cette échelle de degrés dans les causes ordonnées par
soi (Scot parle plus volontiers de «ratio» ou d’ordre, que de degre), il va de soi

3 Le Traité donne une indication précieuse sur le statut de la matiére dans I'inter-
prétation scotiste de St Augustin, cf. TPP, c. 2,§ 16; p. 53. Ce texte corrobore I’hypothése
de M. A. DE MURALT, «Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot...», dans
Studia Philosophica, 29 (1969), p. 113-149.

R2TPP, c. 3, §28; p. 61.

33 «Potest enim causare illo non existente, sicut filius generat patre mortuo sicut ipso
vivo.» TPP, c. 3, § 30; p. 62.



140 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

que la «raison» de causalité d’une cause supérieure n’est pas la méme que celle
d’une cause inférieure; le mode de causalité de la main n’est pas de méme
«raison» que celui du baton. Dans ce genre de causes, il n’est pas besoin de
plusieurs batons pour mouvoir la pierre; un seul suffit. Autrement dit, quand
1l agit, le baton n’a pas, en soi, besoin d’autres causes de méme degré ou de
méme «raison» que lui.

Dans le cas des causes accidentellement ordonnées au contraire, le pouvoir
d’engendrer du fils est de méme «raison» que celui du pére. C'est la une
précision importante, car la subordination des causes sera dés lors trés diffé-
rente, méme si dans ce genre de causes, il n’est pas expédient d’avoir plusieurs
causes de méme «raison» (le pouvoir d’engendrer du fils par définition ne
dépend pas de celui du pére); en effet, que ’on prenne n’importe quel genre de
causes, «entia non multiplicanda sine necessitate» 34,

4.1.3. Dans le cas des causes essentiellement ordonnées, la production d’un
effet nécessite la production actuelle et simultanée de toute la série causale,
sans quoi le produit effectué comme tel ne serait pas réalisé, et il lui man-
querait une perfection déterminée. Dans le cas des causes accidentellement
ordonnées, leur définition elle-méme implique que la série totale des causes
n’est pas requise simultanément pour la production d’un effet.

Cette distinction, centrale, est introduite par le Docteur Subtil dans le but
d’eclairer la difficile et fameuse problématique de la non-régression (plus
exactement «non-progression») a I'infini dans la série causale. Il m’est loisible
de détourner cette distinction scotiste de sa fin immédiate, du probléme de la
non-progression a I'infini, afin de savoir si, de fait, une telle distinction se
justifie et si elle n’est pas superflue. Le simple bon sens la jugerait inutile:
considérer les causes entre elles revient en réalité a considérer le rapport de la
cause a I’effet, car nul ne saurait impunément isoler la cause de son effet; si
telle cause est dans la dépendance de telle autre cause, elle en est certainement
’effet, direct ou indirect, par soi ou par accident?, et la distinction entre
causes par soi et causes par accident semble suffire, sans qu’on soit tenu de
distinguer encore dans ’ordre essentiel des causes entre elles.

La justification de la position scotiste repose sur le fait que la distinction en
question n’est pas une distinction réelle au sens fort, mais une distinction —
toujours réelle — que les scotistes appellent formelle®s. Pour le comprendre, il

3 Pour une autre maniére de s’exprimer a ce sujet, cf. E. GILSON, op. cit., p. 133-
134.

35 Pour plus de précisions sur 'ordre de dépendance indirecte, cf. R. P. PRENTICE,
«Some Aspects of the Significance of the First Chapter of the « De Primo Principio» of
John Duns Scotus», dans Antonianum, 36 (1961), p. 225-237, spécialement p. 232-
233,

3 Parmi la vaste littérature sur le sujet, cf. M. GRAJEWSKI, The Formal Distinction of
Duns Scotus, A Study in Metaphysics, Washington 1944,



EFFICIENCE ET FINALITE 141

faut considérer un effectif?” quelconque (une cause A) lequel est dépendant
d’un autre effectif (une cause B). L’effet de B et la condition de réalisation
possible de A sont réellement identiques au sens fort; ce qui différe, c’est la
raison formelle de cette entité: je puis considérer A comme cause de réalisa-
tion ou comme effet d’une condition préalable dépendant de B, selon le point
de vue que j’adopte. Il s’agit d’une seule réalité, mais de deux entités réelle-
ment-formellement distinctes. C'est ce plan entitatif, celui du possible-réel, qui
fascine Duns Scot quand il canalise ses raisonnements dans le seul cadre de
l'ordre essentiel des causes formellement diverses.

On conviendra sans peine que cette perspective scotiste n’est pas exacte-
ment celle que St Thomas adopte dans la Somme Théologique?® et que le bon
sens ne se montre pas toujours heureux quand il s’applique a trop simplifier: la
distinction que St Thomas établit clairement entre cause par soi et cause par
accident repose immeédiatement sur le plan de I'étre réel et actuel pour s’y
fonder. Proposer au contraire a la maniére scotiste une distinction dans
I’agencement des causes, c¢’est faire abstraction de I'effet, et donc se situer a un
niveau de considération sur /’essence de la cause, en ce qu’elle a de formelle-
ment distinct d’une autre cause. Voila I'une des clefs permettant d’entrer dans
I'esprit du 7raité par la grande porte.

4.2. Cause médiate et cause immédiate

La distinction entre cause médiate et cause immeédiate n’est pas explicitée
comme telle dans le Traité, ce ne serait 1a toutefois qu'un mauvais prétexte de
I’écarter, d’autant plus qu’elle est indispensable a qui veut comprendre diffé-
rents passages du texte, I'un notamment dont la densité implicite est symp-
tomatique d’une pensée scotiste laissant aux successeurs du XIV€ siécle un
bien difficile et pesant héritage: «Bien que je renvoie I’¢tude de la toute-
puissance proprement dite, selon la compréhension des catholiques, a un
traité sur les articles de foi, sans prouver celle-ci, on prouve néanmoins la
puissance infinie, qui de soi posséde en méme temps toute causalité de facon
¢minente, et qui, pour autant qu’elle est de soi, si elle était formellement,
pourrait produire simultanément a I'infini, si les objets etaient susceptibles
d’€tre produits simultanément?.»

37 Un effectif est pour Scot une cause efficiente considérée dans sa possibilité-réelle,
c’est-a-dire selon I'ordre des essences par opposition a I'ordre des existants contin-
gents.

3 Summa Theologica, 1, q. 46, a. 2, ad 7.

3 «Licet igitur omnipotentiam proprie dictam, secundum intellectum Catholi-
corum, usque ad tractatum de creditis distulerim, tamen illa non probata infinita
potentia probatur quae simul ex se habet eminenter omnem causalitatem, quae simul,
quantum ex se, si esset formaliter, posset in infinita, si essent simul factibilia.» TPP, c. 4,
§ 85; p. 101.



142 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Cette distinction entre la toute-puissance ainsi présentée par le philosophe
et la Toute-puissance absolue que reconnait la foi catholique, présuppose la
distinction entre cause médiate et cause immeédiate?’. Une cause peut pro-
duire immeédiatement un effet lorsque sa production n’exige aucune cause ni
aucun effet intermédiaire comme condition de possibilité de I’action. Dans le
cas contraire, elle est une cause médiate. C’est la que passe la distinction que
I’homme apporte au sein méme de la Toute-puissance divine: pour le chré-
tien, la Toute-puissance de Dieu est Son supréme et infini pouvoir de produire
librement, de créer immeédiatement tout effet possible, sans I'intermédiaire de
causes secondes?!. Savoir ce qu’en peut dire un philosophe reléve d’un travail
ardu de longue haleine, et fort complexe*?; mais on sait déja ce qu’en pense
Duns Scot, lequel estime que la Toute-puissance absolue échappe aux prises
de ’humaine raison livrée a ses propres ressources.

Il n’est peut-étre pas expédient de relever une nouvelle fois ici I'importance
du réle joué par la méditation sur la Toute-puissance absolue de Dieu dans
I’élaboration de la philosophie moderne; les historiens se demandent si le sens
de I’hypothese du «malin génie» de Descartes ne trouve pas I'un de ses
fondements dans cette conception séculaire de la potentia absoluta Dei, qui
n’est limitée par rien et qui, pour Descartes notamment, ne s’arréte méme pas
a la non-contradiction, ni a la limite effective d’'un objet dont la nature
imparfaite empéche la réalisation*?, Pareillement, I’ensemble de la démarche
artificielle du doute hyperbolique parait bien reposer sur un refus pessimiste
de I’efficace des causes secondes, c’est-a-dire sur la Toute-puissance de Dieu
qui peut agir en tant que cause immédiate: aussi le concept n’est-il pas le fruit
de la rencontre féconde du connaissant et du connu; pour Descartes, I'idée,
innée, est immédiatement produite, on voudrait presque dire «créée» par
Dieu dans l'intelligence humaine, et elle posséde ainsi un étre objectif (esse
obiectivum) indépendant de la chose et indifférent a son existence ou a sa

40 A cet égard, on a pu utiliser le vocable particulierement heureux de principe
d’immédiateté pour signifier I'utilisation ockhamienne du concept de la toute-puissance
divine, cf. R. IMBACH, « Wilhelm Ockham», dans Klassiker der Philosophie, 1, Miinchen
1981, p. 231, a la suite de H. Blumenberg.

41 On connait cette proposition trés célébre, déja au temps de Guillaume d’Ockham,
et reprise durant tout le siécle: «Quidquid Deus producit mediantibus causis secundis,
potest immediate sine illis producere et conservare.» On peut curieusement remarquer
que, vers 1344 déja, Jean de Mirecourt n’accepte plus ce principe sans critiques, ni sans
lui faire subir une importante modification. On se référera aux quelques questions
éditées du Commentaire des Sentences, 1, q. 2; «Questioni inedite di GIOVANNI DI
MIRECOURT sulla conoscenza», éd. A. Franzinelli, dans Rivista critica di storia della
filosofia, 13 (1958), p. 319-340 et 415-449, notamment p. 329, 1. 287-291.

42 Cf. E. GILSON, op. cit., p. 357 s. Pour la distinction si importante entre la potentia
absoluta etla potentia ordinata de Dieu, cf. J. DUNS ScoT, Ordinatio, 1, d. 44, q. unica, 3;
op. cit., 1. IV, p. 363.

43 Les lignes de Duns Scot, citées ci-dessus, peuvent étre comparées avec THOMAS
D’AQUIN, Summa Theologica, 1, q. 25, a. 3.



EFFICIENCE ET FINALITE 143

non-existence: «Ainsi donc il ne faut pas penser que les vérités éternelles
dépendent de l'entendement humain, ou de ['existence des choses, mais seule-
ment de la volonté de Dieu qui, comme un souverain législateur, les a ordon-
nées et ¢tablies en toute éternité*!.» L’idée, ou la connaissance objective, nous
est donnée immédiatement par Dieu et trouve sa garantie en Lui, par-dela
toute causalité seconde. Si I’on rapproche ces textes célébres de Descartes de ce
qu’affirme ici Duns Scot, on remarquera que c’est la Toute-puissance divine
telle qu’elle est révelée a I'intelligence catholique (et non la toute-puissance
telle que pourrait la concevoir un philosophe) qui sous-tend I’épistémologie et
la philosophie cartésiennes. Ce fait troublant de I’histoire des idées n’a que
rarement retenu les auteurs de qualifier cette pensée de rationaliste. Ce n’est
certainement pas le moindre paradoxe de I’histoire de la philosophie.

4.3. Cause partielle et cause totale

Le projet de Scot vise a lier organiquement les deux ordres de causalité
efficiente et finale a la volonté de Dieu Lui-méme, cause unique de perfection
infinie et premier principe de tout ce qui est. Pour y atteindre profondément,
’auteur ne manque pas de recourir aux notions de cause partielle et de cause
totale, lesquelles semblent suffisamment claires par elles-mémes, et dans
I'ordre de I'efficience tout particuliérement ; une lecture méme superficielle du
Traité du premier principe n’échappe pourtant pas a quelques problémes.
Duns Scot affirme et montre d’une part*s que I’ordre de causalité extrinséque,
efficiente et finale, ne peut reposer que sur une seule cause premiére ou
derniére dont dépend toute la série causale; la preuve — elle est d’importance
— s’appuie précisément sur la notion de cause totale. nul ne peut poser deux
causes totales au sommet de la série sans aboutir a des absurdités. Duns Scot
parait donc affirmer avec force que I’étre incausable, Dieu, est cause totale de
la série.

Mais d’autre part, alors qu’il envisage une seconde fois la question de la
cause totale, dans le dernier chapitre, il semble hésiter au travers d’une
objection: «Le premier ne peut pas de soi produire simultanément a 'infini,

44 R. DESCARTES, Réponses aux sixiemes objections, op. cit., t. 11, p. 878, cf. également
p. 872-873. Parmi les principaux textes qui vont dans le méme sens, il faut relever les
significatives lettres au Pére Mersenne des 15 avril, 6 mai, 27 mai 1630, op. cit., t. I, p.
254-262, 263-266, 267-269, dont M. André de Muralt a bien souligné I'importance: A.
DE MURALT, «La structure...», art. cit., p. 14. Une étude récente du méme auteur
montre I’intérét de la critique que Guillaume d’Ockham porte a la notion d’esse obiec-
tivum comme réalité positive, absolue chez Alnwick, diminuée chez Duns Scot: A. DE
MURALT, «La théologie occamienne de I'idée, La critique terministe d’une question
disputée», dans Paradigmes de théologie philosophique, éd. O. Hoffe et R. Imbach,
Fribourg 1983, p. 33-97.

S TPP c. 3,§42; p. 69-70.



144 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

parce qu’il n’est pas prouvé qu’il soit la cause totale des infinis*6.» Scot sait
bien que le premier principe posséde éminemment les perfections des causes
secondes — ce qui n’entame en rien ’efficace de ces derniéres —, mais il n’a
Jjamais prouvé que I’étre premier est une cause totale.

Il se permet d’aller méme plus loin, et ne laisse pas de nous étonner quand 1l
affirme que Dieu n’est pas cause totale. Réponse surprenante a une objection
qui lui est faite: si le premier principe était cause totale, il ne serait pas plus
parfait que s’1l n’était que simple cause premiere, tel que la raison humaine I’a
jusqu’ici reconnu. Scot justifie ses dires et en donne deux raisons*’:

4.3.1. Affirmer que la cause totale est plus parfaite que la cause premiére,
revient a dire que ce qui est produit par la cause premiere ef par une cause
seconde est plus parfait que ce qui n’est produit que par la cause premiére. Par
conséquent I’effet le plus éloigné, c’est-a-dire produit par la cause premiere et
’ensemble des causes secondes, est plus parfait. Cette opinion s’opposerait a
ce que pensent les grands philosophes, Aristote, Avicenne ou Averroes; mais
elle parait surtout erronée: si I’'on tient que la causalité de la cause premiére est
conjointe a celle d’une cause seconde, c’est précisément afin d’expliquer
I'imperfection dont ’homme fait quotidiennement I’expérience. Si seule la
cause premiére produisait tout immeédiatement, on ne rendrait jamais compte
de la «réalité» du mal. Celui-ci ne s’éclaire (personne n’oserait dire «se jus-
tifie») que par I'immixtion d’une cause seconde imparfaite. 11 vaut donc
mieux que le premier principe ne soit pas la cause totale de tous les effets que
nous expérimentons, afin que nul ne puisse lui imputer la présence doulou-
reuse du mal .

4.3.2. Les perfections sont plus «parfaites» si Dieu les posséde éminem-
ment — ainsi que Scot I’a prouvé auparavant — que s’il les possedait selon
leurs formalités propres, ou formellement. Il serait de moindre perfection
pour le maitre de posséder telles qualités du disciple, formellement en tant que
disciple qu’éminemment en tant que maitre. Il en va de méme pour la cause
premiére: il serait moins parfait pour Dieu de posséder formellement les
perfections des causes secondes — et d’étre ainsi cause totale — que de les
posséder éminemment.

Cette derniére position semble bien étre celle de Duns Scot; mais comment
comprendre dés lors les explications fournies précédemment*®? Faut-il

46 « Primum non potest ex se simul in infinita, quia non est probatum quod sit totalis
causa infinitorum.» TPP, c. 4, § 85; p. 101.

1d., p. 101-102.

48 Un rapport d’analogie rapproche le cas du mal naturel et celui du mal moral. Un
théologien contemporain qui, a la lumiére d’une pensée particuliérement claire et d’un
sens profond du mystére, analyse les distinctions métaphysiques de la production d’un
acte moralement bon d’une part et de celle d’un acte mauvais d’autre part, propose a
notre méditation des textes édifiants: C. JOURNET, Entretiens sur la Grdce, Saint-
Maurice 1969, p. 37-63.

W TPP, c. 3,§42; p. 69-70.



EFFICIENCE ET FINALITE 145

admettre une distinction de sens du terme «total» dans I'un et 'autre cas, le
premier s’appuyant sur le possible-réel, le second sur I’tre en acte? Y aurait-il
chez Scot une acceptation implicite de I'analogie des termes et des concepts?
La «cause totale» serait-elle 'une de ces grandes notions humaines, attribuées
a Dieu, devant lesquelles «notre intelligence perdra pied et se trouvera comme
débordée**»? Ce n’est pas une hypothése qu’on peut vérifier facilement.

Si elle n’est certes mentionnée qu’incidemment dans le Traité, cette diffi-
cile question de la cause totale dans 'ordre de I’efficience s’est toutefois
répercutée dans I’histoire de la philosophie; on peut d’ailleurs légitimement se
demander si Descartes n’est pas tributaire d’'une pensée ultérieure a celle de
Scot (peut-€tre I'ockhamisme), puisqu’il donne a ce probléme une solution par
trop cavaliere, en affirmant sans ambages et sans hésitations que la volonté de
Dieu est cause efficiente et totale, non seulement des étres réels, mais des
vérités éternelles et des idées innées elles-mémess!: « Vous me demandez in
quo genere causae Deus disposuit aeternas veritates? Je vous réponds que c’est
in eodem genere causae qu’il a créé toutes choses, c’est-a-dire ut efficiens &
totalis causa. Car il est certain qu’il est aussi bien I'auteur de I’essence comme
de I’existence des créatures: or, cette essence n’est autre chose que ces vérités
¢ternelles2.» Il y a loin de cette lettre a '’embarras éprouvé par Duns
Scot.

5. Conclusion

En parcourant quelques lignes seulement de ce tres riche et difficile opus-
cule qu’est le Traité du premier principe de Jean Duns Scot, j’ai tente d’éclairer
avec simplicité la technicité raffinée du texte, sans vouloir pour autant lui
enlever sa force rationnelle hors du commun, ni le sens d’une vénération
respectucuse intime a tout esprit humain qui s’aventure a parler de Celui qut
est.

Il apparait que Scot y met en évidence plusieurs themes qui seront traités,
analysés, controverses et disputés durant tout le XIV€ siécle: sans parler de la
désormais fameuse distinction entre connaissance intuitive et connaissance
abstractive, ni de la spéculation théologique sur la Toute-puissance divine et
de son réle déterminant dans ce qui fut peu a peu la rupture de I'intention-
nalité du connaitre et du vouloir, on aura pris note d’un certain refus de la
finalité, d’une finalité toute métaphorique; certes, ce refus reste encore voilé,
peut-étre a peine esquissé, mais son amplification allait étre irrésistible. Dans

50 C. JOURNET, Connaissance et inconnaissance de Dieu, Paris 19692, p. 19.
1 R. DESCARTES, Réponses aux sixiémes objections, op. cit., t. 11, p. 877.
52 R. DESCARTES, Lettre au Pére Mersenne du 27 mai 1630, op. cit., t. 1, p. 267.



146 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

le méme mouvement, la causalité efficiente tend a se substituer a toute cau-
salité, ou du moins a devenir I’'archétype de toute forme de causalité 33,

D’autre part, la distinction entre causes ordonnées accidentellement et
essentiellement permet de cerner le mode de pensée scotiste, qui se concentre
sur ’essence — nature ou quiddité — des choses, sur 'ordre essentiel qu’elles
entretiennent entre elles, afin d’assurer a la métaphysique un objet qui lui soit
propre: le possible-réel. Orle choix de cette métaphysique — ou la pensée de St
Thomas apparait comme un jalon plutét qu’une source — permet a Duns Scot
de donner une assurance presque scientifique aux preuves de I’existence de
Dieu dans son infinité3!. N’est-ce pas le choix de cette métaphysique, trop
subtile pour étre prolongée par des esprits enclins a tout réduire a la pure
rationalité, qui allait contribuer a substituer la logique a la métaphysique?
N’est-ce pas cette exigence, cartésienne avant I’heure, de fonder scientifique-
ment le savoir métaphysique dans la seule causalité efficiente, qui allait,
paradoxalement, contribuer a négliger ’étude et la prise de conscience de la
finalité, pour nier ainsi /a métaphysique, en lui donnant une limpidité analy-
tique qu’elle n’a pas et ne saurait exiger?

e

53 La causalité exemplaire a déja complétement disparu dans le Traité, puisque Scot
la fond dans la causalité efficiente et formelle. Comparer avec Ordinatio, 1,d. 2, p. 1, q.
1-2; op. cit., t. 11, p. 149.

54 Cf. mon «Introduction» dans TPP, op. cit., p. 7-38.



	Efficience et finalité dans le "traité du premier principe" de Jean Duns Scot († 1308)

