
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Quelques aspects de l'idée de nature, d'Aristote à Al-Ghazâlî

Autor: Genequand, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 105-129

QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE,
D'ARISTOTE À AL-GHAZÂLÎ*

Charles Genequand

L'idée de nature joue aujourd'hui, et depuis le XVIIIe siècle, un rôle de

premier plan dans notre environnement intellectuel. Dans l'Antiquité et

jusqu'au Moyen Age qui à cet égard en est le prolongement, la philosophie
de la nature, sous le nom de physique, constitue l'une des principales
disciplines de la philosophie. Pourtant, ce qu'un Grec entendait par phusis et ce

que nous entendons par nature sont deux réalités profondément différentes.
Que l'on essaie, pour s'en convaincre, de traduire en grec des expressions
aussi banales que «sentiment de la nature» ou «protection de la nature».
Toute tentative de rendre ces idées au moyen du terme phusis est vouée à

l'échec. Pourtant le concept moderne est sorti de l'idée ancienne par un
développement continu. Où donc s'est produite la rupture?

Les considérations qui suivent ne prétendent pas résoudre ce problème,
ni retracer toute l'histoire de l'idée de nature, mais montrer que dans la

pensée grecque déjà et en particulier dans la tradition aristotélicienne, cette
idée fut' souvent grevée d'une ambiguïté fondamentale. C'est par un
processus dialectique que deux conceptions rivales et antagonistes, en s'affron-
tant, ont fini, non sans détours et retours en arrière, par donner naissance

au concept moderne de nature. Aujourd'hui encore, d'ailleurs, cette idée est

loin d'être unitaire et il est plus que douteux que l'écologiste et le physicien
parlent de la même chose lorsqu'ils utilisent le mot de nature.

Aristote est le premier à avoir élaboré une philosophie autonome de la

nature à proprement parler, c'est-à-dire à développer une conception de la

nature qui ne fasse de celle-ci ni le jouet de forces divines, comme c'est le
cas dans les formes de pensée mythiques (Hésiode), dans plusieurs systèmes
présocratiques et jusque chez Platon où le monde naturel n'est que le reflet
de l'âme et de la pensée du démiurge, et ne la livre pas non plus au « hasard
et à la nécessité». S'il est vrai que la pensée rationnelle se distingue de la
pensée mythique par la conviction que les phénomènes du monde sublunaire

sont explicables causalement, réguliers, et par conséquent prévisibles,
il n'en reste pas moins qu'il existe une différence importante à cet égard
entre Aristote et ses prédécesseurs: pour le premier, la nature est une force
qui agit dans le domaine qui lui est propre et auquel elle est immanente, elle

Je tiens à remercier le Professeur F. Brunner qui a lu une première version de
cet article et m'a fait des observations dont je me suis efforcé de tenir compte.



106 CHARLES GENEQUAND

n'est pas l'application de forces supérieures sur une matière inerte et passive

(Platon); elle n'est pas non plus, comme dans l'atomisme ou chez Empedocle,

un jeu de forces mécaniques et aveugles qui finissent par réussir à

produire un monde compréhensible à force d'essais infructueux. S'il lui
arrive d'échouer, c'est l'exception; la nature produit ses créatures de façon
régulière et comme voulue. Lorsqu'Aristote dit que l'art imite la nature, il ne
se contente pas d'exprimer de façon aphoristique l'un des fondements de sa

philosophie naturelle; il y introduit un élément de polémique visant les

physiciens présocratiques qui s'étonnaient de la rationalité de la nature et
cherchaient à l'expliquer à partir de quelque chose d'autre qu'elle-même. Pour

Aristote, c'est la nature qui est le phénomène premier, essentiellement
rationnel et ne pouvant être expliqué à partir d'autre chose que lui-même.
C'est ce que l'on exprime en parlant de la finalité de la nature, en disant

qu'elle est téléologique. Mais cet effort vers une fin donnée, avant Aristote,
est l'œuvre de forces qui dominent et utilisent la nature: dieux, démiurge,
etc. Certains attributs de ces êtres supérieurs ont été transférés sur la nature

par Aristote1. Quant à Platon, s'il refuse de faire de la nature la force
dirigeante de notre monde, c'est que pour lui nature est synonyme de hasard2.

Il n'est prêt à faire une place à la nature que comme instrument de Dieu, ou
de l'âme, et attaque la conception qui veut que l'art, la technê, soit un tard-
venu dans notre monde et pour ainsi dire le rejeton de l'homme. Si Aristote,
en redonnant la première place à la nature, paraît en revenir aux conceptions

des physiologues sophistiques et présocratiques, il ne le fait qu'avec
une rectification fondamentale: la nature est désormais la technê par excellence,

et toutes deux s'opposent au hasard et à la spontanéité.
La nature aristotélicienne se différencie encore de celle de ses devanciers

par son absence de délibération (bouleuesthai). Dans un passage polémique,
Aristote reproche à ceux-ci d'avoir méconnu la finalité naturelle parce
qu'ils ne percevaient pas de délibération. L'art (technê) non plus, poursuit
Aristote, ne délibère pas, songeant par là, sans doute, aux automatismes de

l'artisan qui fabrique toujours le même objet, ainsi que fait la nature3. Celle-
ci, comme le remarque encore Theiler4, est donc pour Aristote à la fois
forme et fin (eidos, telos) et cause efficiente (arche tés kinêseôs).

1 Cf. W. Theiler, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf
Aristoteles, Zürich 1925, p. 89.

2 Lois, X, 888 d sqq; Sophiste, 265 c.
3 Physique, 199 b 26; Theiler, op. cit., 90, montre bien en quoi A. se distancie de

la teleologie de Platon et de Xénophon. A cet égard, le reproche de Jaeger (Paideia,
II, 366, n. 67) à Theiler de se limiter au Vergleich der Natur mit der bewussten Kunst
et d'ignorer die unbewusste Zwecktätigkeit der Natur ne paraît pas entièrement
justifié.

4 Op. cit., 91-92.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 107

Tout ce qui survient dans le monde sublunaire est donc l'effet de la

nature, considérée comme la force régissant l'ensemble des phénomènes.
Comme ces phénomènes se laissent réduire à certaines catégories et à
certaines lois qui les régissent et permettent de les prévoir, Aristote aura
généralement tendance à parler de cette force en des termes qui la personnalisent

et la vitalisent. Cela est particulièrement évident dans les deux formules
qui résument la conception aristotélicienne de la nature et dont la première
revient comme un leitmotiv dans toute son œuvre: «la nature ne fait rien en
vain » et « la nature est source du mouvement »5. La première de ces deux
formules est assez remarquable si l'on a présente à l'esprit la répugnance du

grec à l'égard de l'utilisation de verbes transitifs et énergiques avec un sujet
inanimé6. Ce fait confirme, au niveau subconscient du langage, la
nouveauté radicale introduite par le Stagirite dans sa conception de la nature.

S'agissant d'un philosophe aussi puissamment créateur qu'Aristote, il est

vain de vouloir rechercher les «sources» de ses idées; je crois néanmoins
qu'il faut souligner l'impact qu'ont eu, à côté de ses propres recherches
biologiques, les théories médicales de son temps sur l'élaboration de sa nouvelle

conception de la phusis. Leur influence se remarque à plusieurs
éléments dont je ne fais qu'esquisser ici les plus importants. Pour les médecins,
la nature se manifeste dans l'organisme humain par l'équilibre des qualités
primordiales, chaud, froid, sec et humide, ou des humeurs, sang, bile, bile
noire et phlegme. La maladie est la rupture de cet équilibre. Mais la nature
n'esr pas seulement cet équilibre: elle le produit aussi, c'est-à-dire qu'elle
cherche à le restaurer lorsqu'il est perturbé; elle est donc téléologique,
comme l'eidos aristotélicien est à la fois cause formelle et cause finale, la
forme inhérente à l'individu et le but vers lequel il tend7. La tâche du
médecin est de faciliter celle de la nature, de se substituer à elle dans la

mesure où elle n'est pas capable de rétablir seule l'équilibre de la santé. De

même, selon la fameuse formule aristotélicienne, l'art imite la nature. La
nature est ainsi une sorte d'artisan supérieur.

Un autre aspect important de la physique qui est à la base du Corpus
Hippocratique consiste dans le rejet des causes surnaturelles et divines. Les

seules forces dont l'action sur l'organisme humain soit reconnue sont celles
des phénomènes naturels et du milieu ambiant. C'est la thèse bien connue
du De Aeris Aquis Locis et du De Morbo Sacro*. La nature est une
puissance supérieure à et d'un autre ordre que celle des humains; elle n'en est

5 Cf. Bonitz, Index Ar, 836 a 25 sqq.
6 Schwyzer, Gr. Grammatik II, 64.
'Jaeger, Paideia, 11,38. Cf. W. Nestle, «Hippocratica», Hermes,!!,, 1938, 1-38:

«Der Grieche hört aus der Wortbildung phusis nicht etwas Fertiges, sondern ein
Werden und Wachsen, etwas Schaffendes, eine natura naturans, heraus».

8 Certains auteurs ont cru déceler dans le Corpus Hippocraticum une dichotomie
entre les deux traits juste nommés et d'autres qui accordent une place à des agents



108 CHARLES GENEQUAND

pas moins différente, par son mode et son champ d'action, des forces
démoniques. Son action est rationnelle, régulière, prévisible, quoiqu'il soit
difficile d'expliquer exactement comment elle opère. Les expressions à

retenir, à cet égard, sont «sans réflexion» et «sans avoir appris»9; elles

indiquent bien la spécificité de son mode d'action, à la fois rationnel et
irrationnel ou, selon l'heureuse formule de Nestle übervernünftig. La formule:
« tout est divin et tout est humain » exprime admirablement l'unité des deux
mondes humain et sur-humain dans ce type de pensée, en quoi celle-ci
s'oppose tout à la fois à la pensée théologiquei0 et à la pensée de type
platonicien ' ' qui subordonne la nature à un monde transcendant. C'est le même

étonnement face au mode d'action de la nature que devaient ressentir ceux

qu'Aristote réfute en ces termes: il est paradoxal de nier que (les objets

naturels) viennent à l'être en vue d'une fin parce qu'on ne voit pas délibérer
ce qui est la source du mouvement (i.e. la nature); l'art non plus ne délibère

pasl2.
Le champ d'action par excellence de la nature est le phénomène de la

génération, dans le sens restreint, biologique, de ce terme. Le nom même de

phusis suggère un processus de croissance; c'est dans la génération que la

nature va se manifester le plus clairement. Anthrôpos anthrôpon gennài:
dans cette formule, Aristote résume son opposition à la théorie des Idées.

C'est l'individu qui engendre un individu semblable à lui-même, mais c'est

la nature qui se manifeste au travers de ce phénomène: l'individu n'est que
son instrument. Il existe toutefois d'autres modes de génération, ou de

production, que ceux de la nature. Aristote en distingue quatre13: par nature,

par art, par hasard, et spontanément. La production par art, nous l'avons

déjà vu, n'est qu'une imitation de la nature. Qu'en est-il des deux dernières?

La production spontanée échappe-t-elle au contrôle de la nature? Un
homme peut-il naître d'un non-homme? L'enjeu est d'importance car c'est

décrits comme theia. Il s'agit en fait d'une interprétation erronée de ce dernier terme
qui ne désigne dans les passages en question rien d'autre que les phénomènes
météorologiques, ainsi que l'a montré F. Kudlien, « Das Göttliche und die Natur im hip-
pokratischen Prognostikon », Hermes, 105, 1977, 268-274, C'est le sens de la formule
célèbre: panta theia kai anthrôpina panta (Ed. Littré, VI, 394). Voir aussi l'article de
Nestle cité à la note précédente.

9V, 314, Littré.
10 Au sens de W. Jaeger dans ne neology of the Early Greek Philosophers,

Oxford, 1947.
11 «Type» platonicien car la théologie du premier moteur chez Ar. appartient au

même type de pensée.
12 Physique, II, 199 b 26. A. pense évidemment au travail plus ou moins automatique

de l'artisan.
l2blsCf. K. Oehler, «Ein Mensch zeugt einen Menschen», dans Antike Philosophie

und Byzantinisches Mittelalter. Munich 1969, 121-144.
13 E.g. Métaphysique, A, 1070 a 6-7.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 109

sur cet axiome fondamental, un homme engendre un homme, qu'Aristote a

fondé non seulement sa philosophie naturelle, mais aussi sa réfutation de la
théorie des Idées. Quel besoin avons-nous de formes transcendantes pour
expliquer la formation des objets concrets du moment que nous voyons que
c'est toujours un individu concret qui en produit un autre semblable à lui?

D. M. Balme a montré14 que la théorie d'Aristote sur la génération spontanée

se présentait sous différents aspects nettement distincts suivant les

écrits que l'on prenait en considération. L'auteur distingue en fait trois états
de la théorie aristotélicienne; disons pour simplifier que deux tendances
semblent être à l'œuvre: l'une, observable surtout dans la Physique et la

Métaphysique, considère la production spontanée de certains animaux
comme un troisième mode de production à côté de la production naturelle
et de la production technique, mais la réduit à une anomalie, n'obéissant à

aucune règle fixe et amenant les mêmes résultats que la nature amène de

façon régulière et accessible à la science (episteme). Dans cette optique, une
seule et même espèce animale est susceptible à la fois de génération naturelle

et de génération spontanée.
En revanche, les écrits zoologiques fournissent une explication rationnelle

du phénomène de la génération spontanée, le ramènent à des règles
générales et en fournissent les causes matérielle, formelle et efficiente. Dans
cette optique, loin d'être une aberration échappant aux lois de la nature et
de la connaissance, la génération spontanée n'est plus qu'un mode de
production ou de génération également naturel, mais différent de la génération
sexuelle que l'on observe dans la majorité des espèces animales.

Cette contradiction est comme le reflet d'une ambiguïté plus fondamentale

qu'Aristote a laissé subsister au cœur de sa philosophie naturelle. D'une
part, en effet, il développe une physique dans laquelle la nature, force quasi
rationnelle, suffit à expliquer la totalité des phénomènes du monde sublunaire,

et d'autre part il expose en Physique VIII et Métaphysique A une
théologie selon laquelle les phénomènes naturels sont ramenés, au moins de

façon programmatique, à l'action du premier moteur céleste qui est aussi

Dieu. D'une manière générale, il y a ici conflit entre deux axiomes
fondamentaux d'Aristote: celui qui postule que tout ce qui est mû est mû par
quelque chose15 et la définition de la nature, déjà donnée plus haut, comme
source du mouvement pour l'être en qui elle réside16.

14 « Development of Biology in A. and Theophrastus: Theory of Spontaneous
Generation», Phronesis, 1, 1962, 91-104.

15 Physique, VII, 241 b 34.
L'hypothèse naturaliste rend superflue celle du premier moteur également dans

les phénomènes célestes: si l'éther est naturellement mû en cercle, nul besoin d'un
premier moteur. Cf. G. A. Seek, «Leicht-Schwer und der Unbewegte Beweger»,
Naturphilosophie bei A. und neophrast, hrsg. von I. During, Heidelberg 1969,
210-216.



110 CHARLES GENEQUAND

Le problème de la génération spontanée est lié à celui-là, non seulement

en ce que l'évolution d'Aristote, et d'Aristote à Théophraste, telle que la
reconstitue Balme, tend à étendre le champ d'action de la nature, comme le

fait l'abandon de l'hypothèse théologique de Métaphysique A. Chez les

successeurs d'Aristote ces deux problèmes, comme on le verra, sont encore plus
étroitement liés. En ce qui concerne la génération spontanée, Théophraste
continue dans la ligne «biologique» et «naturaliste» d'Aristote. En
revanche, sa métaphysique semble plutôt vouloir placer la nature sous la

tutelle du monde céleste:

« Il faut tout d'abord se demander s'il existe un lien et pour ainsi dire
une communauté réciproque entre les intelligibles et les êtres de la nature,
ou s'il n'en existe point, mais que les deux sont séparés tout en coopérant
d'une certaine manière pour constituer l'univers. Il est plus rationnel qu'il y
ait un lien et que le tout ne soit pas comme une suite d'épisodes (epeiso-

diôdes), mais qu'il y ait de l'antérieur et du postérieur, des principes et des

choses soumises aux principes, comme le sont les choses éternelles par
rapport aux choses périssables17.» Ce passage, et particulièrement le terme
epeisodiôdes, fait clairement allusion à la critique adressée par Aristote à

certains platoniciens, en particulier Speusippe18. Mais chez Théophraste
c'est Aristote lui-même qui est l'objet d'une attaque voilée pour n'avoir pas
établi ce lien entre l'éternel et le sublunaire de façon suffisamment étroite et

précise. Il faut se souvenir que Théophraste ne reprend dans sa Métaphysique

que les questions qui à son avis n'ont pas été traitées de façon absolument

satisfaisante par son maître.
Il faut mentionner une deuxième forme sous laquelle se présente la

croyance à la génération spontanée et qui la rend embarrassante pour un
péripatéticien. Nous venons de voir le phénomène sous son aspect
accidentel, ou régulier pour certaines espèces de vers ou de moustiques.
D'autres auteurs, comme Démocrite, ont expliqué par la génération spontanée

la formation originelle de toutes les espèces animales, y compris
l'homme. Cette hypothèse est non seulement inutile si l'on admet avec Aristote

l'éternité du monde et des espèces qu'il contient, mais encore gênante
en ce qu'elle compromet précisément ce dogme de l'éternité du monde. Il
ne semble pas qu'Aristote fasse allusion à cette forme de la théorie dans les

textes conservés. En revanche, elle joue un rôle important dans les polémiques

entre Stoïciens et Péripatéticiens'9. Les Stoïciens semblent en effet
avoir utilisé la notion de génération spontanée pour expliquer la réapparition

des espèces après chaque ekpurôsis. Il est significatif que Critolaos,
péripatéticien du IIe s. av. J.-C. utilise le postulat de l'éternité de l'espèce

17 Théophraste, Métaphysique, 4 a 9-17.
18 Ar., Met., A, 1076 a 1 ; N, 1090 b 19.
19 Cf. K. Reinhardt, Poseidonios, Munich 1921, p. 365 sqq.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 111

humaine, excluant a priori toute génération spontanée, pour démontrer
l'éternité du monde20.

L'école péripatéticienne connaît une certaine éclipse au cours des
derniers siècles avant notre ère et des premiers de notre ère, avant
qu'Alexandre d'Aphrodise ne lui rende son éclat vers 200. Galien, contemporain

et (peut-être) ennemi de ce dernier, défend lui aussi une conception
de la nature d'inspiration à la fois médicale et aristotélicienne. Médicale en
ce qu'elle attribue à la nature une autonomie absolue tandis qu'elle doit à

l'artistotélisme son aspect résolument téléologique, dont l'exposé le plus
complet et le plus systématique apparaît dans le De Usu Partium. Après
avoir montré la finalité à l'œuvre dans chaque organe du corps humain, le
livre XVII et dernier culmine dans une sorte d'hymne (epôidos) à la
nature21 dont la contemplation nous initie à des mystères infiniment plus
profonds que ceux d'Eleusis ou de Samothrace22. L'aspect le plus remarquable

de cette nature est sa «technicité»: elle est une technê infiniment
plus parfaite que la technê humaine laquelle ne fait qu'imiter, de manière

inférieure, la technê naturelle. Notons le caractère très polémique de tout ce

livre, qui fait supposer que Galien a des adversaires bien réels en vue:
«ceux qui disent que la nature est dépourvue de technê»; «quant à toi,
noble accusateur des œuvres de la nature... » ; « certains philosophes nient

purement et simplement son existence » ; « ennemi acharné des œuvres de la
nature»23. Ce qui caractérise encore la nature, c'est sa providence24.
Comparant le travail de la nature à celui d'un artiste comme Polyclète, Galien
donne l'avantage à la première qui n'agit pas seulement à la surface de la

matière, mais en profondeur. C'est là une idée importante qui est

développée dans le De Naturalibus Facultatibus25 où les exemples sont Praxitèle
et Phidias:

«La nature qui façonne les organes et les fait croître peu à peu s'étend
à travers eux tout entiers; elle les façonne, les nourrit et les fait croître
tous par le moyen de tous, et non pas seulement de l'extérieur. Praxitèle ou
Phidias ou n'importe quel autre sculpteur n'ordonne la matière que de

l'extérieur, dans toutes les parties qu'il arrive à toucher, mais laisse le centre
à l'état brut, non travaillé et non façonné. »

Dans ce même contexte, Galien aborde le problème de la génération
spontanée; il y a des animaux parfaitement formés qui naissent d'eau
croupissante et de matière en décomposition26. Contrairement à Aristote, Galien

20 Frg. 12 Wehrli.
21 11,451,21 Helmreich.
22II, 448, 5.

23II, 443, 3. |

24 II, 439, 22; 449, 19; 451, 4 etc.
25II, 82 Kühn.
26 De Usu Partium, II, 446, 19-23 Helmreich.



112 CHARLES GENEQUAND

ne cherche pas à expliquer le processus physiologique qui produit ces
créatures de manière à le soumettre à la régularité de lois naturelles, mais en
reconnaît l'existence comme un donné qu'il utilise pour prouver la présence
d'une force intelligente jusque dans les matériaux les plus vils. Dans ce
même passage, par un paradoxe qui n'est peut-être qu'apparent, Galien
identifie soudain la nature à un nous21. Si un esprit est présent dans la boue,

comme en témoigne la naissance d'animaux qui, pour être petits, n'en sont

pas moins parfaitement organisés, combien plus parfaits doivent être les

esprits résidant dans les astres et les lieux supérieurs. L'organisation
merveilleusement précise à l'œuvre dans chaque animal témoigne de la force de

l'esprit qui arrive à agir jusque dans les régions les plus «basses» du
monde: «quelle partie du monde est plus vile (atimoteron) que celle qui se

trouve proche de la terre? Pourtant, même là il semble qu'un certain esprit
arrive des corps supérieurs.»28. La terre où nous vivons n'est elle-même

qu'un bourbier, ainsi que la matière de notre corps, comparée aux astres:
« si un esprit supérieur naît dans un tel bourbier — quel autre nom
pourrait-on donner à ce composé de chair, de sang, de phlegme et de bile jaune
et noire? — combien plus sublime doit être celui qui se trouve dans le soleil,
la lune ou les autres astres». L'étude de la nature est donc une véritable
théologie29.

Notons ici l'idée, que l'on retrouve plus loin, que la petitesse des

animaux nés spontanément dans les marais ou les matières en décomposition
ne fait qu'accroître l'admiration que nous devons éprouver pour eux, ou

pour l'esprit qui les crée. Galien mentionne à ce propos l'artiste qui, sur la
surface minuscule d'une bague, avait représenté Phaéthon sur son char, tiré

par quatre chevaux avec tout leur harnachement nettement discernable30.

La nature est ainsi pour Galien une force intelligente et omniprésente
qui façonne tout ce qui est soumis au processus de la génération et de la

corruption. La rationalité qu'on y voit à l'œuvre est si évidente que Galien
finit par l'appeler nous. Cependant, cette dernière désignation est tout à fait
exceptionnelle et cet esprit n'est pas aussi fortement personnalisé que celui
d'Aristote. Si Galien le localise une fois au moins de façon précise dans le

ciel31, son caractère semble être plutôt celui de l'omniprésence, et ce jusque
dans les lieux les plus vils.

Un autre aspect de la nature qui la distingue de l'âme ou du démiurge
platonicien aussi bien que des agents humains, est, ainsi qu'il a été relevé
plus haut, son caractère immanent, sa capacité d'agir au cœur de la matière.
Par là, elle se distingue fondamentalement de ce que les philosophes appel-

27 Ibid., 446, 7.
28 Ibid., 446, 11-13.
29 Ibid., 441, 4-8; 23.
30 Ibid., 448, 15-449,4.
31 Ibid., 447, 21.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 113

lent nous, dont le rôle se borne à disposer (Anaxagore), à mouvoir (Aristote),

dont l'action, peut-on dire, s'exerce sur des êtres déjà constitués. Qui
forme le sang, les os, les veines, etc., d'un homme en gestation? Le sperme:
dès qu'il commence à agir, il est une nature (phusis tis). Nous retrouvons
alors une conception matérialiste de la nature; c'est dire qu'il ne faut pas
donner trop de poids à sa définition occasionnelle comme nous.

Les relations entre Galien et son contemporain Alexandre d'Aphrodise
présentent un problème et n'ont pas encore fait l'objet d'une étude systématique.

Tous deux auraient étudié auprès du même maître et l'on trouve au
début du De Anima d'Alexandre une théorie matérialiste de l'âme qui
rappelle fort celle de Galien telle qu'il l'expose par exemple dans le Quod
Animae Facultatesn. D'autres sources, très tardives il est vrai33, font état
d'une rivalité et même d'une hostilité entre les deux hommes. Laissant ce

problème de côté, je voudrais citer quelques textes qui répondent littéralement

à ceux de Galien qui viennent d'être discutés.
Le premier est le commentaire à la réfutation par Aristote de la théorie

des Idées en Métaphysique A, 9:

«Voici par quelle sorte de raisonnement l'on pourrait montrer que les

objets naturels ne viennent pas à l'être et ne sont pas venus à l'être selon un
modèle et une Idée (pros paradeigma ti kai idean) : si le monde est éternel et

qu'aucune des choses qui viennent à l'être maintenant naturellement ne
vient à l'être selon un modèle et une Idée, elles ne sauraient être venues à

l'être de cette manière auparavant; or, le monde est éternel, à ce qu'on dit,
et rien de ce qui maintenant vient à l'être naturellement ne devient une
forme selon un modèle, ainsi que je vais le montrer; donc, rien de ce qui est

venu à l'être n'est devenu une forme selon un modèle. Tout vient toujours à

l'être de la même manière dans un monde éternel. S'il en est ainsi, même les

Formes ne sauraient être des modèles. Que rien de ce qui maintenant vient
à l'être naturellement ne devienne une forme selon un modèle est évident

pour la raison suivante: tout ce qui vient à l'être fait partie des choses

individuelles, y compris les choses naturelles; par exemple, c'est naturellement
que cet homme-ci est engendré par cet homme-là et ce cheval-ci par ce
cheval-là34.»

La démonstration prend appui sur un point qui, avant d'être argumenté,
est posé comme un axiome (hôs phasi): l'éternité du monde. Cela prouve
que le monde n'a pas été créé, au commencement, conformément à un
archétype (Timée). Il faut prouver que les choses qui viennent à l'être
maintenant ne sont pas créées selon un modèle intelligible. Alexandre y parvient
à l'aide de l'argument classigue anthrôpos anthrôpon gennài: nous voyons

32 Alex. Aphr., De Anima, 7, 9-11, 13 Bruns; Galien, Scripta Minora, II, éd. I.
Müller, Leipzig 1891 (1967), 32-79.

33 Ibn al-Qiffî, Ta'rikh al-Hukama, éd. J. Lippert, Leipzig 1903, 54, 3.
34 Alex. Aphr., In Met., 103, 4-16 Hayduck.



114 CHARLES GENEQUAND

de nos yeux que tel homme individuel est engendré naturellement par tel

autre sans recours à quelque modèle ou «forme» que ce soit mais seulement

en vertu du principe de mouvement qui est en lui. Ainsi, la génération
naturelle se fait sans délibération rationnelle:

«Ce n'est nullement en réfléchissant (nooun) à la manière dont ce qui
sera doit venir à l'être qu'il se met à faire ce qu'il fait, comme nous le

voyons pour les arts (technai). C'est pourquoi nous voyons que les arts

n'existent que chez ceux qui peuvent considérer à l'avance (pronoian poieis-
thai) ce qui existera par art. c'est-à-dire chez les hommes; tandis que beaucoup

de choses sont engendrées naturellement par des êtres irrationnels et

inanimés (hupo alogon kai apsuchônf5. » Dans cette seule phrase se trouvent
nettement dissociés de la nature trois concepts que Galien y avait étroitement

liés: technê, pronoia et logos2,6.

Alexandre poursuit en admettant que ceux qui concluent de la régularité
des phénomènes naturels à leur rationalité ont partiellement raison. La
nature agit en effet avec régularité mais sans se régler pour autant sur un
modèle; elle assure seulement la succession harmonieuse des mouvements
qui produisent pour finir le résultat qu'ils doivent produire (hou charin egi-
gnonto). Alexandre ne nie donc pas la finalité naturelle mais souligne qu'il
s'agit d'une finalité aveugle et irrationnelle. La technê, elle, imite la nature,
mais de façon rationnelle, c'est-à-dire en imitant un modèle qui est précisément

la nature, alors que celle-ci n'a pas de modèle. On pourrait dire que
pour Alexandre l'imitation est le critère de la rationalité. Comment expliquer

dans ces conditions la régularité et Xapparente rationalité de la nature?
La réponse mérite d'être citée:

« La technê est une force rationnelle (logikê) alors que la nature est

irrationnelle. Mais il n'est pas juste de dire que la nature, étant une sorte de
technê divine, ne fait rien de manière irrationnelle (alogôs), et de penser
qu'elle fait ce qu'elle fait dans un but défini (pros tetagmenon ti) et selon un
modèle déterminé (hôrismenon paradeigma), ayant reçu ce don divin parce
qu'elle est divine elle-même. La nature n'est pas appelée technê divine en ce

sens que les dieux utilisent cette technê, mais parce qu'elle est une force

d'origine divine et capable de préserver la régularité du mouvement selon

un ordre régulier (kafakolouthian hêrmosmenên), non par raisonnement et

intelligence (logismon kai noêsin), mais parce qu'elle tire son origine de

ceux-là (seil, des dieux). Elle ne saurait avoir le don divin d'agir selon un
modèle: comment pourrait-elle agir selon un modèle dont elle n'a aucune
perception rationnelle (anennoêtos)l II serait plus juste de dire qu'elle a

reçu des dieux quelque chose de semblable à (ce que possède) l'agent, c'est-

à-dire (la faculté) d'agir, dans l'être dans lequel elle se trouve et d'où l'être
55 Ibid., 103, 24-29.
36 Cf. aussi ibid., alt. ree. (en bas de page): alogos... ou gar esti logikê dunamis

hôsper hé technê.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 115

en devenir tire son origine, selon l'ordre irrationnel (kata tên chôris logou
eutaxian) des mouvements (c'est-à-dire des mouvements astraux). Car
l'ordre se trouve également dans les choses mauvaises et contraires à la
nature comme les abcès, les blessures, les inflammations, les maladies
périodiques. De même certains animaux naissent de manière régulière mais non
selon une forme (seil, préexistante) comme les vers, les moustiques, etc.37. »

La nature est appelée divine non pas en tant qu'elle serait un instrument
des dieux mais par sa capacité de préserver, spontanément, l'harmonie des

mouvements d'origine divine, c'est-à-dire des mouvements célestes, quoique
la façon dont les révolutions circulaires des astres produisent la génération
des animaux n'est pas exprimée par Alexandre avec beaucoup de clarté
(kat'akolouthian Una hêrmosmenên). La nature ressemble (homoion) seulement

à un agent en préservant la régularité (eutaxia) des mouvements. Ici
encore, il s'agit évidemment des mouvements sidéraux et du rôle d'intermédiaire

entre Dieu et le monde qu'ils jouent dans le livre A de la Métaphysique.

Alexandre conclut sa réfutation de la rationalité de la nature par un
argument a contrario: la régularité se trouve également dans les phénomènes

contraires à la nature, telle la génération de certains animaux comme
les skôlêkes et les empides, faisant ainsi allusion au phénomène de la
génération spontanée dont on a vu que ces deux espèces sont des exemples
classiques.

Relevons le caractère polémique de tout ce passage: l'insistance sur
l'irrationalité de la nature qui revient comme un leitmotiv, la réfutation de
la position contraire (ou kalôs legetal, etc.J. La polémique est-elle dirigée
contre Galien? ou plutôt contre les Stoïciens qu'Alexandre attaque à de
nombreuses reprises? Un élément de réponse nous est fourni par un texte
du De Mixtione, traité expressément dirigé contre les Stoïciens38. Un
passage39 y attribue aux Stoïciens la théorie que nous avons vue exposée par
Galien: la nature, contrairement à l'art, agit sur la matière en profondeur;
l'artisan est un agent extérieur à la matière, la nature un agent intérieur. A
cela, Alexandre répond que dans les processus naturels aussi il y a un agent
extérieur, soit les mouvements célestes responsables des changements survenant

dans les éléments simples, soit l'individu dans le cas de la génération
d'un individu, animal ou autre (anthrôpos anthrôpon gennài). Un peu plus
loin40, Alexandre ajoute que la théorie stoïcienne est indigne de Dieu dont
elle fait le créateur de skôlêkes et d'empides. Comme nous l'avons déjà vu à

plusieurs reprises, ce sont là des exemples classiques d'animaux produits
par génération spontanée, phénomène qu'Alexandre utilise pour démontrer
l'irrationalité de la nature, de sorte que les Stoïciens, d'après lui, font de

37 Ibid., 104,3-18.
38 Cf. Robert B. Todd, Alexander of Aphrodisias on Stoic Physics, Leiden 1976.
39 225, 18-27 Bruns.
40 Ibid., 226, 24-30.



116 CHARLES GENEQUAND

Dieu lui-même un être irrationnel. L'objection d'Alexandre ne s'adresse pas
seulement au fait que les Stoïciens font de Dieu «a meddler in details»
comme dit Todd41, ni que ces créatures sont «disgusting». Il s'agit bien

plutôt de réfuter une philosophie de la nature incompatible avec certaines
doctrines fondamentales de l'aristotélisme, en particulier l'éternité du
monde et l'immanence de la génération. Que ce faisant, Alexandre ait eu

tendance à rabaisser la nature à un statut inférieur à celui qu'elle avait chez

Aristote, c'est là un fait qui, comme nous le verrons, fait partie intégrante de

l'évolution de l'aristotélisme à partir d'Alexandre d'Aphrodise et que l'on
peut caractériser, en un certain sens, comme une « platonisation » de
l'aristotélisme.

L'importance du débat sur le caractère apparemment rationnel de l'activité

de la nature nous est attestée par une longue citation d'Alexandre que
l'on trouve dans le commentaire de Simplicius sur la Physique42. C'est là

sur l'idée de teleologie que se concentre l'attaque d'Alexandre: «ce qui agit
naturellement n'agit pas après avoir réfléchi (noêsanta) sur son acte». Plus

loin: «la fin (telos) et le modèle (paradeigma) ne jouent pas le même rôle
dans tout ce qui agit en vue d'une fin (heneka tou), mais ce qui agit
conformément à un choix, à une technê et à la raison doit d'abord réfléchir sur la
fin en vue de laquelle les autres choses viennent à l'être et se fixer cette fin
comme but et modèle des choses à naître; les choses qui viennent à l'être
naturellement, en revanche, ne procèdent pas ainsi, car la nature ne
travaille pas par choix ni par raison; elle est alogos»43.

C'est donc contre la finalité naturelle qu'Alexandre dirige son attaque.
Alors qu'Aristote, de par son axiome que «l'art imite la nature» plaçait
celle-ci au-dessus de celui-là, Alexandre rabaisse la nature bien au-dessous
de l'art en lui déniant toute raison, toute délibération, toute intelligence, et

par là se situe aux antipodes de la position adoptée par Galien. La suite du

texte de Simplicius va nous montrer comment Alexandre développe d'une
façon très cohérente une vue purement mécaniste de la nature. Lorsqu'un
processus quelconque se déclenche dans la matière, son principe ne fait que
donner, pour ainsi dire, le coup de pouce initial. Ce mouvement en produit
un autre, qui produit le suivant, et ainsi de suite jusqu'à ce que le but, c'est-

à-dire l'être complet, soit atteint. Alexandre compare cette activité de la

nature à l'art des marionnettes (hôsper en fois neurospastoumenois)44. De

même, la nature qui se trouve dans le sperme produit de proche en proche
tous les mouvements qui assureront le développement d'un autre animal.
Ce processus obéit à certaines règles (kata tinas arithmous kai taxin, 311,

18), mais sans intelligence (ou kata logon kai prohairesin, 311, 20). Il ne fau-

41 Op. cit., p. 226.
42 310, 20 sqq. Diels.
43 310, 31-311, 1.

«311,8.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 117

drait toutefois pas croire, précise Alexandre, que la nature agit au hasard
(kata tuchên, 311,21): tout ce qui arrive selon certaines règles et d'une façon
prévisible arrive bien dans un certain but défini (pros hôrismenon). On peut
donc dire qu'en un certain sens, la forme (eidos) est un modèle (para-
deigma), puisque l'être causé reproduit la forme de sa cause. Dans ce

processus, la nature ne fait que se laisser porter, que donner son assentiment
(neneuken, 311, 29); elle n'exerce aucune volonté.

Avant d'étudier la réponse donnée par Simplicius à l'interprétation
d'Alexandre, il faut encore se tourner vers un autre texte qui fait écho à

celui que nous venons de voir. Il s'agit de la paraphrase de Thémistius au
livre A de la Métaphysique dont la version hébraïque a été publiée par S.

Landauer45 avec la traduction latine de Moïse Finzi. Le texte arabe sur
lequel la traduction hébraïque a été faite n'a été jusqu'ici retrouvé et publié
que de façon incomplète46. Le passage qui nous intéresse, fort heureusement,

est cité in extenso par Averroès dans son commentaire de la Métaphysique41,

ce qui nous permet de nous rapprocher d'un degré du modèle grec
dont apparemment il ne reste rien.

Le passage qui nous intéresse forme une digression de Thémistius et ne

correspond à rien dans le texte d'Aristote. Le fait est digne de remarque car
les écrits exégétiques de Thémistius ne sont pas des commentaires
développés à la manière d'Alexandre ou de Simplicius, mais des paraphrases qui
suivent pas à pas le texte d'Aristote. En règle générale, Thémistius ne fait
pas de commentaires de son cru. Il est donc peu probable que l'objection
soulevée dans la digression et sa réfutation soient de lui quant à leur fond.
Pour que Thémistius se soit départi de sa règle de conduite constante, il faut
qu'il y ait été poussé par une raison contraignante qui doit être la suivante:
la tradition exégétique et scolaire du péripatétisme avait ajouté là un
chapitre important au texte du fondateur, chapitre que la tradition subséquente
ne pouvait plus passer sous silence et dont on a vu plus haut la source
principale chez Alexandre.

Juste après la réfutation de la théorie des Idées, réfutation fondée sur le

principe de l'immanence de la génération à l'intérieur de chaque espèce

(anthrôpos anthrôpon gennài!), Thémistius mentionne une objection possible
dérivant du phénomène de la génération spontanée: dans ce cas-là au
moins, ce n'est pas le semblable qui engendre le semblable. Soulignons au

passage la phrase apologétique sur le caractère vil de ces animaux: tout
comme un artiste est d'autant plus habile qu'il peut créer à partir de boue et

non seulement d'or et de marbre, de même il ne faut pas mépriser ces

animaux parce qu'ils naissent de boue et de cadavres en décomposition. Nous

45 Commentario in Aristotelem Graeca, V, 5, Berlin 1903.
46 In A. Badawî, Arista Lïnd al-cArab, Le Caire 1947.
47 Tafsîr ma ba'd al-TabFa, éd. M. Bouyges, Beyrouth 1948, III, 1492-4.



118 CHARLES GENEQUAND

avons là comme un écho de l'argument de Galien sur l'artiste capable de

représenter toute une scène sur un chaton de bague. L'explication que
donne Thémistius du phénomène est fort intéressante; même dans le cas de
la génération sexuelle, dit-il, le père ne façonne pas le fils à la manière d'un
artisan car la nature n'agit pas seulement à la surface des corps, mais pénètre

à rintérieur47bls. Nous sommes ainsi reportés au complexe d'idées
examiné plus haut. Le père ne fait que déclencher un processus qui se'poursuit
ensuite selon des «proportions» et des «formes» naturelles. D'ailleurs, la

nature ne sait pas et ne comprend pas ce qu'elle fait (voir encore supra).
D'où lui viennent donc ces proportions et cette aptitude à atteindre un but
donné? Elles proviennent de l'âme du monde qui elle-même vient des dieux
seconds selon Platon, selon' Aristote du soleil et de l'écliptique. Ces derniers
mots nous réfèrent au récit de la création du monde dans le Timée et à une
interprétation, inexacte mais destinée à s'imposer de plus en plus, de
certains passages aristotéliciens sur le rôle des corps célestes dans les processus
du monde sublunaire, en un mot de la nature48. En insistant sur l'irrationalité

de la nature, Thémistius ne fait que suivre Alexandre, mais il va plus
loin que lui en postulant l'intervention d'une âme, liée de façon non
précisée aux astres, dans la génération de toutes les espèces du monde sensible.
Je pense que nous tenons là le point de départ de la conception du Dator
Formarum des philosophes arabes. Thémistius est également plus précis
dans sa description des mécanismes de la génération dans laquelle il s'inspire,

outre les écrits zoologiques d'Aristote, des Stoïciens et de leur théorie
du logos spermatikos. Il se sépare de ces derniers, toutefois, et de la façon la

plus nette, en insistant sur le caractère séparé et individualisé de l'agent qui
contrôle les phénomènes naturels. Il conçoit leurs rapports sur le modèle de

ceux que le dieu entretient avec le devin inspiré en train de vaticiner sans
savoir ni comprendre ce qu'il dit.

Nous arrivons ainsi à la critique que fait Simplicius de l'exégèse alexan-
driste exposée plus haut. Cette critique repose essentiellement sur deux

arguments :

1) Ce qu'Aristote appelle dans le passage en question de la Métaphysique

paradeigma n'est pas la cause (to poioun), mais le causé (to gino-
menon), bien qu'en un sens la cause et le causé soient identiques, puisqu'un
homme engendre un homme49. Si l'on appelle la forme (to eidos)
paradeigma parce que c'est ce que vise (ephiemenê) la nature, il faudra l'appeler
fin (telos). Ce premier argument est donc essentiellement logique et exégétique.

17bis Chez Plotin aussi, la nature est par elle-même inerte et inconsciente; ses actes
ne sont que le reflet de l'âme dont le phénomène de la génération spontanée prouve
l'omniprésence. 4, 3, 4; 4, 4, 13.

48 En part. Met., A, et De Gen. et Corr., II, 10-11.
49 Anthrôpos ex anthrôpou, 312, 7.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 119

2) Le deuxième argument est biologique. Le grain (ho puros) produit la

pousse (botane), qui produit la plante (kalamê), qui produit l'épi (astachus),
le plus parfait étant l'épi. Comment un moins parfait pourrait-il légitimement

être appelé cause du plus parfait?50 En outre, si la pousse donne
naissance à la tige, elle est une tige en puissance et, par conséquent, matérielle
(hulikê), car ce qui est en puissance, selon Aristote, est matériel et non
formel. Tout ce qui passe de la puissance à l'acte le fait sous l'influence de
ce qui est déjà en acte, si bien que si la pousse n'était pas déjà la tige en acte,
elle ne saurait produire une tige. Ainsi, la nature du sperme ne saurait
produire que du sperme, et non un homme51.

Si l'on suivait la conception d'Alexandre, on devrait dire que ce qui
devient se fait soi-même, est efficient de soi-même: hé men tou ginomenou
phusis, ei poiêtikê legoito, houtôs an eiê poiêtikê hôs kai autê ginomenê52.
Dans cette conception, en effet, chaque étape du développement d'un
organisme donné produit l'étape suivante, c'est-à-dire, en définitive, produit
quelque chose qui lui est radicalement étranger et hétérogène. Pour Aristote,
comme le souligne Simplicius, la venue à l'être d'un individu quel qu'il soit
implique la préexistence d'un autre individu identique, toutes les étapes
intermédiaires n'étant que des moyens en vue de cette fin, moyens tous
«prévus», en quelque sorte, par la cause efficiente:

«La nature engendre ce qui lui est semblable en anticipant (prolam-
banei) toutes les étapes intermédiaires en vue de cela; quoiqu'elle se
transforme en cours de route, se parfaisant (teleioumenê) en même temps qu'elle
crée, néanmoins c'est le même enchaînement de causes (heirmon) qu'elle
préserve jusqu'à la fin; une fois celle-ci atteinte, la nature cesse d'agir»53.

L'effet est déjà présent dans la cause et en sort par un développement
continu (sunechôs). Reprenant l'exemple des marionnettes, Simplicius
précise: celui qui tire les ficelles ne donne pas seulement l'impulsion initiale,
mais la capacité que celle-ci a de se perpétuer jusqu'à produire le mouvement

escompté de la figurine54.

Ayant ainsi réfuté la conception matérialiste et atomistique d'Alexandre
sur la base du finalisme aristotélicien, Simplicius résume sa conception de

la nature en contradistinction par rapport à celle d'Alexandre; il faut distinguer,

dit-il, deux degrés de l'action (dittos ho poiêtikos logos) suivant qu'elle
est consciente ou non. Il ne faut pas dire que la nature est alogos car cela

donne à penser qu'elle ne participe en aucune manière au logos, ce qui est

faux: la régularité de ses effets indique la présence en elle de la raison. Elle
produit ses effets par son être même, sans délibération ni choix (ou gnôs-

50 312, 24-31.
51 312, 34-313, 5.
52 313, 13-15.
53 313, 15-19.
54 313, 24-25.



120 CHARLES GENEQUAND

tikôs all'ousiôdôs), comme le sceau imprime sa marque dans la cire55. Mais,
tout comme dans le cas du sceau, ce qui est vraiment créateur, c'est l'artiste
qui a gravé le sceau ou la main qui l'applique sur la cire chaude. La nature,
du coup, se trouve dépouillée par Simplicius de son statut de cause à

proprement parler (sunaition mallon)56. Elle n'est plus qu'un instrument, une
cause « organique », ainsi qu'il est suggéré un peu plus loin :

«Alexandre admet que la nature n'est pas efficiente à proprement
parler... les instruments aussi paraissent être cause de mouvement mais ne le

sont pas, car ils ne meuvent pas de façon première, mais en étant mus

(kinoumena kinei)51.» La nature n'est qu'un intermédiaire dans la chaîne
des êtres et reçoit ses formes des hypostases supérieures par une sorte
d'inspiration (ellampsis 314, 13). Avec plus de détails et plus de précision, reflétant

le développement plus complet du système néoplatonicien à son

époque, Simplicius fait écho à Thémistius: la nature, dépourvue de délibération

et d'intelligence, agit néanmoins de façon rationnelle sous l'inspiration

du monde intelligible. Rien ne montre mieux la distance qui le sépare
du Stagirite que cette remarque: «c'est Dieu qu'Aristote appelle maintenant
« nature »57bls.

Cette controverse sur le statut de la nature, comme tant d'autres débats

de l'Antiquité tardive, se prolonge dans la philosophie arabe où elle se

teinte de nuances propres au milieu islamique; pour en retrouver les traces,
il faut partir non de Simplicius mais d'Alexandre et de Galien. Ces deux
derniers auteurs, en effet, jouirent d'une grande faveur auprès des Arabes,
et beaucoup de leurs œuvres furent traduites, à tel point qu'Aristote ne fut
souvent lu et compris qu'à travers le prisme déformant de l'exègète, tandis

que Galien fut à l'origine de la majeure partie de la science médicale des

Arabes. On peut supposer que les éléments stoïciens que l'on a détectés

dans la pensée philosophique et théologique de l'Islam ont été souvent
transmis par son intermédiaire. Ce dernier point n'est pas sans intérêt pour
le problème qui nous occupe, puisqu'on a vu que la doctrine de l'intelligence

de la nature attaquée par Alexandre d'Aphrodise se présente, sous

des formes différentes mais néanmoins comparables, aussi bien chez l'un

que chez les autres. En ce qui concerne les rapports personnels d'Alexandre
et de Galien, on sait que c'est des Arabes que vient l'histoire de leur rivalité
et du surnom de «tête de mule» appliqué par Alexandre à Galien58. Les

55 314, 16. Cette image anticipe curieusement la conception islamique de la
nature: tabica «marqué», «imprimé», «formé», soulignant l'inertie de la nature,
instrument entre les mains du Dieu tout-puissant.

56 314, 10.
57 315, 13-16. Cf. aussi in de Caelo, 381, 27-36: la nature n'est pas mue par elle-

même; elle n'est qu'une disposition des corps à être mus par l'âme.
57 bis /„ de Caelo, 467, 23.
58 Cf. supra, n. 33.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 121

sources grecques ne font pas état de cette rivalité, au contraire59, mais on
peut entrevoir comment cette légende a pu prendre naissance. Tout
d'abord, les Arabes ont connu un certain nombre d'épîtres (qui peuvent être
dans certains cas des extraits de commentaires) dans lesquelles Alexandre
réfute les attaques dirigées par Galien contre certains dogmes aristotéliciens60.

Cette connaissance partielle des controverses entre les deux
hommes a pu donner l'impression d'une hostilité personnelle et violente.
Mais il y a plus.

A la polémique sur le statut de la nature dont nous venons de voir quelques

aspects chez les Grecs correspond dans le monde arabo-islamique une
discussion sur le rôle et l'acceptabilité de la philosophie naturelle elle-même

qui s'élargira jusqu'à mettre en question la spéculation rationnelle toute
entière. Je dis que la controverse arabe correspond à la grecque car il serait

sans doute excessif de dire qu'elle en dérive directement. Toutefois, ainsi

que nous Talions voir, certains éléments et arguments s'y retrouvent textuellement.

Dans le milieu monothéiste de l'Islam, le problème ne sera plus
d'expliquer comment une force aveugle, impersonnelle, peut agir de façon
apparemment rationnelle, mais de justifier la présence d'un second agent à

côté, ou même en dessous, de Dieu, créateur de tout ce qui existe et, par
conséquent, seul agent véritable. Plus on insiste sur l'omnipotence divine (et
l'Islam y insiste encore davantage que le Christianisme), plus il devient
difficile de maintenir entre créateur et créé un espace dans lequel puisse
s'exercer l'action de la nature.

Al-Kindi déjà assigne à la nature la place, subalterne, qui sera la sienne
chez la plupart des philosophes arabes. Il cite la définition aristotélicienne
de la nature « principe de mouvement et de repos » mais ajoute aussitôt: « et

première puissance de l'âme»61, la réduisant par là au rôle d'un simple
instrument de l'âme, comme le pneuma. Plus loin, il mentionne que les

philosophes appliquent le terme de nature à cinq réalités: matière, forme, essence

d'une chose "(dût), venue à l'être (at-farîq illâ 'l-kawn), force qui régit les

corps (al-quwwa al-mudabbira li-'l-adjsâm)62. Ce passage, tiré de l'Epître des

Définitions, nous est livré sans aucun commentaire et ne révèle évidemment

pas la pensée propre d'al-Kindi.r Ce qui est digne de remarque est qu'il est

suivi presque immédiatement d'une quadruple définition de la nature, diffé-

59 Cf. Alex. Aphr., in Topica, 549, 24 Wallies.
60 En particulier contre le principe que «tout ce qui se meut est mû par quelque

chose», principe qui contredit la conception galénique de la nature comme source de

mouvement spontané. Cf. N. Rescher et M. Marmura, 77ie refutation by Alexander
of Aphrodisias of Galen's treatise on the theory of motion, Islamabad s.d. (1965?);
A. Dietrich, Die arabische Version einer unbekannten Schrift des Alexander von
Aphrodisias über die Differentia specifica, Göttingen 1964, p. 96 (réfutation de
Galien sur la notion de possible); Simplicius, in Phys., 718, 14 sqq. (sur le temps).

61 Al-Kindi, Rasâ'ilfalsafiyva, éd. Abu Rida, Le Caire 1950-1953, vol. I, p. 1965.
62 Ibid., 179.



122 CHARLES GENEQUAND

rente, et attribuée à Hippocrate: la nature est le corps (badan) de l'homme,
la forme (hay a) des corps63, la force qui régit les corps, le mouvement de
l'âme. Dans un autre passage, où al-Kindi exprime sa pensée personnelle, il
déclare que la nature est la chose que Dieu a faite cause Cilla wa sabab)64 de

mouvement et de repos. Cette conception est confirmée par d'autres textes,
tel celui qui dit que Dieu est le seul agent, et que tous les autres êtres ne sont

agents que métaphoriquement (bi-'l-madjâz)65. Ailleurs encore, les causes
secondes causes de la génération et de la corruption sont causes par la
volonté de leur Créateur (bi-irâdati bâri-hâ)66. Dieu est la cause finale et

efficiente de tout, le Créateur des agents. Dans un tel système, il est clair
qu'il n'y a pas de place pour une nature conçue comme une force active
autonome ou comme un domaine soumis à ses lois propres.

Al-Fârâbî se désintéresse lui aussi de la physique. Ses principaux traités
combinent de façon très intéressante une métaphysique cosmologique et

une philosophie politique plus proche de Platon que d'Aristote. Dans

l'exposé qu'il a donné de la philosophie aristotélicienne67, la physique,
vidée de toute substance, se réduit à quelques généralités. Après un
paragraphe purement programmatique qui ne révèle rien du contenu concret de

la physique aristotélicienne68, il est question des quatre éléments et de leur
interaction ainsi que de l'action des astres sur le monde sublunaire. Al-
Farabi établit encore une distinction entre deux sortes de nature69, distinction

peu claire dans le détail mais de laquelle il ressort qu'une des espèces
de nature reste purement naturelle les corps simples, les quatre éléments
tandis que l'autre sert de matière (mâdda) ou d'instrument à l'âme les

corps animés?). Un autre passage explique que les corps célestes et l'intelligence

agente font que tel être est doué d'une nature, tel autre d'une âme, tel
autre encore d'un intellect70. La nature se trouve ainsi former une sorte de

quatrième hypostase à la manière de Plotin et de Simplicius71, mais plus
exclusivement matérielle que chez ceux-ci : entre l'âme et la matière inerte, il
n'y a place pour rien.

Une analyse des grandes synthèses avicienniennes (Shifâ', Ishârât)
conduirait à des constatations analogues. La grande tradition philosophique

63 Ibid.
64 Ibid., II, 40. Les deux termes sont souvent interchangeables. La distinction

établie par certains auteurs: sabab ce pour quoi l'on fait quelque chose, cause finale,
et cilla agent lui-même, est loin d'être universellement respectée. Cf. al-Tawhîdî et

Miskawayh, al-Hawâmil wa al-Shawâmil, Le Caire 1951, p. 30.

65Al-Kindî, Rasâïl, I, 183.
66 Ibid., I, 236.
67 Al-Fârâbî, Falsafat Arislûtâlis, éd. M. Mahdî, Beyrouth 1961.
68 Ibid., p. 93, § 23.
69 Ibid., p. 113. 14-20; 115,8-11.
70 Ibid., 129, 13-18.
71 Cf. aussi, pour la triade nature-âme-intellect, 130, 9-10.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 123

arabe se situe donc, à cet égard, dans la ligne d'Alexandre et de Simplicius
la nature est cause de mouvement, comme l'avait dit Aristote, mais de

manière purement passive, c'est-à-dire inintelligente et non délibérée.
Pourtant, la conception que l'on pourrait dire vitaliste de la nature, celle

dont Galien est apparu comme le plus eminent représentant et dont l'origine

médicale me paraît hors de doute, est aussi représentée chez les Arabes
Mentionnons pour commencer un petit traité de Razi, déroutant à plus
d'un égard. Tout d'abord son titre, Métaphysique (Fima ba'd at-Tabîca), ne

correspond pas au contenu72. La première partie du traité est bien plutôt
d'ordre physique, contenant une réfutation de ceux qui affirment le caractère

intelligent et téléologique de l'activité de la nature. La deuxième partie
est essentiellement une réfutation de la thèse aristotélicienne de l'éternité du
monde. Il est intéressant de rappeler à ce sujet que les deux doctrines,
intelligence de la nature et éternité du monde, apparaissent déjà liées chez les

Grecs.

L'auteur commence par attaquer l'opinion d'Aristote et de ses commentateurs73

selon laquelle l'existence de la nature est évidente par elle-même et

n'a pas besoin d'être démontrée74. Après une réfutation de divers
arguments destinés à établir l'existence de la nature, l'auteur aborde le point qui
nous intéresse ici:

« Nous voyons que vous accordez à la nature les mêmes attributs qu'à
l'être vivant, savant et intelligent; vous dites qu'elle agit avec sagesse et

habileté (hikma, sawâb), qu'elle poursuit un but et agit en vue de quelque
chose. Par exemple, elle donne à l'embryon l'œil pour voir, la main pour
frapper, les molaires pour mordre; elle met toutes choses à la place qui leur
convient, les dispose comme il faut; elle forme l'embryon dans la matrice et

le dirige (tudabbiru) avec douceur jusqu'à ce qu'il atteigne sa perfection ;

ensuite, elle gouverne l'homme, lui donne la santé et écarte de lui les maladies,

à telle enseigne qu'Hippocrate a dit: « les natures sont les médecins des

maladies». Ensuite, vous avez prétendu tout à la fois qu'elle est une matière

morte (mawât), sans vie, insensible, impuissante, incapable de choisir et

ignorante. C'est là une contradiction évidente75. Cette contradiction, Razi

ne peut l'attribuer à ses adversaires qu'en fusionnant de façon tout à fait
arbitraire ce que nous avons vu être les thèses opposées d'Alexandre et de

Galien. Ce qu'il cherche par là, c'est à les forcer d'admettre sa propre thèse
de la création divine: « pourquoi nier que ce soit le créateur qui ait fait cela?
Vous accordez à la nature les attributs du créateur »76.

72 Al-Râzî, Opera Philosophica, I, éd. P. Kraus, Le Caire 1939.
73 Ar., Phys., 193 a 3-9.
74 Al-Râzî, op. cit., 116,2-16.
75 Ibid., 118,6-13.
16 Ibid., 120,2-3.



124 CHARLES GENEQUAND

Razi cite ensuite, pour les réfuter, les opinions de quelques auteurs grecs,
en commençant par Aristote:

« La thèse d'Aristote selon laquelle la nature reçoit la sagesse par une
inspiration (ulhimat) qui lui vient de l'âme, laquelle est répandue dans le

monde, est une sottise77.» Bien évidemment, rien de tel ne se trouve chez

Aristote, mais la formulation est très proche de celle que l'on a trouvée chez

Thémistius. Il se peut que Razi ait pris le commentateur pour le maître78.

Suit une réfutation de Galien, accusé comme les autres de se contredire
lui-même: en effet, la volonté est une faculté de l'âme; par conséquent une
activité dirigée vers un but ne peut être le fait que d'une âme79.

C'est ensuite au tour d'Alexandre d'être blâmé pour avoir placé les

œuvres de la nature au-dessus de celles de l'art80. Ici encore, il est difficile
de voir à quel passage du commentateur Razi peut bien faire allusion, à

part ceux où il ne fait que répéter la thèse aristotélicienne. D'une façon
générale, comme nous l'avons vu, Alexandre a plutôt tendance à rabaisser
la nature par rapport à l'art.

Choix et délibération en tant que caractères propres à la nature sont
ensuite attribués à Porphyre et à Jean Philopon d'après Plotin. Porphyre, en

particulier, aurait dit «à propos du deuxième livre de la Physique, que la

nature agit dans un certain but et pour quelque chose (li-garadin wa min
adjli shayïn min al-ashyâ'). Seul l'art (mihna technê), poursuit Razi, agit
en vue d'un but et consciemment»81.

Un des arguments que l'on utilise pour prouver la finalité naturelle est

l'exemple des hirondelles construisant leur nid ou des guêpes leurs alvéoles.
C'est justement sur ce point que Razi se sépare de ses adversaires: ces

animaux sont des êtres vivants et par conséquent n'agissent pas par nature (li-
anna j-hayy là yaflalu bl '(-Tabc), comme font les choses qui ont reçu
une certaine empreinte (ou nature: matbûcât), tel le feu. Les oiseaux

peuvent choisir de voler ou de se poser, choisir leur nourriture, choisir les

lieux élevés et cachés pour y bâtir leurs nids. Ils sont doués de discernement
(tamyîz), mais non de raison ('uqalâ'). Si l'on dit que la nature exerce un

gouvernement naturel (tadbir tabFi), qu'elle agit en vue d'un but et de façon
11 Ibid., 120, 10-11.
78 En tous cas, l'hypothèse de H. V. B. Brown, « Avicenna and the Christian

Philosophers in Baghdad », Islamic Philosophy and the Classical Tradition. Essays
presented to R. Walzer, Oxford 1972, 35-48, est gratuite. Sur le mythe d'Aristoclès, cf.
P. Moraux, «Aristoteles, der Lehrer Alexanders von Aphrodisias», Archiv für
Geschichte der Philosophie 49 (1967), p. 169-182.

79 Ibid., 120, 13-18. Rappeions qu'Aristote avait répondu d'avance à une telle
objection.

™ Ibid., 120, 19-21.
81 Ibid., 121, 3-19. Toutes ces références semblent fausses. Plotin n'est pas cité

dans le commentaire de Philopon à la Physique, et aucune des citations de Porphyre
que l'on y trouve ne correspond à ce que dit al-Râzi. Plotin et Porphyre sont cités
dans le De Aeternitate Mundi, mais dans un autre contexte.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 125

naturelle (taqsudu wa taflalu qasdan wa fFlan tabéiyyan), pourquoi ne
devrait-on pas dire que le feu brûle en vertu d'un choix naturel82.

Razi réduit ainsi ad absurdum la thèse adverse. Tout le passage est fondé
sur la distinction entre le vivant et le non-vivant: seul le premier peut être
dit agir pour une fin et volontairement, et inversement dès que l'on parle de
finalité et de choix, l'on sort du domaine propre de la nature. Il est significatif
que Razi appelle, à plusieurs reprises, la nature ou les corps naturels mawât,
chose morte. Pour lui, le problème de savoir si la nature peut agir de façon
rationnelle est résolu a priori puisque tout ce qui agit ainsi est par définition
non naturel. Le domaine de la nature se réduit donc à la matière, aux
éléments fondamentaux et à leurs mouvements propres, vers le haut pour l'air
et le feu, vers le bas pour l'eau et la terre.

Cette conception pourrait être considérée comme déterminée, en partie
tout au moins, par la perspective d'un musulman se refusant à introduire
dans sa vision du monde une instance susceptible de restreindre l'omnipotence

divine. Le nom même de la nature en arabe, fabfa, est révélateur: il
signifie à peu près « ce qui a reçu une marque, une empreinte », avec une
nuance nettement passive83. Pour être encore plus clair, Razi emploie
plusieurs fois le terme mafbû1, participe passif de la même racine. Il oppose al-
mukhtâr al-hayy (ce qui est doué de choix et vivant) à al-matbùc al-mawât
(ce qui est façonné, ou naturel, et mort). Nous sommes fort loin de la phusis,
terme qui implique au contraire un processus actif et spontané. Il serait

excessif, toutefois, d'attribuer au milieu islamique seul ce changement de

signe subi par le concept de nature puisque, comme nous l'avons vu,
Alexandre d'Aphrodise déjà en avait affaibli la force et restreint la portée.

Razi s'attaque ensuite à la théorie qui voit dans la formation de

l'embryon l'action admirable de la nature. 11 est superflu de suivre pas à pas
le détail des théories que Razi attribue à Galien, Aristote, Hippocrate,
Empedocle, etc., d'autant plus qu'il se borne à les réfuter sans proposer
d'explication de son cru. En une phrase significative, Razi dit que si c'était
la nature qui formait l'embryon, le formateur et le formé (al-musawwir wa
'l-musawwar) seraient alors identiques, ce qui est absurde84. Nous touchons
là, je crois, le fond de l'opposition de Razi à l'idée de nature héritée des

Grecs; c'est précisément l'idée d'une force autonome, d'un développement
ayant sa source en lui-même, d'un processus spontané qui soit en même

temps son propre objet, qui s'applique à soi-même, qui lui répugne
foncièrement ainsi qu'aux grands philosophes arabes dont le déterminisme causal

émanatiste forme l'antithèse la plus complète avec l'idée aristotélicienne et

galénique de nature.

*2 Ibid., 121,20-122, 12.
83 Cf. supra, n. 55.
84 Ibid., 124, 7-9. Al-Râzî rejoint ici l'objection adressée par Simplicius à

Alexandre.



126 CHARLES GENEQUAND

Il faut mentionner ici un groupe de textes sur lesquels l'attention a été

attirée par H. V. B. Brown, dans un article par ailleurs confus et contenant
plusieurs erreurs d'interprétation évidentes85. Il s'agit d'un commentaire à

la Physique d'Aristote composé par quatre philosophes de Bagdad86.
Brown cite les remarques de l'un de ces commentateurs, Abu Bishr Mattâ,
dans lesquelles il voit «the most extreme support of nature we have yet
encountered. Nature is seen as somewhat alongside the whole system of
being; the Neo-Platonic account of emanation rather crudely outlined
above is shown as obeying nature».

Le passage en question présente des difficultés et des ambiguïtés assez

sérieuses. Il est clair néanmoins qu'Abu Bishr dit à peu près le contraire de

ce que lui fait dire Brown:
«Par «Nature Active» (fabFa faccâla), je n'entends ni la matière, ni la

forme, mais la nature répandue (mabthûtha) dans les êtres engendrés (al-
mutakawwinât) ; c'est elle qui les fait venir à l'être. En effet, le corps soumis
à la génération et à la corruption, par son contact avec le corps céleste,

reçoit de ce dernier cette nature; ce corps à son tour (la reçoit) d'un autre

corps, et l'autre (corps) du mouvement du Créateur, comme la générosité
(émanant) du généreux. Cette nature se trouve dans le sperme produit par

85 Les principales critiques à formuler contre l'article de Brown (supra n. 78) sont
les suivantes:

1) L'auteur montre qu'il n'a pas compris la position d'Aristote lorsqu'il écrit (p. 38):
«Aristotle says that nature is purposive but on the other hand is reluctant to talk
about nature having rational choice or deliberating or in any way functioning as an

indépendant intelligent being». Aristote n'est pas «reluctant», il nie expressément
que la nature doive délibérer (bouleuesthai) pour atteindre son but: elle agit en tout
comme un être indépendant et intelligent, si intelligent même qu'il n'a plus besoin de

délibération; la nature atteint son but infailliblement.
2) Il n'a pas compris la position de Galien (p. 40). Celui-ci attaque le principe

« tout ce qui se meut est mû par quelque chose » précisément pour préserver la possibilité

d'une nature source de son propre mouvement.
3) Il est faux d'opposer Alexandre à Aristote en tant qu'ayant substitué une

conception efficiente de la causalité naturelle à une conception finaliste. Aristote
insiste toujours sur l'efficience de la nature.

4) La conclusion de l'article (p. 47) est plus que contestable. La controverse entre
Avicenne et les philosophes de Bagdad tourne autour du destin de l'âme après la

mort, comme le dit expressément Avicenne. Inutile donc de chercher dans leur
conception de la nature la cause de leur querelle, d'autant plus que, comme je crois
l'avoir montré, elles sont pour ainsi dire identiques. Une confirmation de ce fait nous
est fournie par al-Tawljîdî (al-Imtâc wa al-Mu'ânasa, I, 38) qui attaque certains
philosophes chez qui il ne trouve rien de satisfaisant concernant l'âme et qui ne s'occupent
que de la santé et de la maladie, ou d'observer les astres. Or, les auteurs auxquels il
fait ce reproche sont pour la plupart des inconnus, et les « philosophes de Bagdad »

en tous cas ne sont pas de leur nombre. Au contraire, dans les pages qui précédent,
al-Tawbîdî a cité avec éloge au moins deux d'entre eux: Yahyâ b. cAdî et Ibn al-
Samlj.

86 AristÛtâlîs, Al-Tabîca, éd. A. Badawî, 2 vol., Le Caire 1964-1965.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 12'

celui qui éjacule; lorsqu'il arrive dans la matrice, elle la nature) lu
donne une forme, puis une autre forme, et la première forme disparaît alors
puis (elle lui donne) encore une autre forme, jusqu'à ce que, l'âme étant sur
venue, la nature cesse de mouvoir; après cela, elle l'âme) est présente
directrice et génératrice. Cette nature n'agit pas par assimilation, car elle

crée l'étendue à partir de la non-étendue87. La nature qui agit par assimila
tion est celle qui se trouve dans le corps humain et transforme la nourriture
en la divisant88 en sang, chair et os. Cette forme qui existe depuis la forma
tion du sperme jusqu'à l'acquisition de l'âme est toute entière comme h
matière devant permettre l'acquisition de l'âme car elle est nécessaire è

l'existence de cette dernière et existe dans ce but. »

Ce qu'il est important de noter ici et ce sur quoi insiste Abu Bishr, c'es

le fait que cette nature émane du Créateur par l'intermédiaire des sphère;
célestes selon un processus qui rappelle assez, pour autant que le caractère

imprécis du passage permette de l'affirmer, celui que l'on trouve chez

Alexandre d'Aphrodise89. Abu Bishr d'ailleurs précise:
«Cette nature est répandue (ou diffusée: mabthûtha) par le Créateui

dans toutes les choses naturelles»90. La nature n'est donc considérée ici que

comme un instrument passif, conforme en cela au nom qu'elle porte er
arabe: (abîca, c'est ce qui porte une certaine marque ou empreinte. Notons
aussi l'emploi fréquent du participe passif de la même racine, matbû1, poui
rendre le grec pephuke. Ce qui s'est perdu dans la traduction, c'est précisément

l'aspect actif et vitaliste de la phusis.
Je citerai encore les remarques d'un autre de ces commentateurs bagda-

diens de la Physique, Yahyâ b. cAdî, à propos du même passage:
« Si elle (la nature) ne provenait pas d'une intelligence, elle ne pourrait

exécuter les œuvres de l'intelligence, c'est-à-dire partir d'un principe poui
arriver à ce qui est la meilleure fin (ghâya telos) pour cette chose en train
de se faire. Par là, il Aristote) désigne le Créateur. Platon, quant à lui,
déclare qu'elle est une technique intelligente que le Créateur a façonnée
dans les choses afin qu'elles agissent en vue d'une fin»91.

Il s'agit donc bien de nier, et non d'affirmer, l'autonomie et l'activité
spontanément intelligente de la nature.

De la philosophie, la problématique de la nature a débordé dans le

kalâm, sans qu'on puisse établir d'ailleurs de filiation précise ou même de

rapport d'antériorité. Sur ce sujet, il existe une synthèse excellente et récente

87 On peut aussi comprendre: «elle crée l'os à partir de ce qui n'est pas os».
88 Le texte présente une difficulté. Il faut peut-être comprendre: «en la divisant

dans le sang, la chair et les os ».
89 Quaestiones, II, 3, 47, 28-50, 27 Bruns.
90 Al-Tabica, I, 47. Passage cité d'ailleurs par Brown, p. 44, ce qui rend son erreur

d'autant plus étrange.
91 Ibid., 148, 1-5. Lire, 1.2, takun au lieu de yakun.



128 CHARLES GENEQUAND

de M. Bernand92 à laquelle je renvoie pour les détails. Je me contente de

relever ci-dessous quelques-unes de ses conclusions et des questions qu'elle
soulève.

1°) La théorie des natures se rattache étroitement à la philosophie
antique. Le pluriel s'explique par le fait qu'on appelle natures les quatre
qualités élémentaires (froid, chaud, sec et humide) ou les quatre tempéraments

(sang, bile, bile noire et phlegme).
2°) La théorie des natures est également liée à l'idée de causalité; elle

doit permettre de rendre compte de la génération des actes et des phénomènes

physiques. Elle est attaquée par les auteurs non-muctazilites parce
qu'elle paraît fournir un substitut à l'efficience du seul Agent véritable,
Dieu. A cet égard, les auteurs arabes divisent les tenants des natures en deux
catégories: ceux qui les considèrent comme directement créées dans les

choses par Dieu, par conséquent comme de simples instruments, et ceux qui
les considèrent comme intrinsèquement présentes dans les corps, basculant
ainsi dans le camp des partisans de l'éternité de la matière et du monde, des

matérialistes (dahriyyûn). Nous retrouvons ici le lien observé plus haut entre
l'affirmation de l'éternité du monde et la croyance à l'autonomie de la

nature.
3°) L'auteur constate qu'il est difficile de rattacher cette théorie à des

personnes ou à des écoles bien définies, mais suggère, outre l'hypothèse
alchimique déjà avancée par P. Kraus, une influence stoïcienne. Là encore,
il est bon de remarquer que Galien et les Stoïciens se complètent souvent. Il
est peut-être inutile de chercher des identifications trop précises. La théorie
des natures en Islam ne nous est connue que par les réfutations des doxo-
graphes musulmans; or, ceux-ci se préoccupent fort peu de l'histoire. Leur
but est de classer les sectes, non seulement existantes mais également possibles,

en fonction de leur éloignement plus ou moins grand de l'Islam tel

qu'ils le conçoivent93, quitte à remplir arbitrairement les cases pour
lesquelles il n'existe aucun représentant historiquement attesté. Je rappellerai à

cet égard qu'al-Ghazali classe les philosophes en trois groupes94:
1) Les matérialistes (dahriyyûn), partisans de l'éternité du monde.
2) Les naturalistes (tabîHyyûn), croient que l'âme, étant le résultat du

mélange des éléments (mizâg), est mortelle, mais considèrent la nature
comme l'œuvre d'un créateur.

3) Les théistes (ilâhiyyûn) : Platon, Aristote, Avicenne.
92 «La critique de la notion de nature (tab1)» par le Kalâm, Studia Islamica, 51

(1980), p. 59-105.
93 Voir en particulier H. Laoust, « La classification des sectes dans le Farq d'al-

Baghdadi», Revue des Etudes Islamiques, 29 (1961), 19-59 et D. Sourdel, «La
classification des sectes islamiques dans le Kitab al-Milal d'al-Shahrastani », Studia
Islamica, 31 (1970), 239-248.

94 Al-Munqidh min ad-Dalàl, éd. F. Jabre, Beyrouth 1953, t. ar. p. 19-20; trad. fr.
p. 71-72.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDÉE DE NATURE 129

Classification nette et claire mais tout à fait a-historique. Aristote devrait
être dans la première catégorie, Platon, à certains égards, dans la seconde,
etc.

La célèbre polémique du Tahâfut sur la notion de causalité naturelle se

situe entièrement dans la perspective de la controverse dont nous venons de
décrire quelques aspects. La recherche récente a montré95, je crois très

clairement, que ce n'est pas à la notion de causalité qu'en a Ghazali, mais à

celle de nature. C'est l'idée d'une efficience située au niveau de la nature qui
est intolérable à un théologien musulman, comme elle l'était, pour de tout
autres raisons, à Alexandre d'Aphrodise. Nous retrouvons dans le texte
de Ghazali quelques-uns des arguments régulièrement utilisés dans ce

contexte, en particulier celui de la génération spontanée. Son trait de génie,
si l'on peut dire, fut d'utiliser pour défendre sa cause des arguments sceptiques

remontant probablement à la Moyenne Académie, mettant ainsi, de

façon à première vue paradoxale, le scepticisme au service du fidéisme. En

cela, sa postériorité sera nombreuse et comptera en particulier Guillaume
d'Ockham.

Je ne me propose pas de pousser l'enquête plus loin dans cette direction;
je voudrais seulement, pour conclure, marquer encore quelques points de

repère.
Les Byzantins ont été conscients du paradoxe de la quasi-rationalité de

la nature, comme en fait foi la formule que l'on trouve chez un médecin du
XIIIe siècle, Démétrios Pepagomenes: hê phusis alogos ousa ta kata logon
poiei96.

En Occident, sous l'influence du cartésianisme, la nature sera dépouillée
de toute autonomie par les philosophes aussi bien que par les médecins.
Robert Boyle lui dénie tout pouvoir de guérison et soutient qu'elle obéit
aveuglément aux lois divines97, Th. Brown la considère comme l'art, la
main et l'instrument de Dieu, W. Harvey inventera l'expression «architecte
divin»98. Il en ira ainsi jusqu'à ce que le romantisme et l'idéalisme
allemand amènent une nouvelle révolution99.

951. Alon, «al-Ghazali on causality», Journal of the American Oriental Societv,
100 (1980), p. 397-405 et L. E. Goodman. «Did al-Ghazali deny causality?», Studia
Islamica, 47 (1978). p. 83-120.

96 M. Neuburger, «The concept of nature from a medical viewpoint», Isis, 35
(1944), p. 16-28.

97 O. Temkin, Galenism. Rise and Decline of a medical philosophy, Ithaca and
London 1973.

98 M. Neuburger, op. cit.
1,9 Des considérations fort intéressantes et trop peu connues (peut-être à cause du lieu

de publication) sur l'idée de nature d'al-Ghazali à Descartes se trouvent chez R. Specht,
«Die Vorstellung von der Ohnmacht der Natur», Islamic Philosophy and the Classical

Tradition, Essays presented to R. Walzer. Oxford 1972, p. 425-436. Sur l'idéalisme

allemand et la philosophie néoplatonicienne de la nature, cf. P. Hadot,
«L'apport du néoplatonisme à la philosophie de la nature en Occident», Eranos
Jahrbuch, 37 (1968), p. 91-132.


	Quelques aspects de l'idée de nature, d'Aristote à Al-Ghazâlî

