Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Quelgues aspects de I'idée de nature, d'Aristote a Al-Ghazali
Autor: Genequand, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 105-129

QUELQUES ASPECTS DE L’'IDEE DE NATURE,
D’ARISTOTE A AL-GHAZALI*

CHARLES GENEQUAND

L’idée de nature joue aujourd’hui, et depuis le XVIII® siécle, un rdle de
premier plan dans notre environnement intellectuel. Dans I’Antiquité et
jusqu’au Moyen Age qui a cet égard en est le prolongement, la philosophie
de la nature, sous le nom de physique, constitue I'une des principales disci-
plines de la philosophie. Pourtant, ce qu'un Grec entendait par phusis et ce
que nous entendons par nature sont deux réalités profondément différentes.
Que I'on essaie, pour s’en convaincre, de traduire en grec des expressions
aussi banales que «sentiment de la nature» ou «protection de la nature ».
Toute tentative de rendre ces idées au moyen du terme phusis est vouée a
I'échec. Pourtant le concept moderne est sorti de I'idée ancienne par un
développement continu. Ou donc s’est produite la rupture?

Les considérations qui suivent ne prétendent pas résoudre ce probléme,
ni retracer toute I’histoire de I'idée de nature, mais montrer que dans la
pensée grecque déja et en particulier dans la tradition aristotélicienne, cette
idée fut souvent grevée d’une ambiguité fondamentale. C’est par un pro-
cessus dialectique que deux conceptions rivales et antagonistes, en s’affron-
tant, ont fini, non sans détours et retours en arriére, par donner naissance
au concept moderne de nature. Aujourd’hui encore, d’ailleurs, cette idée est
loin d’&tre unitaire et il est plus que douteux que I’écologiste et le physicien
parlent de la méme chose lorsqu’ils utilisent le mot de nature.

Aristote est le premier a avoir élaboré une philosophie autonome de la
nature a proprement parler, c’est-a-dire a développer une conception de la
nature qui ne fasse de celle-ci ni le jouet de forces divines, comme c’est le
cas dans les formes de pensée mythiques (Hésiode), dans plusieurs systémes
présocratiques et jusque chez Platon ou le monde naturel n’est que le reflet
de I'Ame et de la pensée du démiurge, et ne la livre pas non plus au « hasard
et a la nécessité». S'il est vrai que la pensée rationnelle se distingue de la
pensee mythique par la conviction que les phénoménes du monde sublu-
naire sont explicables causalement, réguliers, et par conséquent prévisibles,
il n’en reste pas moins qu’il existe une différence importante a cet égard
entre Aristote et ses prédécesseurs: pour le premier, la nature est une force
qui agit dans le domaine qui lui est propre et auquel elle est immanente, elle

* Je tiens & remercier le Professeur F. Brunner qui a lu une premiére version de
cet article et m’a fait des observations dont je me suis efforcé de tenir compte.



106 CHARLES GENEQUAND

n’est pas ’application de forces supérieures sur une matiére inerte et passive
(Platon); elle n’est pas non plus, comme dans I’atomisme ou chez Empé-
docle, un jeu de forces mécaniques et aveugles qui finissent par réussir a
produire un monde compréhensible a force d’essais infructueux. S’il lui
arrive d’échouer, c’est I’exception; la nature produit ses créatures de fagon
réguliére et comme voulue. Lorsqu’Aristote dit que I’art imite la nature, il ne
se contente pas d’exprimer de facon aphoristique I’'un des fondements de sa
philosophie naturelle; il y introduit un élément de polémique visant les phy-
siciens présocratiques qui s’étonnaient de la rationalité de la nature et cher-
chaient a I’expliquer a partir de quelque chose d’autre qu’elle-méme. Pour
Aristote, C’est la nature qui est le phénomene premier, essentiellement
rationnel et ne pouvant étre expliqué a partir d’autre chose que lui-méme.
C’est ce que 'on exprime en parlant de la finalité de la nature, en disant
qu’elle est teleologique. Mais cet effort vers une fin donnée, avant Aristote,
est 'ceuvre de forces qui dominent et utilisent la nature: dieux, démiurge,
etc. Certains attributs de ces étres supérieurs ont été transférés sur la nature
par Aristote!. Quant a Platon, s’il refuse de faire de la nature la force diri-
geante de notre monde, c’est que pour lui nature est synonyme de hasard?.
Il n’est prét a faire une place a la nature que comme instrument de Dieu, ou
de I’ame, et attaque la conception qui veut que I'art, la techné, soit un tard-
venu dans notre monde et pour ainsi dire le rejeton de ’homme. Si Aristote,
en redonnant la premiére place a la nature, parait en revenir aux concep-
tions des physiologues sophistiques et présocratiques, il ne le fait qu’avec
une rectification fondamentale: la nature est désormais la techné par excel-
lence, et toutes deux s’opposent au hasard et a la spontanéité.

La nature aristotélicienne se différencie encore de celle de ses devanciers
par son absence de délibération (bouleuesthai). Dans un passage polémique,
Aristote reproche a ceux-ci d’avoir méconnu la finalité naturelle parce
qu’ils ne percevaient pas de délibération. L’art (fechné) non plus, poursuit
Aristote, ne délibére pas, songeant par 1a, sans doute, aux automatismes de
I’artisan qui fabrique toujours le méme objet, ainsi que fait la nature?. Celle-
ci, comme le remarque encore Theiler®, est donc pour Aristote a la fois
forme et fin (eidos, telos) et cause efficiente (arché tés kinéseos).

I Cf. W. THEILER, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aris-
toteles, Ziirich 1925, p. 89.

2 Lois, X, 888 d sqq; Sophiste, 265 c.

3 Physique, 199 b 26; THEILER, op. cit., 90, montre bien en quoi A. se distancie de
la téléologie de Platon et de Xénophon. A cet égard, le reproche de Jaeger (Paideia,
I1, 366, n. 67) a Theiler de se limiter au Vergleich der Natur mit der bewussten Kunst
et d'ignorer die unbewusste Zwecktitigkeit der Natur ne parait pas entiérement jus-
tifié.

4 Op. cit., 91-92.



QUELQUES ASPECTS DE L’'IDEE DE NATURE 107

Tout ce qui survient dans le monde sublunaire est donc I'effet de la
nature, considérée comme la force régissant I’ensemble des phénoménes.
Comme ces phénomenes se laissent réduire a certaines catégories et a cer-
taines lois qui les régissent et permettent de les prévoir, Aristote aura géné-
ralement tendance a parler de cette force en des termes qui la personnali-
sent et la vitalisent. Cela est particuliérement évident dans les deux formules
qui résument la conception aristotélicienne de la nature et dont la premiére
revient comme un leitmotiv dans toute son ceuvre: «la nature ne fait rien en
vain» et «la nature est source du mouvement»°. La premiére de ces deux
formules est assez remarquable si I’on a présente a I’esprit la répugnance du
grec a ’égard de ['utilisation de verbes transitifs et énergiques avec un sujet
inanimé® Ce fait confirme, au niveau subconscient du langage, la nou-
veauté radicale introduite par le Stagirite dans sa conception de la nature.

S’agissant d’'un philosophe aussi puissamment créateur qu’Aristote, il est
vain de vouloir rechercher les «sources» de ses idées; je crois néanmoins
qu’il faut souligner I'impact qu’ont eu, a coté de ses propres recherches bio-
logiques, les théories médicales de son temps sur I’¢laboration de sa nou-
velle conception de la phusis. Leur influence se remarque a plusieurs éle-
ments dont je ne fais qu’esquisser ici les plus importants. Pour les médecins,
la nature se manifeste dans I’organisme humain par I’équilibre des qualités
primordiales, chaud, froid, sec et humide, ou des humeurs, sang, bile, bile
noire et phlegme. La maladie est la rupture de cet équilibre. Mais la nature
n'est pas seulement cet équilibre: elle le produit aussi, c’est-a-dire qu’elle
cherche a le restaurer lorsqu’il est perturbé; elle est donc téléologique,
comme |’eidos aristotélicien est a la fois cause formelle et cause finale, la
forme inhérente a I'individu et le but vers lequel il tend’. La tache du
médecin est de faciliter celle de la nature, de se substituer a elle dans la
mesure ou elle n’est pas capable de rétablir seule I’équilibre de la santé. De
méme, selon la fameuse formule aristotélicienne, I’art imite la nature. La
nature est ainsi une sorte d’artisan supérieur.

Un autre aspect important de la physique qui est a la base du Corpus
Hippocratique consiste dans le rejet des causes surnaturelles et divines. Les
seules forces dont I'action sur I'organisme humain soit reconnue sont celles
des phénomenes naturels et du milieu ambiant. C’est la thése bien connue
du De Aeris Aquis Locis et du De Morbo Sacro®. La nature est une puis-
sance supérieure a et d'un autre ordre que celle des humains; elle n’en est

3 Cf. Bonirz, Index Ar., 836 a 25 sqq.

6 SCHWYZER, Gr. Grammatik, 11, 64.

7 JAEGER, Paideia, 11, 38. Cf. W. NESTLE, « Hippocratica », Hermes, 73, 1938, 1-38:
«Der Grieche hort aus der Wortbildung phusis nicht etwas Fertiges, sondern ein
Werden und Wachsen, etwas Schaffendes, eine natura naturans, heraus».

8 Certains auteurs ont cru déceler dans le Corpus Hippocraticum une dichotomie
entre les deux traits juste nommés et d’autres qui accordent une place a des agents



108 CHARLES GENEQUAND

pas moins différente, par son mode et son champ d’action, des forces
démoniques. Son action est rationnelle, réguliére, prévisible, quoiqu’il soit
difficile d’expliquer exactement comment elle opére. Les expressions a
retenir, a cet égard, sont «sans réflexion» et «sans avoir appris»?; elles
indiquent bien la spécificité de son mode d’action, a la fois rationnel et irra-
tionnel ou, selon ’heureuse formule de Nestle siberverniinftig. La formule:
«tout est divin et tout est humain » exprime admirablement I"unité des deux
mondes humain et sur-humain dans ce type de pensée, en quoi celle-ci
s’oppose tout a la fois a la pensée théologique '? et a la pensée de type plato-
nicien!! qui subordonne la nature a un monde transcendant. C’est le méme
étonnement face au mode d’action de la nature que devaient ressentir ceux
qu’Aristote réfute en ces termes: il est paradoxal de nier que (les objets
naturels) viennent a I’étre en vue d’une fin parce qu’on ne voit pas délibérer
ce qui est la source du mouvement (i.e. la nature); I’art non plus ne délibére
pas ',

Le champ d’action par excellence de la nature est le phénomene de la
génération, dans le sens restreint, biologique, de ce terme. Le nom méme de
phusis suggére un processus de croissance; c’est dans la génération que la
nature va se manifester le plus clairement. Anthrépos anthropon genndi:
dans cette formule, Aristote résume son opposition a la théorie des Idées.
C’est I'individu qui engendre un individu semblable a lui-méme, mais c’est
la nature qui se manifeste au travers de ce phénomeéne: I'individu n’est que
son instrument. Il existe toutefois d’autres modes de génération, ou de pro-
duction, que ceux de la nature. Aristote en distingue quatre'*: par nature,
par art, par hasard, et spontanément. La production par art, nous I’avons
déja vu, n’est qu’une imitation de la nature. Qu’en est-il des deux dernieres?
La production spontanée échappe-t-elle au controle de la nature? Un
homme peut-il naitre d’'un non-homme? L’enjeu est d’importance car c’est

décrits comme theia. 11 s’agit en fait d’une interprétation erronée de ce dernier terme
qui ne désigne dans les passages en question rien d’autre que les phénoménes météo-
rologiques, ainsi que I'a montré F. KUDLIEN, « Das Géttliche und die Natur im hip-
pokratischen Prognostikon », Hermes, 105, 1977, 268-274, C’est le sens de la formule
celebre: panta theia kai anthrépina panta (Ed. Littré, VI, 394). Voir aussi I'article de
Nestle cité a la note précédente.

9V, 314, Littré.

10Au sens de W. JAEGER dans The Theology of the Early Greek Philosophers,
Oxford, 1947.

' « Type» platonicien car la théologie du premier moteur chez Ar. appartient au
méme type de pensée.

12 Physique, 11, 199 b 26. A. pense évidemment au travail plus ou moins automa-
tique de I’artisan.

I2bis Cf. K. OEHLER, «Ein Mensch zeugt einen Menschen », dans Antike Philoso-
phie und Byzantinisches Mittelalter, Munich 1969, 121-144.

I3 E.g. Métaphysique, A, 1070 a 6-7.



QUELQUES ASPECTS DE L’IDEE DE NATURE 109

sur cet axiome fondamental, un homme engendre un homme, qu’Aristote a
fondé non seulement sa philosophie naturelle, mais aussi sa réfutation de la
théorie des Idées. Quel besoin avons-nous de formes transcendantes pour
expliquer la formation des objets concrets du moment que nous voyons que
C’est toujours un individu concret qui en produit un autre semblable a lui?

D. M. Balme a montré'* que la théorie d’Aristote sur la génération spon-
tanc¢e se présentait sous différents aspects nettement distincts suivant les
écrits que ’on prenait en considération. L’auteur distingue en fait trois états
de la théorie aristotélicienne; disons pour simplifier que deux tendances
semblent étre a I'ceuvre: 'une, observable surtout dans la Physique et la
Métaphysique, considére la production spontanée de certains animaux
comme un troisieme mode de production a coté de la production naturelle
et de la production technique, mais la réduit a une anomalie, n’obéissant a
aucune regle fixe et amenant les mémes résultats que la nature ameéne de
fagon réguliére et accessible a la science (epistémé). Dans cette optique, une
seule et méme espéce animale est susceptible a la fois de génération natu-
relle et de génération spontanée.

En revanche, les écrits zoologiques fournissent une explication ration-
nelle du phénoméne de la génération spontanée, le raménent a des régles
geénérales et en fournissent les causes matérielle, formelle et efficiente. Dans
cette optique, loin d’étre une aberration échappant aux lois de la nature et
de la connaissance, la génération spontanée n’est plus qu'un mode de pro-
duction ou de génération également naturel, mais différent de la génération
sexuelle que I'on observe dans la majorité des espéces animales.

Cette contradiction est comme le reflet d'une ambiguité plus fondamen-
tale qu’Aristote a laissé subsister au cceur de sa philosophie naturelle. D’une
part, en effet, il développe une physique dans laquelle la nature, force quasi
rationnelle, suffit a expliquer la totalité des phénomenes du monde sublu-
naire, et d’autre part il expose en Physique VIII et Métaphysique A une
théologie selon laquelle les phénomeénes naturels sont ramenés, au moins de
fagon programmatique, a I'action du premier moteur céleste qui est aussi
Dieu. D’une maniére générale, il y a ici conflit entre deux axiomes fonda-
mentaux d’Aristote: celui qui postule que tout ce qui est md est mi par
quelque chose !® et la définition de la nature, déja donnée plus haut, comme
source du mouvement pour I'étre en qui elle réside'®.

14 « Development of Biology in A. and Theophrastus: Theory of Spontaneous
Generation », Phronesis, 7, 1962, 91-104.

15 Physique, V11, 241 b 34.

'® L’hypothése naturaliste rend superflue celle du premier moteur également dans
les phénomenes célestes: si 'éther est naturellement mi en cercle, nul besoin d'un
premier moteur. Cf. G. A. SEEK, « Leicht-Schwer und der Unbewegte Beweger»,

ﬁc(l)prhilosophie bei A. und Theophrast, hrsg. von 1. Diiring, Heidelberg 1969,
-216.



110 CHARLES GENEQUAND

Le probleme de la génération spontanée est lié a celui-la, non seulement
en ce que I'évolution d’Aristote, et d’Aristote a Théophraste, telle que la
reconstitue Balme, tend a étendre le champ d’action de la nature, comme le
fait 'abandon de I’hypothese théologique de Méraphysique A. Chez les suc-
cesseurs d’Aristote ces deux problémes, comme on le verra, sont encore plus
etroitement liés. En ce qui concerne la génération spontanée, Théophraste
continue dans la ligne «biologique» et «naturaliste» d’Aristote. En
revanche, sa métaphysique semble plutoét vouloir placer la nature sous la
tutelle du monde céleste:

«Il faut tout d’abord se demander s’il existe un lien et pour ainsi dire
une communauté réciproque entre les intelligibles et les étres de la nature,
ou s’il n’en existe point, mais que les deux sont séparés tout en coopérant
d’une certaine maniére pour constituer I'univers. Il est plus rationnel qu’il y
ait un lien et que le tout ne soit pas comme une suite d’épisodes (epeiso-
diddes), mais qu’il y ait de I'antérieur et du postérieur, des principes et des
choses soumises aux principes, comme le sont les choses éternelles par rap-
port aux choses périssables!”.» Ce passage, et particuliérement le terme
epeisodiodes, fait clairement allusion a la critique adressée par Aristote a
certains platoniciens, en particulier Speusippe'. Mais chez Théophraste
c’est Aristote lui-méme qui est I'objet d’une attaque voilée pour n’avoir pas
etabli ce lien entre I’éternel et le sublunaire de fagon suffisamment étroite et
précise. Il faut se souvenir que Théophraste ne reprend dans sa Métaphy-
sique que les questions qui a son avis n’ont pas été traitées de fagcon absolu-
ment satisfaisante par son maitre.

Il faut mentionner une deuxiéme forme sous laquelle se présente la
croyance a la génération spontanée et qui la rend embarrassante pour un
péripatéticien. Nous venons de voir le phénoméne sous son aspect acci-
dentel, ou régulier pour certaines espéces de vers ou de moustiques.
D’autres auteurs, comme Démocrite, ont expliqué par la génération spon-
tanée la formation originelle de toutes les espéces animales, y compris
I’lhomme. Cette hypothése est non seulement inutile si I’on admet avec Aris-
tote ’éternité du monde et des espéces qu’il contient, mais encore génante
en ce qu’elle compromet précisément ce dogme de I’éternité du monde. Il
ne semble pas qu’Aristote fasse allusion a cette forme de la théorie dans les
textes conservés. En revanche, elle joue un réle important dans les polémi-
ques entre Stoiciens et Péripatéticiens'®. Les Stoiciens semblent en effet
avoir utilisé la notion de génération spontanée pour expliquer la réappari-
tion des espéces aprés chaque ekpurosis. 11 est significatif que Critolaos,
péripatéticien du II¢ s. av. J.-C. utilise le postulat de I’éternité de I’espece

17 THEOPHRASTE, Métaphysique, 4 a 9-17.
18 Ar., Mét., A, 1076 a 1; N, 1090 b 19.
19 Cf. K. REINHARDT, Poseidonios, Munich 1921, p. 365 sqq.



QUELQUES ASPECTS DE L’IDEE DE NATURE 111

humaine, excluant a priori toute génération spontanée, pour démontrer
Iéternité du monde2’,

L’école péripatéticienne connait une certaine éclipse au cours des der-
niers siecles avant notre ére et des premiers de notre ére, avant
qu’Alexandre d’Aphrodise ne lui rende son éclat vers 200. Galien, contem-
porain et (peut-étre) ennemi de ce dernier, défend lui aussi une conception
de la nature d’inspiration a la fois médicale et aristotélicienne. Médicale en
ce qu’elle attribue a la nature une autonomie absolue tandis qu’elle doit a
Iartistotélisme son aspect résolument téléologique, dont I'exposé le plus
complet et le plus systématique apparait dans le De Usu Partium. Aprés
avoir montré la finalité a I'ceuvre dans chaque organe du corps humain, le
livre XVII et dernier culmine dans une sorte d’hymne (epdidos) a la
nature?! dont la contemplation nous initie 4 des mystéres infiniment plus
profonds que ceux d’Eleusis ou de Samothrace??. L’aspect le plus remar-
quable de cette nature est sa «technicité»: elle est une fechné infiniment
plus parfaite que la rechné humaine laquelle ne fait qu’imiter, de maniere
inférieure, la techné naturelle. Notons le caractére trés polémique de tout ce
livre, qui fait supposer que Galien a des adversaires bien réels en vue:
«ceux qui disent que la nature est dépourvue de fechné »; «quant a toi,
noble accusateur des ceuvres de la nature...»; «certains philosophes nient
purement et simplement son existence »; « ennemi acharné des ceuvres de la
nature » 2. Ce qui caractérise encore la nature, c’est sa providence?*. Com-
parant le travail de la nature a celui d’un artiste comme Polycléte, Galien
donne I’avantage a la premiére qui n’agit pas seulement a la surface de la
matiére, mais en profondeur. C’est 1a une idée importante qui est déve-
loppée dans le De Naturalibus Facultatibus ® ou les exemples sont Praxitéle
et Phidias:

«La nature qui fagonne les organes et les fait croitre peu a peu s’étend
a travers eux tout entiers; elle les faconne, les nourrit et les fait croitre
tous par le moyen de tous, et non pas seulement de I’extérieur. Praxitéle ou
Phidias ou n’importe quel autre sculpteur n’ordonne la matiére que de
Iextérieur, dans toutes les parties qu’il arrive & toucher, mais laisse le centre
a I'état brut, non travaillé et non fagonné. »

Dans ce méme contexte, Galien aborde le probléme de la génération
spontanée; il y a des animaux parfaitement formés qui naissent d’eau crou-
pissante et de matiére en décomposition 26, Contrairement a Aristote, Galien

20 Frg. 12 Wehrli.

2111, 451, 21 Helmreich.

2211, 448, 5.

2311, 443, 3. |

2], 439, 22: 449, 19; 451, 4 etc.

2511, 82 Kiihn.

26 De Usu Partium, 11, 446, 19-23 Helmreich.



112 CHARLES GENEQUAND

ne cherche pas a expliquer le processus physiologique qui produit ces créa-
tures de maniére a le soumettre a la régularité de lois naturelles, mais en
reconnait I’existence comme un donné qu’il utilise pour prouver la présence
d’une force intelligente jusque dans les matériaux les plus vils. Dans ce
méme passage, par un paradoxe qui n’est peut-étre qu’apparent, Galien
identifie soudain la nature a un nous ?’. Si un esprit est présent dans la boue,
comme en témoigne la naissance d’animaux qui, pour étre petits, n’en sont
pas moins parfaitement organisés, combien plus parfaits doivent étre les
esprits résidant dans les astres et les lieux supérieurs. L’organisation mer-
veilleusement précise a I'ceuvre dans chaque animal témoigne de la force de
I'esprit qui arrive a agir jusque dans les régions les plus «basses» du
monde: «quelle partie du monde est plus vile (atimoteron) que celle qui se
trouve proche de la terre? Pourtant, méme la il semble qu’un certain esprit
arrive des corps supérieurs.»?%, La terre ou nous vivons n’est elle-méme
qu’un bourbier, ainsi que la matiére de notre corps, comparée aux astres:
«si un esprit supérieur nait dans un tel bourbier — quel autre nom pour-
rait-on donner a ce composé de chair, de sang, de phlegme et de bile jaune
et noire? — combien plus sublime doit étre celui qui se trouve dans le soleil,
la lune ou les autres astres». L’étude de la nature est donc une véritable
théologie .

Notons ici I'idée, que 'on retrouve plus loin, que la petitesse des ani-
maux nés spontanément dans les marais ou les matieres en décomposition
ne fait qu’accroitre 'admiration que nous devons éprouver pour eux, ou
pour I'esprit qui les crée. Galien mentionne a ce propos l’artiste qui, sur la
surface minuscule d’une bague, avait représenté Phaéthon sur son char, tiré
par quatre chevaux avec tout leur harnachement nettement discernable?C.

La nature est ainsi pour Galien une force intelligente et omniprésente
qui faconne tout ce qui est soumis au processus de la génération et de la
corruption. La rationalité qu’on y voit a I'ceuvre est si évidente que Galien
finit par I'appeler nous. Cependant, cette derniére désignation est tout a fait
exceptionnelle et cet esprit n’est pas aussi fortement personnalisé que celui
d’Aristote. Si Galien le localise une fois au moins de fagon précise dans le
ciel!, son caractére semble étre plutot celui de 'omniprésence, et ce jusque
dans les lieux les plus vils.

Un autre aspect de la nature qui la distingue de ’ame ou du démiurge
platonicien aussi bien que des agents humains, est, ainsi qu’il a été relevé
plus haut, son caractére immanent, sa capacité d’agir au cceur de la matiére.
Par 14, elle se distingue fondamentalement de ce que les philosophes appel-

27 Ibid., 446, 7.

28 Ibid., 446, 11-13.

29 Ibid., 447, 4-8; 23.
30 Ibid., 448, 15-449, 4.
31 Ibid., 447, 21.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 113

lent nous, dont le role se borne a disposer (Anaxagore), & mouvoir (Aris-
tote), dont I'action, peut-on dire, s’exerce sur des étres déja constitués. Qui
forme le sang, les os, les veines, etc., d'un homme en gestation? Le sperme:
dés qu’il commence a agir, il est une nature (phusis tis). Nous retrouvons
alors une conception matérialiste de la nature; c’est dire qu’il ne faut pas
donner trop de poids a sa définition occasionnelle comme nous.

Les relations entre Galien et son contemporain Alexandre d’Aphrodise
présentent un probléme et n’ont pas encore fait I’objet d’'une étude systéma-
tique. Tous deux auraient étudié auprés du méme maitre et I'on trouve au
début du De Anima d’Alexandre une théorie matérialiste de I’ame qui rap-
pelle fort celle de Galien telle qu’il I'expose par exemple dans le Quod
Animae Facultates3?. D’autres sources, trés tardives il est vrai??, font état
d’une rivalité et méme d’une hostilité entre les deux hommes. Laissant ce
probléme de coété, je voudrais citer quelques textes qui répondent littérale-
ment a ceux de Galien qui viennent d’étre discutés.

Le premier est le commentaire a la réfutation par Aristote de la théorie
des Idées en Métaphysique A, 9:

«Voici par quelle sorte de raisonnement 'on pourrait montrer que les
objets naturels ne viennent pas a I’étre et ne sont pas venus a I'étre selon un
modele et une Idée (pros paradeigma ti kai idean): si le monde est éternel et
qu'aucune des choses qui viennent a I’étre maintenant naturellement ne
vient 4 I’étre selon un modéle et une Idée, elles ne sauraient &tre venues a
I'étre de cette maniére auparavant; or, le monde est éternel, a ce qu’on dit,
et rien de ce qui maintenant vient a I’étre naturellement ne devient une
forme selon un modéle, ainsi que je vais le montrer; donc, rien de ce qui est
venu a I’étre n’est devenu une forme selon un modéle. Tout vient toujours a
I’étre de la méme maniére dans un monde éternel. S’il en est ainsi, méme les
Formes ne sauraient étre des modéles. Que rien de ce qui maintenant vient
a I'étre naturellement ne devienne une forme selon un modéle est évident
pour la raison suivante: tout ce qui vient a I'étre fait partie des choses indi-
viduelles, y compris les choses naturelles; par exemple, c’est naturellement
que cet homme-ci est engendré par cet homme-la et ce cheval-ci par ce
cheval-1a34. »

La démonstration prend appui sur un point qui, avant d’étre argumente,
est posé comme un axiome (hos phasi): I'éternité du monde. Cela prouve
que le monde n’a pas été créé, au commencement, conformément a un
archétype (Timée). 11 faut prouver que les choses qui viennent a I'étre main-
lenant ne sont pas créées selon un modéle intelligible. Alexandre y parvient
a I'aide de I'argument classigue anthrépos anthrépon genndi: nous voyons

32 Alex. Aphr., De Anima, 7, 9-11, 13 Bruns: Galien, Secripta Minora, 11, ed. 1.
Miiller, Leipzig 1891 (1967), 32-79.

3 Ibn al-Qifti, Ta'rikh al-Hukamd’, ed. J. Lippert, Leipzig 1903, 54, 3.

34 Alex. Aphr., In Met., 103, 4-16 Hayduck.



114 CHARLES GENEQUAND

de nos yeux que tel homme individuel est engendré naturellement par tel
autre sans recours a quelque modele ou «forme» que ce soit mais seule-
ment en vertu du principe de mouvement qui est en lui. Ainsi, la génération
naturelle se fait sans délibération rationnelle:

«Ce n’est nullement en réfléchissant (nooun) a la maniére dont ce qui
sera doit venir a I’étre qu’il se met a faire ce qu’il fait, comme nous le
voyons pour les arts (technai). C’est pourquoi nous voyons que les arts
n’existent que chez ceux qui peuvent considérer a ’avance (pronoian poieis-
thai) ce qui existera par art, c’est-a-dire chez les hommes; tandis que beau-
coup de choses sont engendrées naturellement par des étres irrationnels et
inanimeés (hupo alogon kai apsuchén)®>.» Dans cette seule phrase se trouvent
nettement dissociés de la nature trois concepts que Galien y avait étroite-
ment liés: techné, pronoia et logos .

Alexandre poursuit en admettant que ceux qui concluent de la régularité
des phénoménes naturels & leur rationalité ont partiellement raison. La
nature agit en effet avec régularité mais sans se régler pour autant sur un
modele; elle assure seulement la succession harmonieuse des mouvements
qui produisent pour finir le résultat qu’ils doivent produire (hou charin egi-
gnonto). Alexandre ne nie donc pas la finalité naturelle mais souligne qu'’il
s’agit d’une finalité aveugle et irrationnelle. La techné, elle, imite la nature,
mais de facon rationnelle, c’est-a-dire en imitant un modéle qui est précisé-
ment la nature, alors que celle-ci n’a pas de modele. On pourrait dire que
pour Alexandre I'imitation est le critére de la rationalité. Comment expli-
quer dans ces conditions la régularité et ’apparente rationalité de la nature?
La réponse mérite d’étre citée:

«La techné est une force rationnelle (logiké) alors que la nature est irra-
tionnelle. Mais il n’est pas juste de dire que la nature, étant une sorte de
techné divine, ne fait rien de maniére irrationnelle (alogés), et de penser
qu’elle fait ce qu’elle fait dans un but défini (pros tetagmenon ti) et selon un
modeéle déterminé (hérismenon paradeigma), ayant recu ce don divin parce
qu’elle est divine elle-méme. La nature n’est pas appelée techné divine en ce
sens que les dieux utilisent cette rechné, mais parce qu’elle est une force
d’origine divine et capable de préserver la régularité du mouvement selon
un ordre régulier (kat'akolouthian hérmosmenén), non par raisonnement et
intelligence (logismon kai noésin), mais parce qu’elle tire son origine de
ceux-la (scil. des dieux). Elle ne saurait avoir le don divin d’agir selon un
modéle: comment pourrait-elle agir selon un modéle dont elle n’a aucune
perception rationnelle (anennoétos)? 11 serait plus juste de dire qu’elle a
recu des dieux quelque chose de semblable a (ce que posséde) I’agent, c’est-
a-dire (la faculté) d’agir, dans I’étre dans lequel elle se trouve et d’ou I'étre

35 Ibid., 103, 24-29.

36 Cf. aussi ibid., alt. rec. (en bas de page): alogos... ou gar esti logiké dunamis
hésper hé techné.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 115

en devenir tire son origine, selon 'ordre irrationnel (kata tén chéris logou
eutaxian) des mouvements (c’est-a-dire des mouvements astraux). Car
I'ordre se trouve également dans les choses mauvaises et contraires a la
nature comme les abces, les blessures, les inflammations, les maladies pério-
diques. De méme certains animaux naissent de maniére réguliére mais non
selon une forme (scil. préexistante) comme les vers, les moustiques, etc.37.»

La nature est appelée divine non pas en tant qu’elle serait un instrument
des dieux mais par sa capacité de préserver, spontanément, I’harmonie des
mouvements d’origine divine, c’est-a-dire des mouvements célestes, quoique
la fagon dont les révolutions circulaires des astres produisent la génération
des animaux n’est pas exprimée par Alexandre avec beaucoup de clarté
(kat’akolouthian tina hérmosmenén). La nature ressemble (homoion) seule-
ment & un agent en préservant la régularité (eutaxia) des mouvements. Ici
encore, il s’agit évidemment des mouvements sidéraux et du role d’intermé-
diaire entre Dieu et le monde qu'’ils jouent dans le livre A de la Métaphy-
sique. Alexandre conclut sa réfutation de la rationalité de la nature par un
argument a contrario: la régularité se trouve également dans les phéno-
meénes contraires a la nature, telle la génération de certains animaux comme
les skolékes et les empides, faisant ainsi allusion au phénoméne de la géné-
ration spontanée dont on a vu que ces deux espéces sont des exemples clas-
siques.

Relevons le caractére polémique de tout ce passage: l'insistance sur
Iirrationalité de la nature qui revient comme un leitmotiv, la réfutation de
la position contraire (ou kalds legetai, etc.). La polémique est-elle dirigée
contre Galien? ou plutdt contre les Stoiciens qu’Alexandre attaque a de
nombreuses reprises? Un élément de réponse nous est fourni par un texte
du De Mixtione, traité expressément dirigé contre les Stoiciens3®. Un pas-
sage? y attribue aux Stoiciens la théorie que nous avons vue exposée par
Galien: la nature, contrairement a I’art, agit sur la matiére en profondeur;
I'artisan est un agent extérieur a la matiére, la nature un agent intérieur. A
cela, Alexandre répond que dans les processus naturels aussi il y a un agent
exteérieur, soit les mouvements célestes responsables des changements surve-
nant dans les éléments simples, soit 'individu dans le cas de la génération
d’un individu, animal ou autre (anthrépos anthrépon genndi). Un peu plus
loin®0, Alexandre ajoute que la théorie stoicienne est indigne de Dieu dont
elle fait le créateur de skolékes et d’empides. Comme nous I’avons déja vu a
plusieurs reprises, ce sont 1a des exemples classiques d’animaux produits
par génération spontanée, phénoméne qu’Alexandre utilise pour démontrer
I'irrationalité de la nature, de sorte que les Stoiciens, d’aprés lui, font de

37 1bid., 104, 3-18.

38 Cf. RoBeRT B. TopD, Alexander of Aphrodisias on Stoic Physics, Leiden 1976.
39225, 18-27 Bruns.

40 Ibid., 226, 24-30.



116 CHARLES GENEQUAND

Dieu lui-méme un étre irrationnel. L’objection d’Alexandre ne s’adresse pas
seulement au fait que les Stoiciens font de Dieu «a meddler in details»
comme dit Todd*!, ni que ces créatures sont « disgusting». Il s’agit bien
plutot de réfuter une philosophie de la nature incompatible avec certaines
doctrines fondamentales de laristotélisme, en particulier I’éternité du
monde et 'immanence de la génération. Que ce faisant, Alexandre ait eu
tendance a rabaisser la nature a un statut inférieur a celui qu’elle avait chez
Aristote, c’est 1a un fait qui, comme nous le verrons, fait partie intégrante de
I’évolution de I'aristotélisme a partir d’Alexandre d’Aphrodise et que 1’'on
peut caractériser, en un certain sens, comme une « platonisation» de I'aris-
totélisme.

L’importance du débat sur le caractére apparemment rationnel de I’acti-
vite de la nature nous est attestée par une longue citation d’Alexandre que
I'on trouve dans le commentaire de Simplicius sur la Physique**. C'est la
sur I'idée de téléologie que se concentre I’attaque d’Alexandre: «ce qui agit
naturellement n’agit pas apres avoir réfléchi (noésanta) sur son acte». Plus
loin: «la fin (relos) et le modéle (paradeigma) ne jouent pas le méme role
dans tout ce qui agit en vue d’une fin (heneka tou), mais ce qui agit confor-
meément a un choix, a une techné et a la raison doit d’abord réfléchir sur la
fin en vue de laquelle les autres choses viennent a I’étre et se fixer cette fin
comme but et modele des choses a naitre; les choses qui viennent a I’étre
naturellement, en revanche, ne procédent pas ainsi, car la nature ne tra-
vaille pas par choix ni par raison; elle est alogos »*+.

C’est donc contre la finalité naturelle qu’Alexandre dirige son attaque.
Alors qu’Aristote, de par son axiome que «l’art imite la nature» plagait
celle-ci au-dessus de celui-la, Alexandre rabaisse la nature bien au-dessous
de I’art en lui déniant toute raison, toute délibération, toute intelligence, et
par la se situe aux antipodes de la position adoptée par Galien. La suite du
texte de Simplicius va nous montrer comment Alexandre développe d’une
facon trés cohérente une vue purement mécaniste de la nature. Lorsqu’un
processus quelconque se déclenche dans la matiére, son principe ne fait que
donner, pour ainsi dire, le coup de pouce initial. Ce mouvement en produit
un autre, qui produit le suivant, et ainsi de suite jusqu’a ce que le but, c’est-
a-dire I’étre complet, soit atteint. Alexandre compare cette activité de la
nature a I'art des marionnettes (hdsper en tois neurospastoumenois)*. De
méme, la nature qui se trouve dans le sperme produit de proche en proche
tous les mouvements qui assureront le développement d’un autre animal.
Ce processus obéit a certaines régles (kata tinas arithmous kai taxin, 311,
18), mais sans intelligence (ou kata logon kai prohairesin, 311, 20). 11 ne fau-

41 Op. cit., p. 226.
42310, 20 sqq. Diels.
43310, 31-311, 1.
4311, 8.



QUELQUES ASPECTS DE L’'IDEE DE NATURE 117

drait toutefois pas croire, précise Alexandre, que la nature agit au hasard
(kata tuchén, 311, 21): tout ce qui arrive selon certaines régles et d’une fagon
prévisible arrive bien dans un certain but défini (pros horismenon). On peut
donc dire qu’en un certain sens, la forme (eidos) est un modéle (para-
deigma), puisque I'étre causé reproduit la forme de sa cause. Dans ce pro-
cessus, la nature ne fait que se laisser porter, que donner son assentiment
(neneuken, 311, 29); elle n’exerce aucune volonté.

Avant d’étudier la réponse donnée par Simplicius a l'interprétation
d’Alexandre, il faut encore se tourner vers un autre texte qui fait écho a
celui que nous venons de voir. Il s’agit de la paraphrase de Thémistius au
livre A de la Métaphysique dont la version hébraique a été publiée par S.
Landauer® avec la traduction latine de Moise Finzi. Le texte arabe sur
lequel la traduction hébraique a été faite n’a été jusqu’ici retrouvé et publié
que de fagon incompléte*s. Le passage qui nous intéresse, fort heureuse-
ment, est cité in extenso par Averroés dans son commentaire de la Métaphy-
sique ¥, ce qui nous permet de nous rapprocher d’un degré du modéle grec
dont apparemment il ne reste rien.

Le passage qui nous intéresse forme une digression de Thémistius et ne
correspond a rien dans le texte d’Aristote. Le fait est digne de remarque car
les écrits exégétiques de Thémistius ne sont pas des commentaires déve-
loppés a la maniére d’Alexandre ou de Simplicius, mais des paraphrases qui
suivent pas a pas le texte d’Aristote. En régle générale, Thémistius ne fait
pas de commentaires de son cru. Il est donc peu probable que I'objection
soulevée dans la digression et sa réfutation soient de lui quant a leur fond.
Pour que Thémistius se soit départi de sa régle de conduite constante, il faut
qu’il y ait été poussé par une raison contraignante qui doit étre la suivante:
la tradition exégétique et scolaire du péripatétisme avait ajouté 1a un cha-
pitre important au texte du fondateur, chapitre que la tradition subséquente
ne pouvait plus passer sous silence et dont on a vu plus haut la source prin-
cipale chez Alexandre.

Juste aprés la réfutation de la théorie des Idées, réfutation fondée sur le
principe de I'immanence de la génération a I'intérieur de chaque espéce
(anthrépos anthrépon genndi!), Themistius mentionne une objection possible
dérivant du phénomeéne de la génération spontanée: dans ce cas-la au
moins, ce n’est pas le semblable qui engendre le semblable. Soulignons au
passage la phrase apologétique sur le caractére vil de ces animaux: tout
comme un artiste est d’autant plus habile qu’il peut créer a partir de boue et
non seulement d’or et de marbre, de méme il ne faut pas mépriser ces ani-
maux parce qu'’ils naissent de boue et de cadavres en décomposition. Nous

4 Commentaria in Aristotelem Graeca, V, 5, Berlin 1903.
4% In A. BADAWI, Aristii cind al-¢Arab, Le Caire 1947.
47 Tafsir ma bacd al-Tabica, ed. M. Bouyges, Beyrouth 1948, 111, 1492-4,



118 CHARLES GENEQUAND

avons la comme un écho de I'argument de Galien sur 'artiste capable de
représenter toute une scéne sur un chaton de bague. L’explication que
donne Thémistius du phénomeéne est fort intéressante; méme dans le cas de
la génération sexuelle, dit-il, le pére ne fagonne pas le fils a la maniére d’un
artisan car la nature n’agit pas seulement a la surface des corps, mais péne-
tre & l'intérieur47?s. Nous sommes ainsi reportés au complexe d’idées exa-
miné plus haut. Le pére ne fait que déclencher un processus qui se’poursuit
ensuite selon des «proportions» et des « formes» naturelles. D’ailleurs, la
nature ne sait pas et ne comprend pas ce qu’elle fait (voir encore supra).
D’ou lui viennent donc ces proportions et cette aptitude a atteindre un but
donné? Elles proviennent de I’ame du monde qui elle-méme vient des dieux
seconds selon Platon, selor Aristote du soleil et de 1'écliptique. Ces derniers
mots nous référent au récit de la création du monde dans le Timée et a une
interprétation, inexacte mais destinée a s'imposer de plus en plus, de cer-
tains passages aristotéliciens sur le rdle des corps célestes dans les processus
du monde sublunaire, en un mot de la nature*. En insistant sur I'irrationa-
lité de la nature, Thémistius ne fait que suivre Alexandre, mais il va plus
loin que lui en postulant I'intervention d’une ame, liée de fagon non pré-
cisée aux astres, dans la génération de toutes les especes du monde sensible.
Je pense que nous tenons la le point de départ de la conception du Dator
Formarum des philosophes arabes. Thémistius est également plus précis
dans sa description des mécanismes de la génération dans laquelle il s’ins-
pire, outre les écrits zoologiques d’Aristote, des Stoiciens et de leur théorie
du logos spermatikos. 11 se sépare de ces derniers, toutefois, et de la fagon la
plus nette, en insistant sur le caractére séparé et individualisé de 'agent qui
contrdle les phénoménes naturels. Il congoit leurs rapports sur le modele de
ceux que le dieu entretient avec le devin inspiré en train de vaticiner sans
savoir ni comprendre ce qu’il dit.

Nous arrivons ainsi a la critique que fait Simplicius de ’exégese alexan-
driste exposée plus haut. Cette critique repose essentiellement sur deux
arguments:

1) Ce qu’Aristote appelle dans le passage en question de la Métaphy-
sique paradeigma n’est pas la cause (fo poioun), mais le causé (to gino-
menon), bien qu’en un sens la cause et le causé soient identiques, puisqu'un
homme engendre un homme?. Si I'on appelle la forme (to eidos) para-
deigma parce que c’est ce que vise (ephiemené) la nature, il faudra I'appeler
fin (telos). Ce premier argument est donc essentiellement logique et exége-
tique.

47bis Chez Plotin aussi, la nature est par elle-méme inerte et inconsciente; ses actes
ne sont que le reflet de I’ame dont le phénoméne de la génération spontanée prouve
'omniprésence. 4, 3, 4; 4, 4, 13.

48 En part. Mér., A, et De Gen. et Corr., 11, 10-11.

49 Anthrépos ex anthrépou, 312, 7.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 119

2) Le deuxieme argument est biologique. Le grain (ho puros) produit la
pousse (botané), qui produit la plante (kalamé), qui produit I'épi (astachus),
le plus parfait étant I'épi. Comment un moins parfait pourrait-il légitime-
ment étre appelé cause du plus parfait?3° En outre, si la pousse donne nais-
sance a la tige, elle est une tige en puissance et, par conséquent, matérielle
(huliké), car ce qui est en puissance, selon Aristote, est matériel et non
formel. Tout ce qui passe de la puissance a I’acte le fait sous I'influence de
ce qui est déja en acte, si bien que si la pousse n’était pas déja la tige en acte,
elle ne saurait produire une tige. Ainsi, la nature du sperme ne saurait pro-
duire que du sperme, et non un homme?'.

Si I'on suivait la conception d’Alexandre, on devrait dire que ce qui
devient se fait soi-méme, est efficient de soi-méme: hé men tou ginomenou
phusis, ei poiétiké legoito, houtés an eié poiétiké hés kai auté ginomené>2,
Dans cette conception, en effet, chaque étape du développement d’un orga-
nisme donné produit I’étape suivante, c’est-a-dire, en définitive, produit
quelque chose qui lui est radicalement étranger et hétérogéne. Pour Aristote,
comme le souligne Simplicius, la venue a I’étre d’un individu quel qu’il soit
implique la préexistence d’un autre individu identique, toutes les étapes
intermeédiaires n’étant que des moyens en vue de cette fin, moyens tous
«prévus», en quelque sorte, par la cause efficiente:

«La nature engendre ce qui lui est semblable en anticipant (prolam-
banei) toutes les étapes intermédiaires en vue de cela; quoiqu’elle se trans-
forme en cours de route, se parfaisant (teleioumené) en méme temps qu’elle
crée, néanmoins c’est le méme enchainement de causes (heirmon) qu’elle
préserve jusqu’a la fin; une fois celle-ci atteinte, la nature cesse d’agir»33.

L’effet est déja présent dans la cause et en sort par un développement
continu (sunechds). Reprenant I’exemple des marionnettes, Simplicius pré-
cise: celui qui tire les ficelles ne donne pas seulement 'impulsion initiale,
mais la capacité que celle-ci a de se perpétuer jusqu'a produire le mouve-
ment escompté de la figurine 4.

Ayant ainsi réfuté la conception matérialiste et atomistique d’Alexandre
sur la base du finalisme aristotélicien, Simplicius résume sa conception de
la nature en contradistinction par rapport a celle d’Alexandre; il faut distin-
guer, dit-il, deux degrés de ’action (dittos ho poiétikos logos) suivant qu’elle
est consciente ou non. Il ne faut pas dire que la nature est alogos car cela
donne a penser qu’elle ne participe en aucune maniére au logos, ce qui est
faux: la régularité de ses effets indique la présence en elle de la raison. Elle
produit ses effets par son étre méme, sans délibération ni choix (ou gnos-

30312, 24-31.
’1312, 34-313, 5.
32313, 13-15.
53313, 15-19.
54313, 24-25.



120 CHARLES GENEQUAND

tikos all’'ousiéodos), comme le sceau imprime sa marque dans la cire?. Mais,
tout comme dans le cas du sceau, ce qui est vraiment créateur, c’est I’artiste
qui a gravé le sceau ou la main qui I’applique sur la cire chaude. La nature,
du coup, se trouve dépouillée par Simplicius de son statut de cause a pro-
prement parler (sunaition mallon)*. Elle n’est plus qu’un instrument, une
cause «organique», ainsi qu’il est suggéré un peu plus loin:

«Alexandre admet que la nature n’est pas efficiente a proprement
parler... les instruments aussi paraissent étre cause de mouvement mais ne le
sont pas, car ils ne meuvent pas de fagon premiére, mais en étant mus
(kinoumena kinei)>’.» La nature n’est qu'un intermédiaire dans la chaine
des étres et regoit ses formes des hypostases supérieures par une sorte d’ins-
piration (ellampsis 314, 13). Avec plus de détails et plus de précision, refle-
tant le développement plus complet du systétme néoplatonicien a son
époque, Simplicius fait écho a Thémistius: la nature, dépourvue de delibe-
ration et d’intelligence, agit néanmoins de facon rationnelle sous I'inspira-
tion du monde intelligible. Rien ne montre mieux la distance qui le sépare
du Stagirite que cette remarque: « c¢’est Dieu qu’Aristote appelle maintenant
«nature»>7bis,

Cette controverse sur le statut de la nature, comme tant d’autres débats
de I’Antiquité tardive, se prolonge dans la philosophie arabe ou elle se
teinte de nuances propres au milieu islamique; pour en retrouver les traces,
il faut partir non de Simplicius mais d’Alexandre et de Galien. Ces deux
derniers auteurs, en effet, jouirent d’une grande faveur auprés des Arabes,
et beaucoup de leurs ceuvres furent traduites, a tel point qu’Aristote ne fut
souvent lu et compris qu’a travers le prisme déformant de I'exégéte, tandis
que Galien fut a I'origine de la majeure partie de la science médicale des
Arabes. On peut supposer que les éléments stoiciens que ’on a détectés
dans la pensée philosophique et théologique de I'Islam ont été souvent
transmis par son intermédiaire. Ce dernier point n’est pas sans intérét pour
le probléme qui nous occupe, puisqu’on a vu que la doctrine de I'intelli-
gence de la nature attaquée par Alexandre d’Aphrodise se présente, sous
des formes différentes mais néanmoins comparables, aussi bien chez I'un
que chez les autres. En ce qui concerne les rapports personnels d’Alexandre
et de Galien, on sait que c’est des Arabes que vient I’histoire de leur rivalité
et du surnom de «téte de mule» appliqué par Alexandre 4 Galien”®. Les

55314, 16. Cette image anticipe curieusement la conception islamique de la
nature: fabi‘a = «marqué», «imprimé», « formé», soulignant I'inertie de la nature,
instrument entre les mains du Dieu tout-puissant.

56 314, 10.

37315, 13-16. Cf. aussi in de Caelo, 381, 27-36: la nature n’est pas mue par elle-
méme; elle n’est qu'une disposition des corps a étre mus par 1’ame.

57bis In de Caelo, 467, 23.

58 Cf. supra, n. 33.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 121

sources grecques ne font pas état de cette rivalité, au contraire’®, mais on
peut entrevoir comment cette légende a pu prendre naissance. Tout
d’abord, les Arabes ont connu un certain nombre d’épitres (qui peuvent étre
dans certains cas des extraits de commentaires) dans lesquelles Alexandre
réfute les attaques dirigées par Galien contre certains dogmes aristotéli-
ciens®. Cette connaissance partielle des controverses entre les deux
hommes a pu donner 'impression d’une hostilité personnelle et violente.
Mais il y a plus.

A la polémique sur le statut de la nature dont nous venons de voir quel-
ques aspects chez les Grecs correspond dans le monde arabo-islamique une
discussion sur le role et I’acceptabilité de la philosophie naturelle elle-méme
qui s’élargira jusqu’a mettre en question la spéculation rationnelle toute
entiere. Je dis que la controverse arabe correspond a la grecque car il serait
sans doute excessif de dire qu’elle en dérive directement. Toutefois, ainsi
que nous I’allons voir, certains ¢léments et arguments s’y retrouvent textuel-
lement. Dans le milieu monothéiste de I'Islam, le probléme ne sera plus
d’expliquer comment une force aveugle, impersonnelle, peut agir de facon
apparemment rationnelle, mais de justifier la présence d’un second agent a
coté, ou méme en dessous, de Dieu, créateur de tout ce qui existe et, par
conséquent, seul agent véritable. Plus on insiste sur I'omnipotence divine (et
I'Islam y insiste encore davantage que le Christianisme), plus il devient dif-
ficile de maintenir entre créateur et créé un espace dans lequel puisse
s’exercer I'action de la nature.

Al-Kindi déja assigne a la nature la place, subalterne, qui sera la sienne
chez la plupart des philosophes arabes. Il cite la définition aristotélicienne
de la nature « principe de mouvement et de repos» mais ajoute aussitot: « et
premiére puissance de I’ame» !, la réduisant par la au réle d’un simple in-
strument de I'dme, comme le pneuma. Plus loin, 1l mentionne que les philo-
-sophes appliquent le terme de nature a cinq réalités: matiére, forme, essence
d’une chose {ddt), venue a I'étre (at-tarig illa 'I-kawn), force qui régit les
corps (al-quwwa al-mudabbira li-'l-adjsam) . Ce passage, tiré de I’ Epitre des
Définitions, nous est livré sans aucun commentaire et ne révéle évidemment
pas la pensée propre d’al-Kindi. Ce qui est digne de remarque est qu’il est
suivi presque immédiatement d’une quadruple définition de la nature, diffeé-

39 Cf. Alex. Aphr., in Topica, 549, 24 Wallies.

60 En particulier contre le principe que «tout ce qui se meut est mi par quelque
chose », principe qui contredit la conception galénique de la nature comme source de
mouvement spontané. Cf. N. RESCHER et M. MARMURA, The refutation by Alexander
of Aphrodisias of Galen’s treatise on the theory of motion, Islamabad s.d. (19657?);
A. DIETRICH, Die arabische Version einer unbekannten Schrift des Alexander von
Aphrodisias iiber die Differentia specifica, Gottingen 1964, p. 96 (réfutation de
Galien sur la notion de possible); SiMpLICIUS, in Phys., 718, 14 sqq. (sur le temps).

61 AL-KINDI, Rasd'il falsafiyya, ed. Abli Rida, Le Caire 1950-1953, vol. I, p. 1965.

62 Ibid., 179.



122 CHARLES GENEQUAND

rente, et attribuée a Hippocrate: la nature est le corps (badan) de ’homme,
la forme (hay'a) des corps®, la force qui régit les corps, le mouvement de
’ame. Dans un autre passage, ou al-Kindi exprime sa pensée personnelle, il
déclare que la nature est la chose que Dieu a faite cause (“illa wa sabab)%* de
mouvement et de repos. Cette conception est confirmée par d’autres textes,
tel celui qui dit que Dieu est le seul agent, et que tous les autres étres ne sont
agents que métaphoriquement (bi-'I-madjaz)®. Ailleurs encore, les causes
secondes causes de la génération et de la corruption sont causes par la
volonté de leur Créateur (bi-irddati bari-hd)®. Dieu est la cause finale et
efficiente de tout, le Créateur des agents. Dans un tel systeme, il est clair
qu’il n’y a pas de place pour une nature congue comme une force active
autonome ou comme un domaine soumis a ses lois propres.

Al-Farabi se désintéresse lui aussi de la physique. Ses principaux traités
combinent de fagon trés intéressante une métaphysique cosmologique et
une philosophie politique plus proche de Platon que d’Aristote. Dans
I'exposé qu'il a donné de la philosophie aristotélicienne®’, la physique,
vidée de toute substance, se réduit a quelques généralités. Apres un para-
graphe purement programmatique qui ne révele rien du contenu concret de
la physique aristotélicienne®®, il est question des quatre éléments et de leur
interaction ainsi que de l’action des astres sur le monde sublunaire. Al-
Farabi établit encore une distinction entre deux sortes de nature®, distinc-
tion peu claire dans le détail mais de laquelle il ressort qu’une des espéces
de nature reste purement naturelle (= les corps simples, les quatre éléments?),
tandis que lautre sert de matiére (mddda) ou d’instrument a ’ame (= les
corps animés?). Un autre passage explique que les corps célestes et I'intelli-
gence agente font que tel étre est doué d’une nature, tel autre d’une dme, tel
autre encore d’un intellect’. La nature se trouve ainsi former une sorte de
quatrieme hypostase a la maniére de Plotin et de Simplicius’!, mais plus
exclusivement matérielle que chez ceux-ci: entre ’dme et la matiére inerte, il
n’y a place pour rien.

Une analyse des grandes synthéses avicienniennes (Shifd’, Ishdrat)
conduirait a des constatations analogues. La grande tradition philosophique

63 Ibid.

64 Ibid., 11, 40. Les deux termes sont souvent interchangeables. La distinction éta-
blie par certains auteurs: sabab = ce pour quoi I'on fait quelque chose, cause finale,
et ¢illa = agent lui-méme, est loin d’étre universellement respectée. Cf. AL-TAWHIDI et
MiSKAwAYH, al-Hawdmil wa al-Shawdmil, Le Caire 1951, p. 30.

65 AL-KINDI, Rasd’il, 1, 183.

66 Ibid., 1, 236.

67 AL-FARABI, Falsafat Aristitdlis, éd. M. Mahdi, Beyrouth 1961.

68 Ibid., p. 93, § 23.

69 Ibid., p. 113. 14-20; 115, 8-11.

0 Ibid., 129, 13-18.

7L Cf. aussi, pour la triade nature-ame-intellect, 130, 9-10.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 123

arabe se situe donc, a cet égard, dans la ligne d’Alexandre et de Simplicius
la nature est cause de mouvement, comme I'avait dit Aristote, mais de
maniére purement passive, c’est-a-dire inintelligente et non délibérée.

Pourtant, la conception que I'on pourrait dire vitaliste de la nature, celle
dont Galien est apparu comme le plus éminent représentant et dont I’ori-
gine médicale me parait hors de doute, est aussi représentée chez les Arabes.
Mentionnons pour commencer un petit traité de Razi, déroutant a plus
d’un égard. Tout d’abord son titre, Métaphysique (Fi md ba‘d at-Tabi‘a), ne
correspond pas au contenu’?. La premiére partie du traité est bien plutot
d’ordre physique, contenant une réfutation de ceux qui affirment le carac-
tere intelligent et téléologique de I'activité de la nature. La deuxiéme partie
est essentiellement une réfutation de la thése aristotélicienne de 1’éternité du
monde. Il est intéressant de rappeler a ce sujet que les deux doctrines, intel-
ligence de la nature et éternité du monde, apparaissent déja liées chez les
Grecs.

L’auteur commence par attaquer I’opinion d’Aristote et de ses commen-
tateurs”* selon laquelle I’existence de la nature est évidente par elle-méme et
n’a pas besoin d’étre démontrée’®. Aprés une réfutation de divers argu-
ments destinés a établir I'existence de la nature, I'auteur aborde le point qui
nous intéresse ici:

« Nous voyons que vous accordez a la nature les mémes attributs qu’a
I’étre vivant, savant et intelligent; vous dites qu’elle agit avec sagesse et
habileté (hikma, sawdb), qu’elle poursuit un but et agit en vue de quelque
chose. Par exemple, elle donne a I'’embryon I'eeil pour voir, la main pour
frapper, les molaires pour mordre; elle met toutes choses a la place qui leur
convient, les dispose comme il faut; elle forme 'embryon dans la matrice et
le dirige (tudabbiru) avec douceur jusqu’a ce qu’il atteigne sa perfection;
ensuite, elle gouverne I'’homme, lui donne la santé et écarte de lui les mala-
dies, a telle enseigne qu’Hippocrate a dit: «les natures sont les médecins des
maladies ». Ensuite, vous avez prétendu tout a la fois qu’elle est une matiére
morte (mawdt), sans vie, insensible, impuissante, incapable de choisir et
ignorante. C’est 1a une contradiction évidente’>. Cette contradiction, Razi
ne peut 'attribuer a ses adversaires qu’en fusionnant de fagon tout a fait
arbitraire ce que nous avons vu étre les théses opposées d’Alexandre et de
Galien. Ce qu’il cherche par 13, c’est a les forcer d’admettre sa propre these
de la création divine: « pourquoi nier que ce soit le créateur qui ait fait cela?
Vous accordez 4 la nature les attributs du créateur » 6.

72 AL-RAZ1, Opera Philosophica, 1, éd. P. Kraus, Le Caire 1939.
3 Ar., Phys., 193 a 3-9.

74 AL-RAzI, op. cit., 116, 2-16.

75 Ibid,, 118, 6-13.

76 Ibid., 120, 2-3.



124 CHARLES GENEQUAND

Razi cite ensuite, pour les réfuter, les opinions de quelques auteurs grecs,
en commengant par Aristote:

« La these d’Aristote selon laquelle la nature regoit la sagesse par une
inspiration (ulhimat) qui lui vient de I'ame, laquelle est répandue dans le
monde, est une sottise’’.» Bien évidemment, rien de tel ne se trouve chez
Aristote, mais la formulation est trés proche de celle que I’'on a trouvée chez
Thémistius. Il se peut que Razi ait pris le commentateur pour le maitre’®.

Suit une réfutation de Galien, accusé comme les autres de se contredire
lui-méme: en effet, la volonté est une faculté de 'ame; par conséquent une
activité dirigée vers un but ne peut étre le fait que d’'une ame’°.

C’est ensuite au tour d’Alexandre d’étre blamé pour avoir place les
ceuvres de la nature au-dessus de celles de I’art®. Ici encore, il est difficile
de voir a quel passage du commentateur Razi peut bien faire allusion, a
part ceux ou il ne fait que répéter la theése aristotélicienne. Dune fagon
générale, comme nous I’avons vu, Alexandre a plutdt tendance a rabaisser
la nature par rapport a I'art.

Choix et délibération en tant que caractéres propres a la nature sont
ensuite attribués a Porphyre et a4 Jean Philopon d’aprés Plotin. Porphyre, en
particulier, aurait dit «a propos du deuxiéme livre de la Physique, que la
nature agit dans un certain but et pour quelque chose (/i-garadin wa min
adjli shay'in min al-ashyd’). Seul I'art (mihna = techné), poursuit Razi, agit
en vue d’un but et consciemment » 8!,

Un des arguments que 'on utilise pour prouver la finalité naturelle est
I’exemple des hirondelles construisant leur nid ou des guépes leurs alvéoles.
C’est justement sur ce point que Razi se sépare de ses adversaires: ces ani-
maux sont des étres vivants et par conséquent n’agissent pas par nature (/i-
anna ‘l-hayy lé yaftalu bi 't-Tab‘), comme font les choses qui ont regu
une certaine empreinte (ou nature: matbu‘dt), tel le feu. Les oiseaux
peuvent choisir de voler ou de se poser, choisir leur nourriture, choisir les
lieux éleves et cachés pour y batir leurs nids. Ils sont doués de discernement
(tamyiz), mais non de raison (‘ugala’). Si 'on dit que la nature exerce un
gouvernement naturel (tadbir tabi‘i), qu’elle agit en vue d’un but et de fagon

7 Ibid., 120, 10-11.

78 En tous cas, ’hypothése de H. V. B. BRowN, « Avicenna and the Christian Phi-
losophers in Baghdad », Islamic Philosophy and the Classical Tradition, Essays pre-
sented to R. Walzer, Oxford 1972, 35-48, est gratuite. Sur le mythe d’Aristocles, cf.
P. MorAuUX, «Aristoteles, der Lehrer Alexanders von Aphrodisias», Archiv fiir
Geschichte der Philosophie 49 (1967), p. 169-182.

79 Ibid., 120, 13-18. Rappelons qu’Aristote avait répondu d’avance a une telle
objection.

80 Ibid., 120, 19-21.

81 Ibid., 121, 3-19. Toutes ces références semblent fausses. Plotin n’est pas cité
dans le commentaire de Philopon a la Physique, et aucune des citations de Porphyre

que I'on y trouve ne correspond a ce que dit al-Razi. Plotin et Porphyre sont cités
dans le De Aeternitate Mundi, mais dans un autre contexte.



QUELQUES ASPECTS DE L'IDEE DE NATURE 125

naturelle (tagsudu wa taf‘alu gasdan wa filan tabiiyyan), pourquoi ne
devrait-on pas dire que le feu briile en vertu d’un choix naturel 8.

Razi reduit ainsi ad absurdum la thése adverse. Tout le passage est fondé
sur la distinction entre le vivant et le non-vivant: seul le premier peut étre
dit agir pour une fin et volontairement, et inversement dés que ’on parle de
finalit¢ et de choix, I’'on sort du domaine propre de la nature. Il est significatif
que Razi appelle, 4 plusieurs reprises, la nature ou les corps naturels mawit,
chose morte. Pour lui, le probléme de savoir si la nature peut agir de fagon
rationnelle est résolu a priori puisque tout ce qui agit ainsi est par définition
non naturel. Le domaine de la nature se réduit donc a la matiére, aux élé-
ments fondamentaux et a leurs mouvements propres, vers le haut pour I'air
et le feu, vers le bas pour I'eau et la terre.

Cette conception pourrait étre considérée comme déterminée, en partie
tout au moins, par la perspective d’'un musulman se refusant a introduire
dans sa vision du monde une instance susceptible de restreindre ’'omnipo-
tence divine. Le nom méme de la nature en arabe, fabita, est révélateur: il
signifie & peu prés « ce qui a re¢u une marque, une empreinte », avec une
nuance nettement passive®3. Pour étre encore plus clair, Razi emploie plu-
sieurs fois le terme maybii€, participe passif de la méme racine. Il oppose al-
mukhtdr al-hayy (ce qui est doué de choix et vivant) a al-mathi® al-mawat
(ce qui est fagonné, ou naturel, et mort). Nous sommes fort loin de la phusis,
terme qui implique au contraire un processus actif et spontané. Il serait
excessif, toutefois, d’attribuer au milieu islamique seul ce changement de
signe subi par le concept de nature puisque, comme nous l’avons vu,
Alexandre d’Aphrodise déja en avait affaibli la force et restreint la portée.

Razi s’attaque ensuite a la théorie qui voit dans la formation de
’embryon I’action admirable de la nature. Il est superflu de suivre pas a pas
le détail des théories que Razi attribue a Galien, Aristote, Hippocrate,
Empédocle, etc., d’autant plus qu'il se borne a les réfuter sans proposer
d’explication de son cru. En une phrase significative, Razi dit que si c’était
la nature qui formait ’embryon, le formateur et le formé (al-musawwir wa
‘I-musawwar) seraient alors identiques, ce qui est absurde 4. Nous touchons
1a, je crois, le fond de 'opposition de Razi a I'idée de nature héritée des
Grecs; C’est précisément I'idée d’une force autonome, d’un développement
ayant sa source en lui-méme, d’'un processus spontané qui soit en méme
temps son propre objet, qui s’applique a soi-méme, qui lui répugne foncie-
rement ainsi qu'aux grands philosophes arabes dont le déterminisme causal
émanatiste forme I'antithése la plus compléte avec I'idée aristotélicienne et
galénique de nature.

82 Ibid., 121, 20-122, 12.

83 Cf. supra, n. 55.

84 Ibid., 124, 7-9. Al-Razi rejoint ici I'objection adressée par Simplicius a
Alexandre.



126 CHARLES GENEQUAND

Il faut mentionner ici un groupe de textes sur lesquels attention a été
attiree par H. V. B. Brown, dans un article par ailleurs confus et contenant
plusieurs erreurs d’interprétation évidentes®. 11 s’agit d’'un commentaire a
la Physique d’Aristote composé par quatre philosophes de Bagdad®¢.
Brown cite les remarques de I'un de ces commentateurs, Abu Bishr Matta,
dans lesquelles il voit «the most extreme support of nature we have yet
encountered. Nature is seen as somewhat alongside the whole system of
being; the Neo-Platonic account of emanation rather crudely outlined
above is shown as obeying nature ».

Le passage en question présente des difficultés et des ambiguités assez
sérieuses. Il est clair néanmoins qu’Abu Bishr dit a peu preés le contraire de
ce que lui fait dire Brown:

«Par « Nature Active» (tabi‘a fa“ala), je n’entends ni la matiére, ni la
forme, mais la nature répandue (mabthiitha) dans les étres engendreés (al-
mutakawwindt); c’est elle qui les fait venir a I’étre. En effet, le corps soumis
a la génération et a la corruption, par son contact avec le corps céleste,
recoit de ce dernier cette nature; ce corps a son tour (la recoit) d’'un autre
corps, et 'autre (corps) du mouvement du Creéateur, comme la genérosité
(émanant) du généreux. Cette nature se trouve dans le sperme produit par

85 Les principales critiques a formuler contre I'article de Brown (supra n. 78) sont
les suivantes:

1) L’auteur montre qu’il n’a pas compris la position d’Aristote lorsqu’il écrit (p. 38):
« Aristotle says that nature is purposive but on the other hand is reluctant to talk
about nature having rational choice or deliberating or in any way functioning as an
independant intelligent being». Aristote n’est pas «reluctant», il nie expressément
que la nature doive délibérer (bouleuesthai) pour atteindre son but; elle agit en tout
comme un étre indépendant et intelligent, si intelligent méme qu’il n’a plus besoin de
delibération; la nature atteint son but infailliblement.

2) Il n’a pas compris la position de Galien (p. 40). Celui-ci attaque le principe
«tout ce qui se meut est mi par quelque chose» précisément pour préserver la possi-
bilit¢ d’'une nature source de son propre mouvement.

3) 1l est faux d’opposer Alexandre a Aristote en tant qu’ayant substitué une
conception efficiente de la causalité naturelle 4 une conception finaliste. Aristote
insiste toujours sur I'efficience de la nature.

4) La conclusion de I'article (p. 47) est plus que contestable. La controverse entre
Avicenne et les philosophes de Bagdad tourne autour du destin de I’dme apres la
mort, comme le dit expressément Avicenne. Inutile donc de chercher dans leur
conception de la nature la cause de leur querelle, d’autant plus que, comme je crois
I'avoir montre, elles sont pour ainsi dire identiques. Une confirmation de ce fait nous
est fournie par al-Tawhidi (al-Imtdc wa al-Mu'énasa, 1, 38) qui attaque certains philo-
sophes chez qui il ne trouve rien de satisfaisant concernant I'dme et qui ne s’occupent
que de la santé et de la maladie, ou d’observer les astres. Or, les auteurs auxquels il
fait ce reproche sont pour la plupart des inconnus, et les « philosophes de Bagdad »
en tous cas ne sont pas de leur nombre. Au contraire, dans les pages qui précédent,
al-Tawhidi a cité avec éloge au moins deux d’entre eux: Yahya b. ¢Adi et Ibn al-
Sambh.

86 ARISTOTALIS, Al-Tabica, éd. A. Badawi, 2 vol., Le Caire 1964-1965.



QUELQUES ASPECTS DE L’'IDEE DE NATURE 12,

celui qui éjacule; lorsqu’il arrive dans la matrice, elle (= la nature) lu
donne une forme, puis une autre forme, et la premiére forme disparait alors
puis (elle lui donne) encore une autre forme, jusqu’a ce que, ’dme étant sur
venue, la nature cesse de mouvoir; apres cela, elle (= I’dme) est présente
directrice et génératrice. Cette nature n’agit pas par assimilation, car elle
crée ’étendue a partir de la non-étendue®’. La nature qui agit par assimila
tion est celle qui se trouve dans le corps humain et transforme la nourriture
en la divisant® en sang, chair et os. Cette forme qui existe depuis la forma
tion du sperme jusqu’a l'acquisition de I'dme est toute entiére comme Iz
matiere devant permettre I’acquisition de I’dme car elle est nécessaire ¢
I'existence de cette derniére et existe dans ce but.»

Ce qu’il est important de noter ici et ce sur quoi insiste Abu Bishr, c’es'
le fait que cette nature émane du Créateur par I'intermédiaire des sphéres
célestes selon un processus qui rappelle assez, pour autant que le caractére
imprécis du passage permette de I'affirmer, celui que l'on trouve chez
Alexandre d’Aphrodise®’. Abu Bishr d’ailleurs précise:

« Cette nature est répandue (ou diffusée: mabthiitha) par le Créateus
dans toutes les choses naturelles »®. La nature n’est donc considérée ici que
comme un instrument passif, conforme en cela au nom qu’elle porte er
arabe: tabi‘a, c’est ce qui porte une certaine marque ou empreinte. Notons
aussi I’emploi fréquent du participe passif de la méme racine, matbi<, pous
rendre le grec pephuke. Ce qui s’est perdu dans la traduction, c’est précisé:
ment ’aspect actif et vitaliste de la phusis.

Je citerai encore les remarques d’un autre de ces commentateurs bagda-
diens de la Physique, Yahya b. °Adi, a propos du méme passage:

«Si elle (la nature) ne provenait pas d’une intelligence, elle ne pourrait
exécuter les ceuvres de l'intelligence, c’est-a-dire partir d’un principe poutr
arriver a ce qui est la meilleure fin (ghdya = telos) pour cette chose en train
de se faire. Par 1a, il (= Aristote) désigne le Créateur. Platon, quant a lui,
déclare qu’elle est une technique intelligente que le Créateur a fagonnée
dans les choses afin qu’elles agissent en vue d’une fin»°!.

Il s’agit donc bien de nier, et non d’affirmer, 'autonomie et I'activité
spontanément intelligente de la nature.

De la philosophie, la problématique de la nature a débordé dans le
kaldm, sans qu’on puisse établir d’ailleurs de filiation précise ou méme de
rapport d’antériorité. Sur ce sujet, il existe une synthese excellente et récente

87 On peut aussi comprendre: «elle crée I'os 4 partir de ce qui n’est pas os».

88 Le texte présente une difficulté. Il faut peut-étre comprendre: «en la divisant
dans le sang, la chair et les os».

89 Quaestiones, 11, 3, 47, 28-50, 27 Bruns.

9 Al-Tabi<a, 1, 47. Passage cité d’ailleurs par Brown, p. 44, ce qui rend son erreur
d’autant plus étrange.

91 Ibid., 148, 1-5. Lire, 1.2, takun au lieu de yakun.



128 CHARLES GENEQUAND

de M. Bernand®? a laquelle je renvoie pour les détails. Je me contente de
relever ci-dessous quelques-unes de ses conclusions et des questions qu’elle
souléve.

1°) La théorie des natures se rattache étroitement a la philosophie
antique. Le pluriel s’explique par le fait qu'on appelle natures les quatre
qualités eélémentaires (froid, chaud, sec et humide) ou les quatre tempéra-
ments (sang, bile, bile noire et phlegme).

2°) La théorie des natures est également liée a I'idée de causalité; elle
doit permettre de rendre compte de la génération des actes et des phéno-
menes physiques. Elle est attaquée par les auteurs non-mu‘tazilites parce
qu'elle parait fournir un substitut a 'efficience du seul Agent véritable,
Dieu. A cet égard, les auteurs arabes divisent les tenants des natures en deux
catégories: ceux qui les considérent comme directement créées dans les
choses par Dieu, par conséquent comme de simples instruments, et ceux qui
les considérent comme intrinséquement présentes dans les corps, basculant
ainsi dans le camp des partisans de ’éternité de la matiére et du monde, des
matérialistes (dahriyyin). Nous retrouvons ici le lien observé plus haut entre
I'affirmation de I’éternité du monde et la croyance a I'autonomie de la
nature.

3°) L’auteur constate qu'il est difficile de rattacher cette théorie a des
personnes ou a des écoles bien définies, mais suggére, outre ’hypothése
alchimique déja avancée par P. Kraus, une influence stoicienne. La encore,
il est bon de remarquer que Galien et les Stoiciens se complétent souvent. Il
est peut-étre inutile de chercher des identifications trop précises. La théorie
des natures en Islam ne nous est connue que par les réfutations des doxo-
graphes musulmans; or, ceux-ci se préoccupent fort peu de I'histoire. Leur
but est de classer les sectes, non seulement existantes mais également possi-
bles, en fonction de leur éloignement plus ou moins grand de I'Islam tel
qu’ils le congoivent®, quitte a remplir arbitrairement les cases pour les-
quelles il n’existe aucun représentant historiquement attesté. Je rappellerai a
cet égard qu’al-Ghazali classe les philosophes en trois groupes”*:

1) Les matérialistes (dahriyyiin), partisans de I’éternité du monde.

2) Les naturalistes (tabi‘iyyiin), croient que I’ame, étant le résultat du
mélange des ¢€léments (mizdg), est mortelle, mais considérent la nature
comme I’ceuvre d’un créateur.

3) Les théistes (ilahiyyiin): Platon, Aristote, Avicenne.

92 « La critique de la notion de nature (tab<)» par le Kalam, Studia Islamica, 51
(1980), p. 59-105.

9 Voir en particulier H. LaousT, « La classification des sectes dans le Farg d’al-
Baghdadi», Revue des Etudes Islamiques, 29 (1961), 19-59 et D. SOURDEL, « La classi-
fication des sectes islamiques dans le Kitab al-Milal d’al-Shahrastani», Studia Isla-
mica, 31 (1970), 239-248.

94 Al-Mungidh min ad-Daldl, éd. F. Jabre, Beyrouth 1953, t. ar. p. 19-20; trad. fr.
p. 71-72.



QUELQUES ASPECTS DE L’IDEE DE NATURE 129

Classification nette et claire mais tout a fait a-historique. Aristote devrait
étre dans la premiére catégorie, Platon, a certains égards, dans la seconde,
etc.

La célébre polémique du Tahdfut sur la notion de causalité naturelle se
situe entierement dans la perspective de la controverse dont nous venons de
décrire quelques aspects. La recherche récente a montré®, je crois trés clai-
rement, que ce n’'est pas a la notion de causalit¢ qu’en a Ghazali, mais a
celle de nature. C’est I'idée d’une efficience située au niveau de la nature qui
est intolérable a un théologien musulman, comme elle I’était, pour de tout
autres raisons, a Alexandre d’Aphrodise. Nous retrouvons dans le texte
de Ghazali quelques-uns des arguments réguliérement utilisés dans ce
contexte, en particulier celui de la génération spontanée. Son trait de génie,
si I'on peut dire, fut d’utiliser pour défendre sa cause des arguments scepti-
ques remontant probablement a la Moyenne Académie, mettant ainsi, de
fagon a premiére vue paradoxale, le scepticisme au service du fidéisme. En
cela, sa postériorité sera nombrgufse et comptera en particulier Guillaume
d’Ockham.

Je ne me propose pas de pousser I’enquéte plus loin dans cette direction;
je voudrais seulement, pour conclure, marquer encore quelques points de
repere.

Les Byzantins ont été conscients du paradoxe de la quasi-rationalité de
la nature, comme en fait foi la formule que I’on trouve chez un médecin du
XIII¢ siecle, Démétrios Pepagomenes: hé phusis alogos ousa ta kata logon
poiei %,

En Occident, sous I'influence du cartésianisme, la nature sera dépouillée
de toute autonomie par les philosophes aussi bien que par les médecins.
Robert Boyle lui dénie tout pouvoir de guérison et soutient qu'elle obéit
aveuglément aux lois divines®’, Th. Brown la considére comme I’art, la
main et I'instrument de Dieu, W. Harvey inventera I’expression «architecte
divin» %, 1l en ira ainsi jusqu'a ce que le romantisme et Iidéalisme alle-
mand aménent une nouvelle révolution®.

% 1. ALoN, «al-Ghazali on causality », Journal of the American Oriental Society,
100 (1980), p. 397-405 et L. E. GoobMaN, « Did al-Ghazali deny causality?», Studia
Islamica, 47 (1978), p. 83-120.

% M. NEUBURGER, « The concept of nature from a medical viewpoint», Isis, 35
(1944), p. 16-28.

97 0. TeMKIN, Galenism, Rise and Decline of a medical philosophy, Ithaca and
London 1973.

% M. NEUBURGER, op. cit.

9 Des considérations fort intéressantes et trop peu connues (peut-étre a cause du lieu
de publication) sur I'idée de nature d’al-Ghazali a Descartes se trouvent chez R. SPECHT,
«Die Vorstellung von der Ohnmacht der Natur», Islamic Philosophy and the Clas-
sical Tradition, Essays presented to R. Walzer, Oxford 1972, p. 425-436. Sur I'idéa-
lisme allemand et la philosophie néoplatonicienne de la nature, cf. P. Hapor,
«L’apport du néoplatonisme a la philosophie de la nature en Occident», Eranos
Jahrbuch, 37 (1968), p. 91-132.



	Quelques aspects de l'idée de nature, d'Aristote à Al-Ghazâlî

