Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: La premiere thése du synode de Barmen dans le contexte théologique
actuel

Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 85-103

LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN*
DANS LE CONTEXTE THEOLOGIQUE ACTUEL

KLAUSPETER BLASER

Barmen est-il encore actuel?

«Jésus-Christ, tel que la Sainte Ecriture nous en rend témoignage, est la seule Parole
de Dieu que nous ayons a écouter et a laquelle nous devions nous confier et obéir,
dans la vie et dans la mort.

Nous rejetons la doctrine erronée qui prétend qu’en dehors et a ¢oté de cette seule
Parole de Dieu, I’Eglise puisse et doive encore reconnaitre d’autres événements et
puissances, d’autres figures et vérités que la Révélation de Dieu comme source de sa
prédication.»

Il y a peu de textes du vingtiéme siécle qui aient été aussi souvent cités,
voire imités que la Déclaration Théologique de Barmen, et particuliérement
sa premiére thése. Celle-ci donne une réponse spécifique et précise a la ques-
tion des fondements de la foi chrétienne, de la théologie et de la prédication de
I’Eglise ainsi qu’a celle de I’existence humaine comprise au sens le plus large.
Répondant a un double défi, elle ne parle donc pas dans I’abstrait: d’un c6té
elle se prononce directement sur la situation de I’Eglise é vangélique allemande
apres la prise du pouvoir nazie dans I’Etat et dans ’Eglise; ici ce sont surtout
les «Deutsche Christen» qui sont visés. D’autre part la Déclaration Théolo-
gique de Barmen dénonce ce qu’elle considére comme une des graves fai-
blesses de la vie tant ecclésiale que publique: le fait d’accorder une confiance
beaucoup plus grande aux réalités de la vie qu’a la grace, ainsi que la volonté
de faire dériver Dieu de I'Histoire, de la Raison ou du Sentiment plutét que de
I’Ecriture. Comme le synode I’avait alors déclaré, cette premiére thése est une
vigoureuse protestation «contre ce phénomeéne qui a lentement préparé la
devastation de I’Eglise depuis plus de deux cents ans déja. Car il n’y a, pour
I’Eglise, qu’une trés mince différence a accepter, a coté de la Sainte Ecriture, les
exigences normatives d’événements historiques ou a accepter le Diktat de la
Raison, de la Culture, du sentiment esthétique, du Progrés ou encore d’autres
Grandeurs et Puissances.»

* Fin mai 1934 eut lieu & Barmen, prés de Wuppertal/Allemagne, le Synode de
I’Eglise confessante allemande alors en train de se constituer. Protestant contre I’enva-
hissement de I’Eglise par le nazisme, cette assemblée élabora, sous I'inspiration de
K. Barth, les six théses de la Déclaration Théologique dont nous célébrons cette année le
cinquantenaire.



86 KLAUSPETER BLASER

La premiére thése de Barmen est-elle toujours un point de repére en ce qui
concerne la question des sources de la prédication et de la théologie, a-t-elle
toujours son actualité?

N’est-ce pas simplement contre une hérésie de peu d’importance qu’elle a
lutté, rendant ses énoncés trés tributaires d’'une époque? Le rejet de toute
théologie «naturelle» comme source de I’étre et du discours de I’Eglise ne
repose-t-1l pas sur un diagnostic erroné et n’irait-il pas aujourd’hui beaucoup
trop de soi? Ce texte si célébre ne pourrait-il pas donner lieu a toutes sortes
d’abus «reactionnaires» (comme la survalorisation du théorique ou du dog-
matique liée a une dépréciation du monde)? Aurions-nous affaire a une
impasse, a un ghetto de la théologie?

En fait, il est temps de tester I’actualité de cette premiére thése. Sans vouloir
verser dans une sorte de positivisme ou de fondamentalisme vis-a-vis de ces
théses, il nous faut tout de méme demander si, tant au niveau régional qu’au
niveau mondial, nous ne sommes pas arrivés aujourd’hui exactement a ce que
la Déclaration de Barmen avait combattu si impérieusement, avec tout
I'intérét que nos théologies accordent, tant en Occident que dans le tiers-
monde, aux thémes de I'’expérience, de la nature ou du peuple. Peut-étre
serait-il trop simple de répondre que oui! Aussi essaierons-nous de montrer
que Barmen ne cautionne pas tout ce qu’on veut aujourd’hui nous faire croire
en théologie, mais que ce texte ne condamne pas non plus tout ce qui, a
premiére vue, semblerait opposé a sa lettre ou a ses intentions. Enfin, nous
voyons aussi qu’il faudrait dire aujourd’hui un certain nombre de choses que
Barmen, malheureusement, n’a pas dites, par exemple une critique des Etats
inhumains ou une référence a la croix de Jésus la mettant en rapport avec ceux
qui, aujourd’hui encore, sont «crucifiés».

Essayons de caractériser les fronts ou la théologie avait a lutter a cette
eépoque et ou elle est mise a ’épreuve aujourd’hui.

Les «Deutsche Christen» et leur théologie

Pour la religion politique du nationalsocialisme, la Nation est une valeur
absolue. Le service du peuple est un service divin et toute pensée internatio-
naliste, une activité hostile au peuple. A chaque fois le peuple (sous la forme de
I'idée nationale et raciale, «voélkische Idee») intervient comme la grandeur
décisive de la foi et du service. Cette idée nationaliste anima aussi différents
mouvements de Chrétiens Allemands (la «Kirchenbewegung Deutsche
Christen» en Thuringe, la « Glaubensbewegung Deutsche Christen» sous la
direction du pasteur J. Hossenfelder, le mouvement chrétien-allemand, avec a
sa téte plusieurs professeurs de théologie), pour lesquels il s’agissait, en gros,
d’établir une synthése entre I'idéologie nationaliste et le christianisme. Si les
uns défendaient I'idée d’une Eglise nationale chrétienne-allemande et
essayalent d’intégrer ces «nouveaux actes de Dieu» en I'année 1933 a leur



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 87

réflexion et a leur prédication, les autres voulaient absolument la constitution
d’une Eglise du Reich et une foi chrétienne confirmant 1'idéologie raciste,
moyen, pour le christianisme, de retrouver ceux qui avaient fui ’Eglise. Quoi
qu’il en soit, la chanson, partout, était la méme:

«En Hitler, pour le peuple allemand, les temps ont trouvé leur accomplissement.

Car, par Hitler, Christ, Dieu le Médiateur et le Sauveur, est devenu puissant parmi
nous. C’est pourquoi le nationalsocialisme est le christianisme positif en acte.»

ou bien:

«L’Etat est I'instrument de Dieu pour le maintien extérieur du peuple allemand,
et ’Eglise, I'instrument de Dieu pour le maintien intérieur du peuple allemand.»

ou bien:

«Le but de I’Eglise nationale allemande sera de faire voir au peuple allemand et a
I’Etat allemand actuel quelle est la mission la plus profonde des Allemands: Peuple
allemand, reconnais que tu es le peuple du Christ, i.e. sois pour les peuples le chemin
du retour au Pére Eternel.»

C’est ainsi que les « Deutsche Christen» de toute nuance voulaient prendre
part a la lutte de libération nationalsocialiste, défendre la race, la tradition
populaire et la nation comme des institutions confiées et données par Dieu,
combattre le marxisme, le pacifisme et I'internationalisme et faire abjurer les
Juifs.

Dans I’étude la plus récente de I'idéologie des « Deutsche Christen», H. J.
Sonne a observé que «deux motifs, I'un théologique et I'autre idéologique, se
mélangent dans ’idée chrétienne-allemande du peuple. Comme base idéolo-
gique, il y a la conviction que le peuple est I'ordre devant lequel toutes les
autres conditions de l’existence humaine communautaire et individuelle
s’effacent. Par ailleurs, dans un auto-témoignage, en dehors du Christ, on
attribue au peuple un statut de révélation divine».

Ce sont les « Deutsche Christen» qui, ayant gagné les fameuses élections
ecclésiastiques du 23 juillet 1933, s’emparérent du pouvoir dans la plupart des
Eglises régionales en Allemagne et allumérent le «Kirchenkampf» par les
différentes mesures qu’ils prirent alors.

En regard de la premiére thése de Barmen et de théologies modernes du
peuple, I’étude de la doctrine chrétienne-allemande souléve quelques ques-
tions:

— la question du statut que peut avoir I’histoire comme Révélation: si I'on
prenait alors le rapport a I’histoire pour la pierre de touche de I’enseigne-
ment théologique et de la prédication, et que la communauté divine se
réalisait dans des événements politiques — en sommes-nous arrives
aujourd’hui au méme point, méme si les formes sont différentes?

— la question de la prédestination d’un peuple: si les prédications avaient
alors parlé de I’¢lection du peuple allemand et de I'union de la commu-
nauté chrétienne avec celle du peuple allemand — nous arrive-t-il



88 KLAUSPETER BLASER

aujourd’hui de lire des choses semblables, méme si elles se rapportent a
d’autres peuples, a d’autres groupes raciaux ou a d’autres couches socio-
logiques?

— une question au sujet de la Bible: si, alors, on pouvait dire: «nous n’accep-
tons de la Bible que ce qui nous parle», tout en préchant le destin de la race
et les liens du sang a la place du sang du Christ — ne retrouvons-nous pas la
le comportement des ‘chrétiens moyens’ et les conclusions hativement
tirées d’expériences d’une certaine relativite culturelle?

— la question de la Révélation: si I'on a alors affirmé que la religion est
quelque chose qui part de ’homme, un mouvement psychique de la cons-
cience réflexive, par exemple, en pensant que Dieu apparait sous des
formes variées aux différents peuples et aux différentes races — est-ce que
cette opinion, aujourd’hui, ne gagne pas a nouveau du terrain, y compris
dans la réaction contre la tradition théologique occidentale coupable
d’avoir trop négligé la nature?

— une question au sujet du Christ: siI'idéal arien du héros a été transposé sur
le Christ et que le scandale de la croix a été effacé; si I’on a fait passer le
Christ pour la personnification historique de la puissance divine intra-
mondaine, si ’on a proclamé la consigne d’un Christ éternel dont I’action
peut étre pergue dans les événements de la nature ou de I’histoire — est-ce
que nous n’avons pas affaire ici a une chanson qui peut tout aussi bien
provenir d’autres sphéres culturelles et qui, sous le couvert de formula-
tions parfaitement orthodoxes, confondent Jésus-Christ avec toutes sortes
de phénomeénes naturels ou historiques?

— la question des «ordres de création»: si, alors, les formes de la vie com-
munautaire se sont vu attribuer une importance religieuse, la structure
anthropologique du «tu es parce que nous sommes» ¢tant déeterminante —
est-ce que nous ne retrouvons pas aujourd’hui des conceptions de la vie ou
de ’homme pour lesquelles le social et le religieux sont étroitement imbri-
qués, et qui ne peuvent pas non plus comprendre le message chrétien en
dehors des liens naturels, conceptions qui se retrouvent en lutte avec
I'individualisme occidental ?

Voila donc les problémes posés.

La théologie naturelle comme présupposé

Apres les destinataires directs de la premiére thése de Barmen, il nous faut
parler aussi de ’adversaire indirect.

La synthése que les chrétiens allemands recherchaient entre le christia-
nisme et le nationalsocialisme avait toute une tradition et n’était pas simple-
ment ’affaire d’un opportunisme grossier. Dans les mouvements chrétiens
allemands, la pensée théologique et politique allemande a certes porté des
fruits aberrants, mais le mot d’ordre d’une théologie de la conciliation existait



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 89

depuis le dix-septieme siecle: Révélation ef Raison, Foi ef Science, Evangile et
Nationalisme (K. Barth). Savoir si cette image est pertinente dans tous ses
détails n’est pas décisif dans notre contexte; de fait, pour 'assemblée de
Barmen, la cause cachée des erreurs et des errements se trouve dans la «théo-
logie du trait d’union». C’est pourquoi sa Déclaration s’en prend a la longue
tradition de compromis théologique ainsi qu’a sa manifestation la plus
récente. Elle lui conteste sa prétention a étre normative pour I’Eglise et pour le
gouvernement de I’Eglise. Ce n’est pas en tant que telle qu’elle a nié la pos-
sibilit¢ d’une théologie naturelle parce qu’il y aurait d’autres événements,
puissances, figures et vérités a coté de la Parole de Dieu; mais elle a déclaré
hérétique la volonté de faire de ces autres grandeurs une seconde source de
Révelation. Face a une foi vague et sans objet pour laquelle, soi-disant, tout ne
dépend que de la vie et de 'Tamour et dans laquelle toutes les oppositions sont
camouflées par un «aussi bien que ... de mémepy, il fallait que 'opposition a
cette tradition théologique et au systéme en résultant se pose clairement
comme principe de connaissance théologique, et ce, contre tout ce qui asser-
vissait I’Eglise évangélique allemande (Barth). Cette nouvelle proposition
théologique partait en guerre contre «le Christ comme Idée», «le Christ
et...», jusqu’au «le Christ et Hitler», et ainsi, en définitive, contre tout ce qui
affirmait la possibilité de connaitre Dieu en Jésus-Christ ef dans la Nature, la
Raison ou I’Histoire — un procédé qui faisait fureur dans le protestantisme et
le catholicisme, tant en Allemagne qu’a ’extérieur de I’Allemagne.

Karl Barth décrit la théologie naturelle comme «la doctrine d’un attache-
ment humain a Dieu qui existerait aussi sans la Révélation de Dieu en Jésus-
Christ». La vitalité de la théologie naturelle dépend, en fin de compte, de la
possibilité qu'a ’homme de connaitre Dieu. Mais la Révélation de Dieu n’est
justement pas ce que I'homme choisit comme objet de sa connaissance.
L’homme ne veut pas renoncer a la richesse que représente sa faculté de
connaissance et 1l prétendra alors que Dieu peut aussi étre connu autrement
que par lui-méme. D’autre part, la théologie naturelle sait aussi brillamment
s’arranger avec la théologie de la Révélation. En tant que théologie naturelle
chrétienne, la théologie naturelle s’est créé une sorte de position de monopole,
précisément comme théologie de la «conciliation» («Vermittlungstheo-
logie»). Barth caractérise trés justement cet arrangement, qui reconnait pour-
tant la priorité de la Révélation, d’embourgeoisement de ’Evangile. La vita-
lité de la théologie naturelle dépend donc de la vitalité méme de ’homme. Elle
est ainsi une tentative d’empécher la seigneurie unique du Christ, ne voulant
lui accorder la parole que parmi d’autres paroles. Du «aussi» sortira bientot
un «tout seul», c’est pourquoi les synthéses les mieux intentionnées doivent
étre qualifiées de naives au vu de leurs conséquences ecclésiales et politi-
ques!

La théologie naturelle, dans la Déclaration de Barmen, est visée essentiel-
lement dans des conséquences ecclésiologiques. Il s’agit ici du lien de I’Eglise



90 KLAUSPETER BLASER

et de I'Etat, et de I'adaptation de I'une a I'autre de ces grandeurs. Depuis le
piétisme, mais surtout depuis Kant, la séparation s’est imposée entre les
taches qui incombent a la communauté publique et une for personnelle,
intérieure.

L’Eglise en tant que communauté morale n’a pas le droit d’entrer en con-
currence avec le domaine public. Somme toute, cette séparation est ancrée
dans la doctrine des deux Régnes qui a conduit I'Eglise a cautionner I’Etat dans
sa forme nationaliste, impérialiste et antidémocratique. Inversément, le con-
cept d’Eglise nationale (Volkskirche) qu’a précisé Schleiermacher sert cette
relation de I'Etat et de I'Eglise: I'Eglise, par ses membres, donne son empreinte
a la société au moyen des familles, des diverses sociétés, des coopératives;
mais c’est I’Etat qui représente le peuple dans son entier. Cette combinaison a
aussi contribué a rendre I'Eglise allemande spécialement fragile devant le
nazisme.

Bien que la Déclaration de Barmen ait suscité la colére de théologiens
luthériens qui, au nom de la « Révélation originaire» et des «ordres de créa-
tion», protestérent contre le soi-disant «christomonisme» et «antino-
misme», la force de la Déclaration de Barmen réside justement dans son
christocentrisme, qui est a la fois un aiguillon et une consolation. L'idée de la
théologie naturelle qui est a sa base peut étre critiquée, mais elle ne manque
pas d’actualité: n’est-il pas vrai que, comme théologie de 'homme naturel ou
comme théologie bourgeoise, elle est toujours bien répandue dans nos Eglises ?
Cependant le rejet de la théologie naturelle entraine les questions sui-
vantes:

— que signifie I'affirmation de la seigneurie unique de Jésus-Christ pour la
situation concréte de I'Eglise dans le monde politique?

— jusqu’a quel point I’Eglise ou des groupes chrétiens peuvent-ils s’adapter
au contexte culturel et politique?

— est-ce que la prédication de Jésus-Christ peut utiliser tel ou tel instrument
politique ou prendre position en faveur de telle ou telle option sans par la
méme les prendre pour appuis ou en faire, directement ou indirectement,
des lieux de la Révélation?

— que signifient les affirmations positives et négatives de cette premiére
thése de Barmen en ce qui concerne les sciences humaines en théo-
logie?

(C’est pourquoi nous devons maintenant nous demander: ou et comment
rencontrons-nous aujourd’hui une problématique semblable a celle de
Barmen ? Puisque les contextes historiques et les «Sitz im Leben» ont changeé,
la référence a Barmen pourrait étre déplacée et peu pertinente. A titre d’hypo-
thése, elle peut néanmoins étre utile dans le dialogue avec certains courants du
monde théologique actuel, proche ou lointain.



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 91

Du Troisieme Reich au tiers-monde. Les théologies du peuple aujourd’hui

«La théologie se développe aussi, entre autre, a partir des expériences d’un
peuple et d’'une communaute de destin. Comme celles-ci sont trés diverses, il doit y
avoir aussi une diversité des théologies.»

Dans cette constatation du théologien africain John Pobee, il semble que ce
qui importait a Barmen soit devenu quelque chose de secondaire. Face a la
Bible et la Tradition, le Christ et la prédication, on pourrait avoir I'impression,
tout d'un coup, que I'on privilégie les expériences d’un peuple faites dans une
«communauté de destin», la compréhension africaine de la vie, ou des choses
aussi douloureuses que le colonialisme ou un combat de libération, par
exemple. Est-ce que, avec le recours aux expériences historiques d’un peuple
ou d’une couche de la population, nous avons de nouveau a faire a la thése
d’'une Révélation extérieure a la Parole de Dieu? La réponse n’est pas si
evidente que certains veulent le croire; dans ce domaine il est bien difficile de
désigner qui sont les hérétiques! Pour en juger, il faut avancer pas a pas dans
toute une démarche de différenciation pour laquelle nous devons rapporter ici
un minimum d’information au sujet des théologies du Tiers-Monde.

Le concept de «théologie du peuple» vient d’Amérique latine. Dans
d’autres contextes, on parle aussi souvent de «theology at the grass roots». La
«théologie du peuple» ne doit pas étre confondue avec la religion populaire ou
avec une forme populaire de la piété qui, a coté d’aspects positifs, comportent
aussi des aspects aliénants nécessitant une approche critique. A la différence
de la «civil religion » des pays occidentaux dont il faut bien les distinguer, dans
les théologies du peuple, il s’agit du peuple simple, pauvre et souffrant, porteur
de promesse et d’espérance. C’est ce peuple, dans une théologie pratiquée et
vécue, qui est la base sociale de la réflexion théologique sur la libération en
acqueérant aussi, par la propagation des communautés de base, une dimension
ecclésiologique. Dans ces théologies, le peuple trouve un «espace de résis-
tance, de lutte et d’espérance en face de la puissance oppressante. C’est ici que
les pauvres célébrent leur foi au Christ libérateur et découvrent la dimension
politique de 'amour» (conférence de I’Association (Eecuménique des Théo-
logiens du tiers-monde a Sdo Paulo, en 1980).

Des textes impressionnants de communautés de base latino-américaines
soulignent la longue histoire de la vocation d’Abraham jusqu’au rassemble-
ment du peuple de Dieu aujourd’hui: on peut alors s’identifier directement
avec Israél ou évoquer, a titre d’exemple, le souvenir de ses expériences.
Aujourd’hui, Dieu est la seule assurance, dans la communauté des fréres de la
méme foi et de la méme espérance. C’est sur ce fondement que tous forment
ensemble un peuple qui repose sur I'unité des sans-pouvoir, s’appuie sur la
Parole de Dieu et s’engage pour la libération. De 14, le regard se dirige vers
'avenir: le chemin commun du service et la naissance de I'Eglise au milieu du
peuple. G. Gutierrez considére «’irruption des pauvres» comme I'événement



92 KLAUSPETER BLASER

le plus important de I’histoire latino-américaine la plus récente. Ils sont a la
fois porteurs de la théologie du peuple e du mouvement populaire pour la
libération. Pour des raisons historiques et fondamentales, peuple chrétien et
organisation populaire sont pratiquement identiques: le nouveau peuple de
Dieu se retrouve un avec la masse de ceux qui sont devenus conscients de leur
situation et de leurs droits. «Seules les communautés nées parmi les hommes
croyants et opprimés sont capables d’apporter le Royaume de Dieu aux
masses. Les communautés de base chrétiennes sont les lieux privilégiés ou les
pauvres lisent la Bible et s’approprient son message dans leur langue, et ou
nous vivons des moments de rencontre fraternelle dans lesquels nous pouvons
voir Dieu comme notre Pére.»

En fait, nous ne trouvons pas aujourd’hui des théologies du peuple seule-
ment dans les communautés de base latino-américaines, mais aussi en Corée,
aux Philippines, en Inde, tout aussi bien qu’en Afrique. Alors qu’en Amérique
latine le peuple, comme donnée sociologique, est devenu le sujet de la théo-
logie, il est devenu en Asie aussi, I’objet de la recherche et de la réflexion
théologique. Quant a I’Afrique, on peut parler de théologie du peuple pour
autant que la sagesse populaire (et spécialement les proverbes) soit intégrée a
la compréhension du message chrétien, ou que la théologie pour le peuple de
Dieu soit développée sur 'arriere-fond de la religion traditionnelle. Dans la
variante de la «théologie noire», on reparle du « peuple noir» en tant que sujet
et qu'objet du salut de Dieu.

«La préoccupation de la théologie africaine consiste, dans les troubles et les
changements de notre temps, a traduire 'essentiel de la foi chrétienne dans
une forme de pensée authentiquement africaine, pour amorcer un véritable
dialogue entre elle et les cultures africaines», affirme John Pobee que nous
avons déja cité. Cette forme de pensée authentiquement africaine prend nais-
sance dans le cadre d’une ontologie profondément religieuse: la religion tra-
verse tout, de telle sorte que les institutions de la société et le comportement
humain sont inséparablement liés au monde des esprits et a la religion. La
naissance, la puberté, le mariage, la mort, le veuvage, la moisson, le réle du
chef — tout a une référence religieuse. Malgré une mobilité croissante, le signe
distinctif par excellence de I’anthropologie africaine reste les liens de sang:
non pas ‘cogito ergo sum’, mais ‘cognatus ergo sum’. Notons encore que la
tentative d’introduire ’Evangile dans le contexte africain au moyen des con-
ceptions morales et des représentations traditionnelles suppose une grande
similitude entre ces ¢éléments africains et la foi biblique. Ainsi il y a donc un
pont entre ces deux grandeurs, entre les «éléments africains» et «1’essentiel de
la fo1 chrétienne»: d’un cOté I'idée d’une Révélation naturelle, et I'idée, de
'autre coté, que la sagesse populaire (proverbes, mythes, chants, poésies, rites
et meeurs) peut véritablement traduire les énoncés bibliques. On pourrait
encore mentionner chez Pobee, la tentative de parler de Jésus comme «chef»
et comme «ancétre» surclassant tous les autres. Cette christologie royale ne



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 93

manque cependant pas de s’attirer les critiques d’autres théologiens africains
qui y voient une «theologia gloriae.»

Pour placer I’Afrique et le message chrétien dans une relation vivante de
I'un a l'autre et pour s’écarter des généralisations piétistes, tant I'idée d’une
continuité entre la Nature et la Grace que celles d’une Révélation progressive
etde 'universalité de Dieu sont nécessaires. Cependant on a aussi demandé si,
avec les théologies africaines du peuple, on n’a pas a faire a une «ethnothéo-
logie» plutdt qu’a une théologie de la libération, ethnothéologie qui serait
donc une sorte de paralléle aux essais chrétiens-allemands donnant une vision
romantis¢e du passé et dégénérant ainsi dans une sorte de «homeland theo-
logy». Cette critique est exercée avant tout par les théologiens noirs d’Afrique
du Sud (critique aussi a I’égard du théologien noir américain James Cone).
Parce que la théologie blanche de I’apartheid est justement une théologie du
peuple, la théologie noire n’a aucun droit de I’étre aussi, méme si, naturelle-
ment, elle se référe a I'injustice a laquelle les Noirs sont quotidiennnement
asservis. «La théologie noire est un appel passionné a la liberté, et, si elle
s’adresse aux Noirs, elle espére cependant que des Blancs écouteront et seront
sauves» (Beesak).

La théologie noire prend au sérieux ce que la théologie chrétienne a ignoré
jusqu’ici, a savoir la situation des Noirs. La concentration sur les pauvres et les
opprimés correspond tout simplement a I’Evangile, puisque le Dieu de la
Bible, trés ¢loigné du Dieu des Blancs, est un Dieu du droit et de la liberté,
exigeant un comportement humain.

En Asie, le climat est différent. « La source de notre théologie politique en
Asie est le peuple — les humiliés, les opprimés, les exploités. Et la force de
notre ¢thique politique résulte des larmes que des hommes ont versées sur leur
propre misére ou sur celle des autres», déclare Choan-Seng Song de Taiwan.
Ainsi, la libération est devenue un théme dominant en Asie, et ceci, dans un
contexte culturel déterminé par la pauvreté et un cadre fortement religieux. En
prenant a un pécheur les eaux ou il péche ou a un paysan la terre qu’il cultive,
on les dépouille tout autant sur le plan spirituel que physique (R. Fung). C’est
pourquoi la libération visera un but global: elle sera libération par rapport au
monde sacral, ordonné de fagon cyclique et conformément au clan, en faveur
d’une responsabilité vis-a-vis de ta terre et du changement de la société, en vue
du but final de I’histoire. En rapport a ’attitude spirituelle des Asiatiques, on
n’a pas le droit d’inféoder le «développement» a I'idéologie occidentale et
marxiste de la possession des biens, mais il faut au contraire prendre en
considération ’ascése traditionnelle du renoncement et de la pauvreté volon-
taire.

A coté de la théologie des paysans aux Philippines, ot de simples paysans,
pour la plupart dépourvus de terres, ménent ensemble des discussions poli-
tiques et théologiques sur I’Evangile, la théologie coréenne du Minjung a fait
sensation ces derniers temps. « Min» désigne traditionnellement les gens qui



94 KLAUSPETER BLASER

n’appartiennent ni a I’aristocratie, nia la bureaucratie féodale ; «jung», ce sont
les couches les plus basses de la société, le simple peuple. D’un point de vue
sociologique, économique et politique, les Minjung, ce sont donc les pauvres,
ceux qui n’ont pas de formation, qui ont été privés de leurs droits et qui, lors de
soulévements populaires ont déja eu I’occasion de faire parler d’eux. Au début
des années septante, les chrétiens coréens ont commence a participer active-
ment au combat contre la dictature, pour la démocratie. Certaines Eglises de
Corée du Sud ont rapidement été persécutées et sont devenues des Eglises
confessantes. La théologie du Minjung s’est développée au méme moment que
les luttes des étudiants, des intellectuels, des journalistes, des paysans et des
travailleurs en faveur du peuple. Des professeurs et des pasteurs, qui faisaient
partie des conducteurs spirituels du mouvement du Minjung et qui avaient été
arrétés, confessent aujourd’hui que leur temps de prison a contribué de fagon
essentielle a leurs réflexions. C’est la-bas qu’ils ont rencontré pour la premiére
fois le Minjung. La rencontre de criminels, de prostituées et de voleurs suscita
une compréhension nouvelle pour «Jésus au milieu d’une société douteuse»,
pour sa fréquentation des pécheurs, des putains, des péagers, des vagabonds,
des mendiants et des mercenaires, bref: sa fréquentation du «ochlos» qui est
si important dans ’Evangile de Marc.

Le professeur Ahn Byung Mu a analysé ce terme pour clarifier le rapport de
Jésus au Minjung: le «ochlos» inspire de la crainte a la classe dominante de
Jérusalem, mais il est ’objet d’un amour illimité de la part de Jésus. Sa langue
est celle des paraboles et des histoires. Jésus est avec le Minjung; il est lui-
méme Minjung. En outre, il y a beaucoup d’aspects qui sont importants pour
les théologiens et les poétes du Minjung, par exemple le fait que Dieu prenne
part a I’histoire et que le Minjung soit son partenaire dans I’alliance, ou bien
que la crucifixion soit le point culminant d’un processus dans lequel le Min-
jung devient maitre de son propre destin. Les danses des masques, les récits et
la musique populaire nous transmettent la vraie voix du Minjung. Ce faisant
on découvre le HAN, produit par la souffrance: un état abattu, la résignation,
I'impuissance, une situation sans issue. Au désir de revanche répond le DAN:
dépassement de soi-méme et rupture avec la spirale de la violence, la révo-
lution de 'amour qui a pour but la réconciliation. A c6té de I’ancienne tra-
dition coréenne, on aura peut-étre aussi senti 'influence de Dom Helder
Camara et Ernesto Cardenal. Quoi qu’il en soit, la théologie du peuple, en
Core¢e, n’est pas un produit académique. Elle nait d’une souffrance concréte,
en prison. On rencontre Dieu dans la souffrance, ce qui motive une théologie
de 'action plutot qu’une théologie de la Parole. A la différence de I’idéologie
nationaliste des années trente, ce n’est qu’a la croix que, pour la théologie
populaire coréenne, il y a une identité possible avec Dieu.

En ce qui concerne d’éventuels paralléles a I'idéologie chrétienne-alle-
mande, le butin pourrait étre plus riche auprés des théologiens asiatiques en
général, et indiens en particulier!



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 05

La-bas, a partir du Christ universel, du « Christ cosmique», on y développe
des enseignements qui s’approchent vraiment beaucoup d’une «théologie du
trait d’union». La Bible toute seule ne pourrait pas résoudre le probléeme
indien du salut (R. Pannikar); le Christ serait quelque chose comme le prin-
cipe cosmique du Brahman; I'histoire d’Israél serait une sorte de symbole et
d’exemple de la maniére dont Dieu agit au milieu d’autres nations (Song).
Voila qui est trés important en vue d’une prise de distance par rapport a la
théologie occidentale, et permet aux Eglises asiatiques de prendre part a la
construction de leurs nations. A tort ou a raison, notre passé ne les préoccupe
pas (Barmen, par exemple, et ses interdictions!) qui apparait ainsi dans une
nouvelle lumicre, fortement relativisé. Mais a-t-on réfléchi aux conséquences
politiques et théologiques possibles?

Les théologies du peuple et la question des sources de la Révélation

Essayons de tirer un bilan. Du point de vue purement formel, il y a un
certain nombre de correspondances entre la théologie du peuple du troisieme
Reich et celles du tiers-monde: le peuple en Afrique, en Corée, aux Philip-
pines, a Taiwan ou au Brésil, en chemin vers Dieu, est considéré comme le
sujet de la théologie et comme porteur de la promesse; ses lieux de vie sont le
contexte décisif dans lequel il s’agit de comprendre I'action de Dieu dans
I’histoire, le présent et le futur; toute I’Eglise est considérée en tant que partie
d’un peuple, au service des traditions et des structures sociales de ce peuple;
parfois il y a méme une identification entre le peuple et le peuple de Dieu!
Cependant il ne s’agit pas du méme phénomeéne. De toute évidence il ne faut
pas confondre ce qui est «nationaliste» avec ce qui reléve du «peuple». Dans
les théologies du peuple, il ne s’agit pas plus d’une mythologie de I’histoire que
de la glorification d’un passé ou d’un présent, mais bien d’une sociologie liée a
une classe et de la réalisation d’un principe humain et égalitaire (en Afrique
avec une nuance conservatrice). Par contre, avec les chrétiens allemands,
comme en général avec les nazis, ce n’est pas du tout les pauvres, les sans-
pouvoir et les exploités qui se trouvaient au centre; tout au contraire, I'idéo-
logie se dirigeait contre les pauvres et les malades qui portent préjudice au
corps de la nation et que, pour cette raison, il faut éliminer. La théologie des
chrétiens allemands n’était pas non plus une théologie faite a la base et avec la
base puisqu’il en allait pour elle du Fiihrer et de son autorité ainsi que de
'adaptation de I’Eglise au systéme d’une société déja organisée de fond en
comble. Dans les théologies du peuple, ce n’est pas une grandeur collective qui
est au centre, mais les hommes en tant que sujets agissants de I’histoire.

Le débat devient plus explosifavec la question du rapport qu’il y a entre le
peuple et le peuple de Dieu. N’avons-nous pas observé une identification un
peu trop rapide (qu’elle soit directe ou indirecte, parfois consciente ou incons-
ciente n’y change rien) entre le peuple et le peuple de Dieu, les pauvres et ceux



96 KLAUSPETER BLASER

qui sont sauveés, les opprimés et le Crucifié¢ ? Dans la théologie du Minjung et
dans les communautés de base, les textes bibliques de la servitude et de
I’exode, de I'exil et du retour ont une signification exemplaire pour ce qui
arrive aujourd’hui au peuple des pauvres. Les événements du salut sont
répétés de telle sorte que la distance historique et qualitative entre le peuple de
Dieu et le peuple des croyants disparait rapidement derriére I’intérét, d’ail-
leurs justifié, que I'on a a cette identification. Que Dieu révéle sa volonté, en
Corée, dans et par le Minjung, et spécialement dans son histoire et sa culture
(Younghak Hyun) n’en est qu’un exemple. Les pauvres sont-ils au centre de
’Evangile tout simplement parce qu’ils sont pauvres ou seulement parce que
Jésus fait d’eux I'objet de la promesse ? Que I’Evangile signifie pour eux une
bonne nouvelle et pour d’autres un jugement ne repose pas sur leur propre
misére, mais sur la parole de Jésus. La misére peut ouvrir ’homme a Dieu,
mais elle peut tout aussi bien 'enfermer, comme les riches. Il n’est nullement
dit que le peuple des pauvres pose les vraies questions et a les vraies réponses,
alors que les questions des riches se seraient avérées illusoires. S’il est juste que
les pauvres soient le theme théologique numéro 1, cela ne leur donne cepen-
dant pas le droit d’élever leur situation au rang de révélation théologique. Le
peuple ne peut jamais étre eo ipso le peuple de Dieu, au contraire, il ne peut le
devenir que dans la Parole, dans la foi, 'amour et I’espérance. Ici, il faut
dresser un écriteau d’avertissement a partir de la premiére thése de Barmen,
mais il ne faut pas oublier non plus qu’au nom de la pureté de la Parole de
Dieu, des expériences douloureuses de notre monde contemporain pourraient
étre ignorées.

I1 y a ensuite le reproche que I’on fait aux théologies du tiers-monde d’étre
des théologies « politiques» tout comme la théologie des Chrétiens Allemands
I’était, dans tout son style, son pathos et son contenu, mais cette fois-ci avec
une affinité pour le marxisme. La controverse, aujourd’hui comme autrefois,
est de savoir si la théologie politique de quelque sorte qu’elle soit ne mélange
pas de fagon inadmissible le salut, ’histoire du salut ou le Royaume de Dieu
avec I’histoire politique du monde. Y a-t-il, entre la théologie qui souligne la
souveraineté de la Parole et celle qui identifie la réalit¢é de 'homme avec
I’histoire de Dieu, une troisiéme voie qui soit autre chose qu’une simple
construction de la pensée ? Les théologies du peuple sont, pour la plupart, trés
conscientes de ce probleme. La question est justement discutée entre les
Latino-Américains (Leonardo Boff — J. Miguez-Bonino) alors que la théo-
logie noire (A. Beesak) est trés attentive a ce qui pourrait étre de possibles
impasses ... sans pour autant que I’idée clef de 'unité de I’histoire doive étre
abandonnée. Dans le Minjung, par exemple, I’histoire du salut et I’histoire du
monde se rencontrent. Ainsi on pourrait craindre que, dans certaines théolo-
gies du peuple et de sa libération, I’histoire puisse devenir une sorte de source
de la Révélation. H. H. Wolf a mis, déja dans les années soixante, cette
tendance en relation avec la doctrine des Deutsche Christen, en s’appuyant sur



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 97

la these du théologien et sociologue indien M. M. Thomas suivant laquelle
Dieu agit en général dans I’histoire universelle et concrétement dans les
changements révolutionnaires. Heureusement, les théologiens du tiers-
monde ne se laissent pas imposer les questions dogmatiques de I’histoire
européenne qui n’est pas la leur. D’un autre c6té, I'idée, tout a fait juste, d’une
nécessaire participation a I’histoire ainsi qu’une certaine distance prise a
I’égard de notre dualisme européen si fatal, n’ont pas conduit a une intelli-
gence beaucoup plus profonde de cette ancienne problématique. Saura-t-on
eviter les arguments a bon marché? Celui qui veut concilier la libération et le
salut I'un avec I'autre doit distinguer entre ce qu’il nous est possible et néces-
saire de réaliser, et le fondement, transcendant, de toute libération. Sans quoi
la Justification sera transformée en Sanctification, et la distance, toujours
présente entre le projet de libération de I’Evangile et les essais contemporains
de le suivre, disparaitra. «Rien, dans tout le christianisme, n’est plus néces-
saire, dit Ernst Kdsemann, que de séparer clairement I'idéologie de I'Evangile,
que ce soit I'idéologie de la bourgeoisie ou celle des révolutionnaires.»
Enfin, il nous faut poser des questions dans une autre direction: la théo-
logie du peuple en Afrique ne ressemble-t-elle pas, de fagon menagante, a la
ligne de I" « Ankniipfungspunkt» et de la théologie naturelle, quand I’Eglise
doit reconnaitre, a c6té et en dehors de la Parole de Dieu, le monde des
représentations africaines de la vie comme source de sa prédication et quand
elle doit se mouvoir a 'intérieur de 'ontologie religicuse des peuples noirs,
allant peut-étre jusqu’a respecter les ancétres et la forme communautaire de
toute vie? Nous atteignons ainsi le point névralgique de ce débat fascinant sur
le contexte et sa signification pour la théologie. 1l se peut trés bien que, pour
beaucoup de raisons, il soit juste de prétendre que la théologie (et Barmen
aussi) est toujours marquée par la contextualité (culturelle, géographique,
personnelle et idéologique) et que ce n’est qu’en tant que telle qu’elle a droit de
cité dans I’Eglise universelle contemporaine. C’est avec de bonnes raisons que
Pon peut se décider pour cette affirmation de méthode aux si vastes consé-
quences et prendre ainsi position contre la premiére theése de Barmen. Mais
peut-on le faire a la légere, en face de «’abomination et des désolations» que
la théologie de I’Ankniipfungspunkt a entrainées historiquement? Cette
objection peut ne pas porter sur les théologies de la praxis dont nous avons
parlé parmi les théologies du peuple. Mais si cela se vérifiait que, chez elles, au
lieu d’une théologie naturelle, il faille parler d’une «praxis naturelle», d’une
praxis qui reprendrait le réle de la raison comme preambula fidei, et ou la
réflexion sur la foi ne fait figure que de deuxiéme étape? La praxis peut
présenter une épaisseur telle qu’elle n’ait en somme plus besoin d’un
deuxiéme pas qui lui succéderait et qui n’aurait tout au plus qu’une fonction de
confirmation, de justification. C’est ici qu’il faut demander s’il existe vrai-
ment une praxis dont I’évidence s’éclaire elle-méme, praxis autosuffisante et
qui s’impose comme vérité. Cette praxis pourrait-elle vraiment étre source de



98 KLAUSPETER BLASER

la Révélation et de la prédication? Que I’on ne s’y trompe pas: la praxis du
peuple ne posséde jamais une telle innocence virginale au point de s’en sortir
sans présupposeés théoriques ni options. D’un point de vue théologique, elle
suit ’action créatrice de Dieu comme action créatrice de I’homme, et, méme
comme principe de connaissance (ratio cognoscendi) elle est dépendante de la
Révelation. Par 1a nous ne sous-entendons nullement que les théologies du
peuple se seraient éloignées de la Parole que la premiére thése de Barmen a
défendue avec une telle véhémence. Que Dieu ait pris parti pour «le peuple»
et que son salut veuille se réaliser au milieu de I’histoire, sans pour autant s’y
¢puiser, les théologies du peuple le doivent elles aussi a cette Parole unique
dont elles ont fait I'expérience dans des contextes difféerents et dans des
situations transformées qui devaient conduire & une action politique et
ramener de celle-ci a la Parole de Jésus-Christ.

Nous nous trouvons donc devant un phénoméne paradoxal: si, dans les
années du nationalsocialisme, ¢’était la premiére thése de Barmen qui avait
apporté au peuple une libération et qui, en tout cas sous une forme théolo-
gique, devait représenter un non-conformisme et une protestation, ce sont
aujourd’hui les «théologies du peuple» qui incarnent la protestation et la
libération potentielle vis-a-vis des puissances et des situations politiques de
domination. Elles sauvegardent I'office de veilleur en face de I’Etat et ne se
comportent donc justement pas comme la théologie nationaliste et raciste des
Deutsche Christen. Sont-ce donc les théologies du peuple et non celles de la
Parole qui maintiennent la tradition de Barmen? En fait, le déplacement de
I'optique, des situations et de ’argumentation est frappant si ’'on pense par
exemple a la théologie boers de ’apartheid en Afrique du Sud, avec son pathos
et ses airs si calvinistes et bibliques, et qui, pourtant, ne fait pas peu penser a la
théologie du peuple du mouvement chrétien allemand. Des observations
superficielles rangeront au contraire la théologie noire aux environs imme-
diats de cette idéologie nationaliste, alors que c’est justement elle qui annonce,
vit et souffre avec le Christ, moqué, exécuté et ressuscité. Ainsi, la Confession
de Barmen est citée toujours et a nouveau aussi par ceux qui, ecclésialement,
théologiquement et politiquement, font front contre la théologie du peuple
blanc ou qui, comme en Corée, sont persécutés.

C’est pourquoi il n’est pas certain non plus que les cercles évangéliques, qui
se réclament volontiers de la Parole de Dieu inspirée et infaillible comme
seule source de la Révélation, parlent vraiment dans la tradition de Barmen.
La premiere thése demeure un signal entre les fronts de son époque ou
d’aujourd’hui. Aujourd’hui aussi, elle ne dit rien de plus ni rien de moins que
le caractére incontournable de Jésus-Christ et pour I’Eglise et pour la théo-
logie.



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 99

Une question en suspens: la théologie naturelle

Comme nous I'avons vu, la premiére thése de Barmen s’est prononcée
contre la domination vieille de plusieurs siécles de la théologie naturelle (ou
théologie de la conciliation) dans I’Eglise. I nous faut aussi jeter un coup d’ceil
rapide dans cette direction en ce qui concerne la situation actuelle de la
théologie. Que les développements de Barth soient justes ou non, il est de toute
fagon intéressant que, 1a ou une théologie naturelle est représentée d’une
maniere ou d’une autre, on ait souvent (pas toujours!) les plus grandes diffi-
cultes avec les questions aujourd’hui décisives pour la foi comme celles de
I’Afrique du Sud ou des armes atomiques. Dans ces cas, la théologie naturelle
signifie foi et argent, paix et politique de la sécurité par ’armement, Dieu et
anticommunisme, salut ef équilibre des forces, ou I’on peut biffer ce «et» dans
de nombreux cas et renvoyer la Parole a I’arsenal des opinions privées. Cela
doit suffire sur ce sujet. On ne parle pas non plus des tentatives faites par
E. Jiingel et Chr. Link de reprendre, a partir de I’enseignement de Barth sur les
paraboles du Royaume et les lumiéres de la création (cf. Dogmatique § 69), les
intentions légitimes de la théologie naturelle et de les lier a la reconnaissance
de la Révélation.

Par contre, il me semble nécessaire de faire quelques remarques critiques
au sujet du slogan, si prisé aujourd’hui, de «I’expérience». L’¢lément rationnel
chargeant par trop le cérébral est aujourd’hui trés largement méprisé et ’on
exige une activité bien équilibrée de toutes les parties du corps. Avant tout,
c’est 'expérience de soi que I’on fait par soi-méme qui ouvre le chemin vers la
verité, et la vérité est celle de ’homme en tant qu'individu. Chacun est appelé
a se mettre a la recherche de sa propre vérité et ainsi a se retrouver soi-méme.
Cette quéte de soi par soi, peut-étre par le moyen de la méditation et de la
mystique, contient la promesse de surmonter les phénomeénes d’aliénation et
par 1a aussi la promesse du bonheur que les religions avaient prévu pour
'au-dela et que les théories de la libération rapportent au monde d’ici-bas. Le
thérapeute reprend par la méme occasion le role du médiateur religieux;
comme dans I’événement de la justification, une substitution et une contre-
substitution ont lieu, la naissance naturelle étant surclassée par une deuxiéme
naissance (peut-étre au moyen d’un cri primal). La prédication s’accroche a
’homme, & ses expériences et a ses sentiments, pour lesquels, sans autre, la
Bible peut toujours présenter un exemple approprié. Ce dont on ne peut faire
Pexpérience ne peut pas étre vrai; cela ne peut rien avoir a faire non plus avec
le vrai Dieu. Sans aucun doute, la psychologie est devenue une sorte de
religion ou d’Ersatz de religion, munie aussi, par ailleurs, de tous les phéno-
menes de charlatanisme qui caractérisent la religion. Les raisons en sont des
plus compréhensibles si I'on pense au développement de nos sociétés.

A cela correspond le fait que la réalité de 'homme et de son monde, tels
qu’ils sont accessibles aux sciences de ’expérience, en particulier la psycho-



100 KLAUSPETER BLASER

logie et la sociologie, la politologie et la pédagogie, soient devenus les para-
métres de toute déclaration théologique.

Mises au défi par le biais de ce que I’on appelle les sciences humaines, la
théologie et ’Eglise éprouvent le violent besoin d’une démarche plus empi-
rique, d’'un meilleur ancrage, plus solide, dans la réalit¢é du monde et de
I’homme. La théologie comme reconnaissance de la Révélation et prédication
de la seule Parole de Dieu peut encore, plus ou moins, étre tolérée comme
condition préalable nécessaire a ’action chrétienne, mais, dans la plupart des
cas, elle est bien plutdt raillée comme une perte de temps inutile et une activité
encore pré-scientifique. On reste dépendant de I'utilitarisme tant que la foi
chrétienne doit se montrer utile et capable d’action pour trouver sa légitima-
tion. L’exigence d’un lien plus fort a la réalité peut naturellement servir des
intéréts trés différents, en permettant tout aussi bien une adaptation aux
situations qu’une critique plus ou moins forte des situations données. Le débat
au sujet de la place des sciences humaines en théologie s’est toujours joué sur
ce point. Il en va toujours d’une libération: que ce soit face a des conceptions
surannées de I’existence croyante dans le monde, ou face a une conscience
naive vis-a-vis des structures, des mécanismes ou des facteurs du pouvoir,
chaque fois il s’agit d’une libération en vue d’une existence chrétienne renou-
velée et plus pertinente.

Il va naturellement sans dire que, a coté de la psychologie, la sociologie et
avant tout I’économie ont a fournir un travail d’information trés longtemps
meprise et négligé dans I’Eglise et la théologie. Mais peut-on les cautionner a
un tel point qu'on les considérerait non seulement comme utiles, d’une
maniere ou d’une autre, a la connaissance de la Révélation chrétienne, mais
qu’elles en viendraient méme a en déterminer la logique et le sens ? Est-ce que
la connaissance scientifique ne se comporte alors pas comme si elle découlait
d’une Révélation jusqu’a en devenir une source de la prédication? Lorsque
I'on traite la question du rdle des sciences expérimentales a I'intérieur méme
de la recherche d’une connaissance théologique, est-ce que I’on ne voit pas
paraitre a nouveau sur la table le vieux probléme de la théologie naturelle,
d’autant plus que les sciences expérimentales ne nous confrontent pas seule-
ment a des données neutres, mais a la raison critique et a des jugements de
portée générale? Méme ce qui reléve de I'expérience repose en définitive
toujours sur des modéles.

Dans la théologie protestante la plus récente, il y a passablement d’exem-
ples qui suscitent ce genre de questions, malgré Barmen, ou peut-étre méme a
cause de Barmen. En effet, suivant ce synode, le néoprotestantisme, I’Aufkla-
rung et ’émancipation n’ont aucun droit ni aucun avenir dans I'Eglise de
'unique Parole. C’est de I'avis de E. Bethge, précisément ce qui rend leur
attrait si grand et qui augmente sans doute le désir de réintégrer les sciences
humaines a la théologie, allant peut-étre jusqu’a les considérer tot ou tard
comme une seconde source de la Révélation.



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 101

On peut tres bien remarquer dans les livres de Hans Kiing « Etre chrétien»
et «Dieu existe-t-il» les avantages indéniables qu’apporte I'intégration de la
philosophie et d’autres sciences de 'homme comme critéres indirects de
vérification. La crédibilité du discours sur Dieu est fondée lorsque celui-ci est
recouvert par I’expérience concreéte de la réalité de ’homme et du monde, qu’il
lui est reli¢ et qu’il est médiatisé par elle. Mais apparait en méme temps le
danger de voir le Tout Autre de la Révélation perdre sa pointe critique pen-
dant que cette entreprise d’une «nouvelle adaptation» aboutirait a un Dieu
pour les intellectuels et leur question du sens, et non plus tellement 4 un Dieu
pour les pauvres et leur soif de justice.

Nous ne pouvons cependant pas poursuivre maintenant chacune de ces
tendances pour elle-méme. Si, d’une part, la théologie ne peut renoncer aux
sciences non-théologiques en général et a celles de la religion en particulier
(que 'on pense par exemple a la critique de la religion ou aux conséquences
pratiques des énoncés théologiques), et que, d’autre part, la théologie ne peut
pas non plus prétendre se fonder sur elles, il en résulte une situation vraiment
inconfortable. .. il faudra pratiquer la théologie comme un essai de «rendre
compte de 'espérance qui est en vous» (1 Pierre 3,15). C’est ainsi que la
théologie a sa propre légitimité répondant a ses propres lois qui ne peuvent
¢tre échangées contre d’autres méthodes. La théologie n’a pas le droit de
confondre la Parole de Dieu en Jésus-Christ avec d’autres paroles. Message sui
generis, I’Evangile ne se laisse pas réduire a d’autres paroles, pas plus qu’il ne
se laisse confondre avec elles ou déduire d’elles. L’Evangile dont la théologie
rend compte ne nous confirme pas dans nos opinions préétablies, mais il les
critique. Cela empéche les synthéses ou les harmonisations trop rapides avec
d’autres sciences, au nom d’une compréhension moderne du monde. La vérité
de la Révélation de Jésus-Christ ne dépend pas plus de ces sciences qu’elle ne
dépend d’ailleurs de la théologie elle-méme.

«Rendre compte» signifie cependant que la théologie répond a son propre
logos par un discours logique, cohérent et clair. C’est pourquoi elle est une
science humaine et non pas divine et dépend en tant que telle de 'aide d’autres
sciences pour pouvoir considérer son objet propre d’un regard neuf. Et elle est
suspecte, justement parce qu’elle veut rendre justice a ces deux choses. Cela
suscite I'hostilité aussi bien du rationalisme critique qui la tient pour une
pseudo-science que d’un piétisme ou d’un fondamentalisme a-critiques
(«Jésus n’est jamais allé a I'Université»). La théologie affirme que la Révé-
lation se trouve ailleurs que dans la raison critique, mais cette derniére lui est
indispensable pour son travail de compréhension. La théologie n’a ni la pos-
sibilité ni le droit de sortir de ce cercle; c’est ce qui explique sa relative solitude
dans la maison des sciences.

En tant que «théanthropologie» (Barth), la théologie ne peut pas se dis-
penser de la description scientifique du monde et de I'expérience de ’homme.
Il'y aici un dialogue, mais aussi, dans le meilleur sens, un effort apologétique.



102 KLAUSPETER BLASER

Les expériences individuelles et sociales sont importantes pour I’effort de
connaissance théologique. Une saisie scientifique de la réalité pergue et vécue
peut aider a reconquérir I’espoir et la liberté pour les hommes, ainsi qu’a briser
les chaines qui tiennent ’Evangile prisonnier. L’expérience, comme moment
d’une vérité intersubjective, doit étre distingué¢e de I'irrationalisme. Mais
privilégier le contraire de la raison, se contenter d’une pensée paresseuse ou se
complaire dans I'irrationnel serait vraiment la derniére des choses permises a
la théologie. Quoi qu’il en soit, son objet conserve sa propre indépendance
méme en face des lois de la pensée humaine.

Qu’y aurait-il donc a apprendre aujourd’hui de la premiére thése de
Barmen?

1. En aucun cas nous ne savons a priori ou Dieu est présent, que ce soit dans
les conflits contemporains qui agitent le monde ou dans les expériences de
libération d’un peuple. On ne peut pas non plus déduire Dieu a partir des
expériences humaines, car on peut tout aussi bien faire de «mauvaises
expériences avec I’expérience» (Sauter). Dieu reste celui qui, inconnu de
nous depuis toujours, vient a notre rencontre dans la figure étrange du
Crucifié. Il n’y a pas de connaissance ou d’expérience immeédiate de sa
présence, mais celles-ci n’existent jamais que dans le détour par ce témoi-
gnage toujours attaquable et indémontrable qu’est celui de I’Ecriture, ainsi
que dans la confession vécue. Sans doute est-il bien plus difficile et astrei-
gnant de s’interroger ainsi a son sujet et de vouloir se mettre a son écoute de
cette maniere plutdt que de se contenter d’interpréter une théorie ou une
expérience a ’aide de quelques citations bibliques.

2. Et pourtant, le besoin d’une connaissance directe et d’une expérience ori-
ginaire de Dieu conduit a de nouveaux fronts de nature éthique, politique et
sociale. Il est trop facile de se contenter de considérations générales sur la
conduite des hommes par Dieu ou au sujet de ses intentions vis-a-vis du
monde. De nouvelles expériences suscitent de nouvelles connaissances.
Dieu veut un Shalom global pour sa Création et une Réconciliation qui
corresponde a sa Grace sans prix. C’est pourquoi la prédication de I'unique
Parole de Dieu ne peut pas reléguer les efforts incessants en vue de la
libération, de la justice et de la paix au rang de simples viennent-ensuite;
une opinion qui s’est d’ailleurs impérieusement imposée a partir des expé-
riences de la mission chrétienne dans le passé et dans le présent. Parler en
toute responsabilité de la présence concréte de Dieu dans le monde parait
donc étre le grand commandement de I’heure. Il en va de méme pour la
nouvelle Création et son lien a notre histoire ainsi que pour ce que nous
confessons étre la véritable humanité de ’homme.



LA PREMIERE THESE DU SYNODE DE BARMEN 103

3. De toute fagon, la prédication de la seule parole de Dieu conduit a une
nouvelle prise au sérieux de I’histoire actuelle et de I’histoire a venir du
Royaume de Dieu. «Freéres, dans votre espérance d’un nouveau ciel et
d’une nouvelle terre, restez fidéles a la terre!» dit un document cecumeé-
nique. Cela n’est possible que parce que I’espérance conduit par dessus les
antagonismes et les contradictions de la terre.

En référence positive et «négative» a la premiére thése de la Déclaration de
Barmen, nous aimerions redire a I’Eglise et a la théologie leur mot d’ordre:
Retour aux sources — En route vers I’espérance!

BIBLIOGRAPHIE

Textes relatifs a Barmen en frangais dans B. REYMOND, Une Eglise a Croix gammeée,
Lausanne 1980, p. 261-296.

E. WoLF, Barmen, Kirche zwischen Versuchung und Gnade, Miinchen 1957, 19702

G. VAN NORDEN, Der deutsche Protestantismus im Jahr der nationalsozialistischen
Machtergreifung, Giitersloh 1979.

H. J. SoNNE, Die politische Theologie der Deutschen Christen, Gottingen 1982.

K. BARTH, Dogmatique § 26 (la cognoscibilité de Dieu), vol. 6, Genéve 1956.

W. FURrsT (Hrsg), Dialektische Theologie in Scheidung und Bewahrung, Miinchen
1966.

J. PoBEE, Toward an African Theology, Nashville 1979.

A. BOEgsAk, Farewell to Innocence, Kampen 1976.

Libération ou adaptation? La théologie africaine s’interroge, Paris 1979.

Chrétiens d’Afrique du Sud face a I’Apartheid, étude historique et principaux textes de la
théologie noire sud-africaine, Paris 1978. ‘

Jost Ramos REGIDOR, Gest e il risveglio degli oppressi, Milano 1981.

Lumiére et vie (159/1982); Etudes théologiques et religieuses (1/1983); Foi et vie
(4/1981).

CHOAN SENG SONG, Les larmes de Madame Meng, Lausanne 1983.

S. LEE, «La théologie du Minjung», Journal des Missions évangéliques 157 1982/3,
p. 134-139.

KM YoNG Bock (éd.), Minjung Theology. People as subjects of history, Singapore
1981.

E. KASEMANN, Kirchliche Konflikte, Gottingen 1982.

E. BETHGE, « Das Barmer Bekenntnis in der dritten Generation», Evang. Kommentare
1974, 405-408.

K. BLASER, La Mission: dialogues et défis, Lausanne/Genéve 1983,



	La première thèse du synode de Barmen dans le contexte théologique actuel

