Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1984)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE 61

BIBLIOGRAPHIE

ANGELE KREMER-MARIETTI, La morale. («Que sais-je ?», n° 2003), Paris,
P.U.F., 1982, 128 p.

Qu’est-ce que «la» morale? Sous le flot des critiques sociologiques, anthropologi-
ques, psychologiques, etc., comment peut-on encore parler de la morale au singulier?
Telle est au fond la question qui traverse ce petit livre dense et difficile. De fagon trés
kantienne, ’auteur se concentre sur le phénomeéne de la loi qu’elle définit ainsi: « La
Loi, en tant qu’il s’agit d’un sujet qui s’y fonde, est toujours la méme : mais précisé-
ment en tant que c’est une simple « forme» de loi, une forme vide ou pleine, en tout
cas toujours une forme de contrainte sans laquelle le sujet ne peut étre reconnu se
reconnaitre lui-méme (...)» (p. 19). Cette structure formelle s'impose au nom de
I’Autre, métaphore de la jouissance interdite, grice a quoi, 4 qui, I'homme accéde au
statut de sujet désirant. — Structure du sujet moral, la Loi se déploie aussi en projets
de liberté dans I'’ceuvre du Droit, d’ou la question de la responsabilité du sujet, et cor-
rélativement, celle du rapport au pouvoir et a son signe : le chatiment. Finalement, la
morale ne se confine pas a un champ, étant un champ hors de tous les champs, mais
les présupposant tous. « A l'origine — pour reprendre une formule mythique ou
meétaphysique — il y a de Iineffable (aréton, en grec), qu'on le veuille ou non, et
méme si on ne le souhaite pas. Il semble bien que le caractére sacré de la Loi ou du
devoir provienne, méme dans nos sociétés les plus modernes, d’une conception plus
ancienne et plus spécifique, qui est celle du numineux » (p. 122). Cet hommage final a
R. Otto dans un ouvrage de morale est significatif de la recherche éthique contempo-
raine, de son effort pour dégager la spécificité de la morale en la contredistinguant
des sciences humaines, de la métaphysique, voire de la théologie. Retour a Kant.

Eric FucHs

René Girard et le probléme du mal. Textes rassemblés par Michel Deguy et
Jean-Pierre Dupuy, Paris, Grasset, 1982. 335 p.

Un livre trés intéressant qui témoigne de la fécondité de I'hypothése girardienne,
et aussi de ses limites. Les dix textes ici rassemblés sont en effet tout autre chose qu’un
faisceau de louanges adressées au «génial inventeur» de I'hypothése du désir mi-
meétique! La discussion s’y fait de plus en plus serrée, aussi bien sur le plan épistémolo-
gique — en particulier contre le recours chez Girard a4 une transcendance de la
Révélation, c’est le sens de la contribution d’Eric Gans, «Le logos de R. G.» — que sur
celui de I'ethnologie, autour de la thématique du sacrifice. — L’ouvrage s’ouvre sur
une « Introduction a la lecture de . G.» par Christine Orsini, remarquable présenta-
tion du parcours critique de Girard. En quelque cinquante pages, I'auteur décrit I’ori-
ginalité de la recherche de G., depuis Mensonge romantique et vérité romanesque de
1961 jusqu’a Le bouc émissaire de 1982. — Autre article remarquable, celui de Lucien
Scubla, intitulé « Contribution a la théorie du sacrifice». Une démonstration, 8 mon
avis convaincante, du caractére incomplet de I'anthropologie de Girard et une pro-
position de ce qu’il faudrait lui ajouter pour qu’elle devienne généralisable. L. Scubla
propose d’introduire dans I'hypothése de Girard sur I'origine sacrificielle de la reli-
gion, 1'autre hypothése suivante: « Les hommes se sont attribue le privilége culturel

Ethique



62 BIBLIOGRAPHIE

de la religion pour dissimuler et pour compenser tant bien que mal le privilege de la
procréation naturellement détenu par les femmes ». Hypothése reprise de Bettelheim
et de Clastres dont la fécondité apparait lorsqu’on I’applique a la théorie du sacrifice:
antérieur au meurtre fondateur, il y a la différence des sexes, fondée sur le privilege
féminin de la procréation et, en découlant, les différences parent/enfant et homme/
femme. Le sacrifice ne fait que rétablir un systéme de différences préalablement
constitué et ébranlé par la crise. Je crois en effet que la rivalité mimétique des freres
est seconde par rapport a celle, antagoniste, des sexes. (Cet article occupe les p. 103 a
167.) — Je signale encore la contribution de J.-P. Dupuy « Mimésis et morphoge-
nese» (p. 225-278) ou, entre autres, I'auteur analyse la logique de la démarche de G.
Avec ce probléeme majeur d’une théorie qui parvient a englober méme les phéno-
menes qui apparemment la démentent : moins il est question de violence mimétique
et plus en réalité elle est présente! L’ouvrage se termine par une bibliographie com-
pléte (a fin 82) de et sur Girard.

Eric FucHS

ROLF KRAMER, Arbeit (Kleine Vandenhoeck-Reihe 1482), Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1982, 148 p.

L’auteur, professeur de théologie systématique a Berlin, réussit a présenter dans
ces quelque 150 pages I'essentiel des questions éthiques posées par le travail. Il offre
au lecteur un manuel précieux ou tour a tour les problémes théologiques, scientifi-
ques et sociaux du travail sont, sinon traités dans toute leur complexité, du moins
présentés soigneusement. — Voici les chapitres: 1) Fondements bibliques (11 p.);
2) L’éthique sociale protestante du travail (16 p.); 3) L'éthique sociale catholique
(13 p.); 4) L’aliénation par le travail (8 p.); 5) Sens et droit du travail (10 p.); 6) Le
choémage comme probléme éthique (7 p.); 7) Les conflits du travail (9 p.); 8) L’huma-
nisation du travail (11 p.); 9) Les problemes de ’entreprise (8 p.); 10) La participation
(7 p.); 11) Le sens des techniques de direction dans I’entreprise (13 p.); 12) Résumé de la
recherche sous forme de théses. — Un bon instrument de... travail.

Eric FucHSs

FELICIEN ROUSSEAU, La croissance solidaire des droits de 'homme. Un retour
aux sources de l'éthique (Recherches-Philosophie 29), Paris-Tournai/
Montréal, Desclée/Bellarmin, 1982, 315 p.

Le titre est trompeur. En fait I’auteur présente la doctrine thomiste de la loi natu-
relle, dans laquelle il pense trouver le seul fondement possible des Droits de
I’'homme. Que la question des Droits de I’homme soit historiquement liée aux travaux
des juristes et philosophes du XVIII¢ sur le Droit naturel, cela est certain. Mais il
reste deux problémes au moins: quel rapport y a-t-il entre ces théories juridiques et la
doctrine thomiste, et comment peut-on aujourd’hui revenir sur la question de la loi
naturelle? Sur ce second point, malgre les convictions de F. Rousseau, je ne crois pas
qu'on puisse fonder I'universalité des Droits de I'homme sur la position de saint
Thomas: peut-on espérer faire 'unanimité a partir de I'ontologie thomiste? Ou de



BIBLIOGRAPHIE 63

I'optimisme rationaliste qui s’y exprime? Et sur le premier point, on peut aussi poser
la question du refus, pendant si longtemps, par 'Eglise catholique de toute référence
aux Droits de I'homme, refus motivé par une théologie largement influencée par le
thomisme (sinon par la pensée de saint Thomas!). — Cela dit, I'ouvrage de F. Rous-
seau est une présentation détaillée et précise de la doctrine thomiste. Comme tel il
rendra de grands services a tous ceux pour qui 'accés direct au texte de Thomas est
difficile. De toute fagon, il est sirement urgent de rouvrir le dossier de la loi natu-
relle, en particulier pour pouvoir aborder dans de bonnes conditions la question des
Droits de I'homme, du moins si I'on croit que ceux-ci sont autre chose que des pro-
positions aussi vagues qu’utopiques. Les théologiens protestants devraient en prendre
davantage conscience!

Eric FucHs

Gandhi et Martin Luther King: Des combats non violents (Dossiers libres),
Paris, Cerf, 1983, 159 p.

En une centaine de pages, divers auteurs reviennent sur ces deux chefs charisma-
tiques et politiques que furent Gandhi et King. A chaque partie biographique succe-
dent quelques études illustrant la technique et la signification de la non-violence.
Cela est par ailleurs I'occasion d’éclairer la personnalité de Lanza del Vasto, disciple
de Gandhi, et de clarifier la situation raciale actuelle aux Etats-Unis aprés I’assassinat
de King et la dissolution de la majorité des mouvements noirs. Précédant une biblio-
graphie frangaise trés compléte, une troisiéme partie traite de la non-violence
aujourd’hui et tente de relever les apports essentiels de ce moyen de lutte développé
par les deux leaders. En conclusion, voici un recueil d’articles bienvenu, destiné a un
large public, recueil qui permet d’aller plus loin a la rencontre de deux figures
presque légendaires.

SERGE MOLLA

CORNEL WEST, CARIDAD GUIDOTE, MARGARET COAKLEY (eds), Theology in
the Americas. Detroit II, Conference Papers (Third World Studies),
Maryknoll, New York, Probe ed. by Orbis, 1983, 190 p.

Ce volume rassemble les actes de la Seconde Conférence de Détroit (la premiére
eut lieu en 1975) qui réunit en 1980 quelque 600 participants, tous liés a la réflexion
des théologies de libération. L’ensemble des contributions publiées a trait a la dénon-
ciation de la position conservatrice des Eglises face a la crise du capitalisme, position
jugée incompatible avec 1'évangile de Jésus-Christ. C’est pourquoi la critique revét
sans conteste un aspect politique, montrant bien que I’attaque a pour but non d’orga-
niser des débats, mais plutdt de susciter des engagements concrets. Ainsi, aprés un
court historique de la Conférence et quelques remarques introductives (I) de
S. Torres, suivent trois parties dont les titres soulignent la nécessité d’une telle réu-
nion: «analyse du systéme actuel» (II), « perspectives internationales» (III), «role
des Eglises et de la théologie» (IV). Une cinquieéme partie, intitulée «nouvelle
société/Eglise prophétique », exprime I'espérance de plusieurs minorités représentées



64 BIBLIOGRAPHIE

a cette conférence, avant que, en conclusion (VI), C. West tente de poser quelques
«jalons pour une gauche chrétienne nord-américaine ». Au total, voici un recueil qui
atteste du regroupement des minorités dans leur lutte, sans perdre leur identité et leur
particularité, et du fait que ces théologies de libération optent de plus en plus pour le
socialisme; il n’est toutefois pas sir que cela signale véritablement un choix, surtout
dans un contexte américain.

SERGE MoOLLA

ARRIGO COLOMBO (éd.), Religione, istituzione, liberazione. Studi sul fatto reli-
gioso (Ricerche teologiche), Roma, Edizioni Borla, 1983, 352 p.

Ce précieux volume est ’'aboutissement d’une rencontre interdisciplinaire qui a
eu lieu en novembre 1981 a I’'Université de Lecce et des discussions ultérieures qui
ont permis aux participants de préciser leur pensée et de répondre aux interrogations
de leurs collegues. Philosophes, sociologues, historiens du christianisme ancien et
théologiens ont essayé ensemble, en un dialogue véritable, de cerner le sens et la
portée du fait religieux. A lire le résultat, on a 'impression qu’il s’est effectivement
agi d’un effort commun, les participants réagissant en général a quelques exposés de
base qui ont lancé la discussion, et 'objectif envisagé restant toujours au centre des
débats. Un exemple a suivre! — Il n’est pas possible d’évoquer ici la variété des
points de vue dont aucun ne manque de pertinence. Parmi les exposés de base signa-
lons celui d’Italo MaNCINI, auteur — entre autres — d’une Filosofia della religione
(Roma, 1968), qui résume, en dix théses succinctes mais lourdes de sens, sa concep-
tion de la religion, conception fortement marquée par l'influence de Barth et de Bon-
hoeffer. Pour lui, la religion est essentiellement kérygme, ce qui a pour conséquence
la nécessité de 'herméneutique. La plupart des autres intervenants se référent a ces
théses. — Dans un exposé tout aussi substantiel, Giulo GIrRaRDI approfondit le réle
religieux de I'identification, en s’inspirant de Freud en particulier, mais aussi de
I’idéologie de la lutte des classes. Il montre I'importance pour le chrétien de s’identi-
fier d’un coté au Christ, mais de Iautre aussi au pauvre. Le caractére communautaire
de la pratique chrétienne, s’opposant a la dominance de la hiérarchie dans I'Eglise
traditionnelle, est d’ailleurs I'une des composantes quasi constitutives de la démarche
du colloque. — Arnold NEsTI présente le point de vue du sociologue. Son exposé
contient un chapitre absolument remarquable sur le silence, I'un des deux «signes du
religieux... » (a coté du rite) (p. 130-136). Par la suite, plusieurs intervenants reléveront
I'originalité de cet excursus. Nesti tend d’ailleurs a effacer la fausse opposition (selon
lui) entre le religieux et le profane. — Les historiens de I'Eglise ancienne (Vincenzo
Lot et Giorgio Jossa, entre autres) analysent, dans des textes trés pondérés et trés
nuancés, I’apparition d’une structure hiérarchique dans une communauté au départ
plutot charismatique, alors qu’Arrigo CoLomBo défend avec ferveur les intéréts d’une
Eglise du peuple en dénongant vigoureusement le caractére élitaire de la théologie.
Les théses de deux théologiens (Armido Rizzi et Giuseppe RUGGIERI) « pour une
théologie du fait chrétien » ne s’éloignent pas beaucoup des intentions « populistes »
de Colombo. Signalons encore que tout au long des débats le phénomeéne de la «reli-
gion populaire » est resté présent aux esprits, et que Giorgio Jossa, dans une évalua-
tion finale de I'effort interdisciplinaire réalisé par le groupe, attire a juste titre I'atten-
tion sur 'ambiguité de cette notion. — Il y aurait encore beaucoup a dire. Le «fait
religieux » en question est évidemment le catholicisme de la Péninsule, mais il n’est
que justice de dire qu’a plusieurs reprises les participants ont pris conscience de la



BIBLIOGRAPHIE 65

nécessité d’élargir le débat et de prendre en considération des manifestations non ita-
liennes, voire non chrétiennes, du religieux. On ne peut que féliciter le groupe, et
- pour la mani¢re de conduire la recherche, et pour le résultat. — Un regret, mais il est
de taille: I'absence d’une présentation des collaborateurs — curriculum vitae, princi-
pales publications —, qu’on juge en général indispensable dans des recueils de ce
type. Le soussigné est confus de devoir admettre — mais il n’est peut-étre pas un cas
isolé! — que la plupart des collaborateurs a ce volume lui sont inconnus.

CARL-A. KELLER

VITTORIO LANTERNARI, Les mouvements religieux des peuples opprimés. Tra-
duit de I'italien par Robert Paris, Paris, La Découverte/Maspero, 1983,
395 p.

Réimpression d’'un «classique». Lanternari était 'un des premiers (en 1960) a
tenter une analyse systématique et une «explication» globale des innombrables mou-
vements «messianiques», «millénaristes», «nativistes», «syncrétiques» qui ont
renouvelé la vie religieuse dans tous les continents au cours des derniers cent ou deux
cents ans. Il a également attiré I'attention sur les incidences que ses travaux ne man-
queront pas d’avoir sur I'étude historique de I’origine des grandes religions. Voici son
appréciation des « mouvements religieux des peuples opprimés»: «ils sont parmi les
manifestations les plus vivantes et les plus dramatiques du heurt culturel entre peu-
ples de niveaux différents... Ils contribuent a démolir les barriéres dressées par le
colonialisme et I’ethnocratisme des nations occidentales, et imposent une révision et
une mise a jour des valeurs de notre culture...» (p. 311). Depuis le premiére parution
de ce livre, les faits et les monographies sur les faits se sont multipliés, les tentatives
de synthése se sont accumulées, des congres en ont délibére, des instituts de recherche
spécialisés ont été fondés (et équipés d’un personnel ultra-compétent), les points de
vue et les résultats se sont diversifiés, et comme il se doit la science a progressé —
mais le livre de Lanternari garde toute sa valeur, griace surtout a la richesse de son
contenu et a la sareté de son information.

CARL-A. KELLER

Jost RaMos REGIDOR, Gesu e il risveglio degli oppressi. La sfida della teologia
della liberazione, Milano, Arnoldo Mondadori Ed., 1981, 511 p.

Voici une des meilleures présentations et études de la théologie de la libération
latino-américaine! Elle se distingue de ses semblables — et Dieu sait leur nombre —
par la masse d’informations récentes, par les documents et les auteurs originaux aux-
quels elle renvoie. Une connaissance intime du sujet conduit 4 une analyse aussi
objective que possible, si bien que ce livre pourra servir d’ouvrage de référence a tout
étudiant désireux de connaitre a fond les partis pris de la théologie en Amérique
latine. Regidor retrace d’abord le chemin de la lutte des chrétiens pour leur libéra-
tion, de Medellin (1968) a Puebla (1979), pour aborder ensuite la méthode qui carac-
térise cette théologie, p. ex. le role de la praxis, la réflexion comme acte second,



66 BIBLIOGRAPHIE

"option pour les pauvres, le rapport aux forces politiques en présence et I'utilisation
du marxisme; quant aux problémes ouverts, ils ne seront pas tus. La partie christolo-
gique — accent fort du livce — examine les christologies de Leonardo Boff, de Jon
Sobrino et de la Conférence de Puebla. Il est ensuite question de I’Eglise des pauvres
organisée en communautés de base, inventant de nouveaux ministéres et donnant
jour a une spiritualité active. En conclusion, I'auteur s’interroge sur la signification de
cette Eglise pour les Eglises des pays riches: une seconde Réforme (Metz) va-t-elle
naitre, avec des solidarités autres que bourgeoises, avec une lecture de la Bible basée
sur la foi en la présence de I’Esprit dans les luttes de libération, avec des martyrs tel
I'archevéque Romero? — L’auteur de cette étude trés accessible, malgré sa documen-
tation et son érudition, est bien placg, il est vrai, pour ce genre de travail. Aprés avoir
été professeur a 'Université pontificale de Rome, il travaille aujourd’hui au Centre
IDOC international qui rassemble un nombre de matériaux impressionnant sur des
sujets contemporains comme celui-ci. Est-il permis d’espérer que Regidor nous lais-
sera profiter de temps en temps de son riche savoir et qu’il s’exprimera aussi sur la
théologie plus populaire, moins élitaire, en train de naitre dans les communautés de
base?

KLAUSPETER BLASER

ANDRE BIELER, Chrétiens et Socialistes avant Marx, Préface de Claude
Gruson, Genéve, Labor et Fides, 1982, 349 p.

Le nouveau livre d’André Biéler — fruit d’un intense labeur pendant les dix der-
niéres années — est de premiére importance et ceci pour différentes raisons.
D’abord, il remplit une lacune douloureusement ressentie dans I’historiographie du
XTIXe¢ siécle en analysant le comportement des chrétiens frangais au début de la révo-
lution industrielle, a I’aube de la démocratie, du capitalisme et des divers socialismes
avant Marx; il puise notamment dans les sources du «christianisme social », chez les
socialistes chrétiens francais de premiére heure. L’auteur présente notamment les
catholiques sociaux encore passablement attachés au passé (par exemple Villeneuve-
Bargemont, de Melun, Ozanam), les catholiques libéraux (par exemple Montalem-
bert, Lacordaire, Lamennais), le patronat social protestant (Legrand, Bourcart,
Dollfus, etc.), le Réveil (Mme de Kriidener), I’équipe du journal Le Semeur (Hollard,
Juste Olivier, Vinet), les socialistes chrétiens et le journal L’Atelier (Buchez, Cheve,
Corbon et beaucoup d’autres). L’accent porte sur I’extraordinaire production intel-
lectuelle et I'imagination créatrice dans le domaine social et politique de ce dernier
groupe. Les socialistes chrétiens voulaient une société fondée aussi bien sur I'initia-
tive et la responsabilité individuelles que sur I’association et la solidarité préconisées
par d’autres socialistes tout en s’opposant au communisme et a certaines formes de
socialisme. Une attention particuliére est consacrée au médecin parisien Philippe
Buchez (1796-1865), le principal inspirateur de la lutte des socialistes chrétiens catho-
licisme aprés avoir été franc-macgon et saint-simonien. Ensuite, ce livre aborde les
questions d’éthique sociale briilantes, celles de I'organisation de la société et du tra-
vail; a cet égard, aucun lecteur ne pourra se soustraire a I’actualité du combat des
réformateurs sociaux quand bien méme les choses nous apparaissent aujourd’hui



BIBLIOGRAPHIE 67

infiniment plus complexes. L’auteur analyse les causes multiples (philosophiques,
morales, religieuses) des bouleversements révolutionnaires du siécle: mauvaise distri-
bution des revenus, manque de législation sociale, église compromise par son atta-
chement aux riches, absence de démocratie dans le travail. On invoque non seule-
ment l'ordre providentiel ou [Iirreligion pour justifier le systéme en place; la
conscience que seule une nouvelle organisation de la société et I'arrét de I’exploita-
tion égoiste des uns par les autres est également en train de naitre; elle se fait méme
toujours plus forte notamment dans la perception des mécanismes de la prolétarisa-
tion, de I'esclavage industriel et de la société des classes. Enfin, c’est une théorie her-
méneutique que Biéler tente de formuler en se demandant de quelle maniére s’articu-
lent, & travers cet examen historique, les rapports entre la révélation chrétienne et une
idéologie sociale qu’elle soit conservatrice, libérale, réformatrice, révolutionnaire ou
socialiste. Ainsi, I'intention qui sous-tend la patiente démarche de notre auteur est de
«mettre en évidence les relations diverses qui se sont établies entre d’une part les dif-
féerentes pratiques de la foi des chrétiens, éclairées par leurs formulations théologi-
ques variées, et d’autre part les comportements politiques, économiques et sociaux de
leur milieu, dans ce temps et ce lieu particuliers de I’histoire» (287). Excellentes
lecons herméneutiques au cours desquelles Bi¢ler affirme notamment que I'action
réciproque de I’énoncé théologique et des facteurs politiques s’inscrit dans une dia-
lectique multidimensionnelle. L’examen des faits historiques contredit aussi bien les
interprétations spiritualistes (« Enoncez et pratiquez correctement L’Evangile et vous
avez une bonne société») que les interprétations matérialistes (« aménagez correcte-
ment la vie économique et vous aurez la bonne religion»). L’influence des options
socio-politiques sur les interprétations théologiques peut avoir deux conséquences
radicalement différentes: elle peut mettre en cause la religion comme source de
réflexion sociale et politique ou au contraire reprendre la révélation chrétienne
comme autorité en matiére d’éthique sociale en la réinterprétant en fonction de nou-
velles circonstances. Avant toute critique, il faudra reconnaitre qu’il s’agit 1a d’un
livre attendu et destiné a nous instruire a plusieurs niveaux, compte tenu de
I'immense matériel rassemblé dans cet ouvrage et mis a disposition du lecteur. Le
texte de Biéler contient en effet énormément de citations qui étayent les différents
points dans I'ordonnance systématique proposée par 'auteur. Pour ma part, je me
demande si une concision plus poussée, peut-étre méme une présentation de
’ensemble de la pensée des principaux acteurs n’auraient pas facilité I’accés et évité
les répétitions (j'y ajoute ma difficulté a supporter des dizaines ou quinzaines de
pages sans sous-titres!). Cette étude sera un indispensable outil pour I'historien tra-
vaillant I’époque en question; mais il lui manquera parfois une information exacte
concernant le milieu de certaines figures mises en relief ou au sujet de certaines
croyances de I’époque. Biéler attache par exemple beaucoup d’importance a la Provi-
dence comme motif justificateur et mystificateur de I’ordre social libéral. Ne convien-
drait-il pas, pour bien le comprendre, d’en élucider quelque peu l'arriére-fond de
I’Aufkldrung? Peut-on parler du Réveil sans rappeler I'eschatologie trés massive et
réaliste de ce renouveau allant d’ailleurs dans un sens tantdt conservateur tantot
innovateur? On serait également intéressé d’obtenir des précisions quant aux liens
des socialistes chrétiens frangais avec leurs coréligionnaires d’autres régions
d’Europe. En conclusion, nous reléverons cette question de I'auteur: « N'est-il pas
permis de penser que si les chrétiens, a ’aube de la révolution industrielle occiden-
tale, avaient été attentifs aux réflexions, aux avertissements et aux courageux combats
des «Socialistes chrétiens», le capitalisme privé aurait eu un tout autre visage, son
évolution eut été toute différente et I'histoire du monde en eut été transfigurée?»
(286).

KLAUSPETER BLASER



Sciences
et philosophie
des religions

68 BIBLIOGRAPHIE

CHRISTINE NOTHIGER-STRAHM, Der deutschschweizerische Protestantismus
und der Landesstreik von 1918. Die Auseinandersetzung der Kirche mit
der sozialen Frage zu Beginn des 20. Jahrhunderts (Basler und Berner
Studien zur historischen und systematischen Theologie, vol. 44), Bern,
Peter Lang, 1981, 310 p. + annexe.

Les rapports des Eglises ou des théologiens aux questions sociales modernes com-
mencent heureusement a occuper une partie de la recherche historique francophone
(cf. par exemple les travaux de A. Bieler ou de J. Bauberot). En langue allemande,
beaucoup plus de travaux sont a disposition, en partie sur le socialisme religieux du
début de ce siecle. Certains trous restent cependant a combler. L’étude précieuse de
Mme Nothiger, théologienne et femme de pasteur, s’inscrit dans ce cadre. Sa disserta-
tion, faite sous les auspices du professeur Andreas Lindt (Berne), traite donc de la
greve générale suisse de novembre 1918 et des réactions du protestantisme suisse-alé-
manique a I’égard de cet événement qui, rappelons-le, fut a la fois le terme d’une
longue crise et le début d’un renouveau social en Suisse. L’auteur analyse les com-
mencements des mouvements socialistes en Suisse, la situation politique avant 1918,
la gréve et ses effets, avant de décrire le paysage théologique et ecclésiastique de cette
période (querelles d’écoles théologiques, facultés de théologie, partis ecclésiastiques et
leurs organes, et — tres intéressant — les théologiens engagés pour un christianisme
social, que ce soit dans I'Eglise ou dans la politique). La réception par I’Eglise offi-
cielle de la question sociale, ainsi que les rapports des travailleurs avec I’Eglise, font
I'objet de réflexions circonstanciées, alors qu'une centaine de pages est consacrée au
dépouillement de la presse ecclésiastique suisse-alémanique, de prédications ou de
déclarations officielles gravitant autour du probléme social et de la gréve générale.
Les questions qui orientent cette recherche sont donc les suivantes: de quel coté
étaient les pasteurs, les autorités ecclésiastiques, les partis théologiques dans ce débat
dur et douloureux? Comment étaient-ils impliqués dans le processus de décision?
Quelles sont les structures et les orientations éthico-sociales qui prévalaient chez les
protestants suisses face a la crise de 19182 Aucun de ceux dont I'intérét porte sur des
domaines de ce genre ne devrait ignorer cette étude bien documentée et argumentée
— raison pour laquelle nous signalons ici son existence et son contenu sans pouvoir
entrer dans une appréciation détaillée.

KLAUSPETER BLASER

Henri LE Saux O.S.B. (Swami Abhishiktdnanda), Intériorité et révélation.
Essais théologiques (Collection «Le Soleil dans le Cceur»), Sisteron,
1982, 333 p.

Henri Le Saux est né en 1910. Devenu moine bénédictin en 1929, il se rend en
Inde en 1948 afin de créer, en compagnie de Jules Monchanin, un ashram bénédictin
au sud du pays: Shantivanam, au bord de la Kavery. Il fait de fréquents s¢jours a
Annamalai, montagne sacrée de Shiva, et se laisse initier a la pratique de I’advaita
par un certain Swami Gnéndnanda. Lui-méme prend le nom d’Abhishiktananda
(Abhishikta = Christ) et essaie de pratiquer la mystique de I’advaita shankarien tout
en demeurant chrétien et en célébrant journellement la messe. En 1960 il se fait
construire une petite cellule a Uttarkashi, dans le Himalaya, ou il continue a tra-
vailler tout en faisant de nombreux voyages en Inde. Il meurt en 1973. Nombreuses



BIBLIOGRAPHIE 69

sont ses publications, tant en frangais qu’en anglais. Un «Journal intime », difficile a
dechiffrer, attend la publication. — Ce rappel biographique était nécessaire pour
comprendre I'enjeu du présent volume. Edité par Odette Baumer-Despeigne et Jac-
ques Dupuis, S.J., il contient quatorze textes qui tous ont trait au probléme crucial
des rapports entre ce que I'auteur appelle « I’expérience advaita », c’est-a-dire affir-
mation de I'unité indifférenciée d’drman et de brahman, du Soi «individuel » et de
I’Absolu «universel », d’un coté, et la pratique chrétienne de I'autre. On aborde des
thémes aussi fondamentaux que la Trinité, dans le contexte de I’Absolu advaitiste;
I'identité du Christ, celle du Dieu d’Ex 3, 14 et de I’dtman-brahman ; la Révélation;
les « Archétypes religieux, I'expérience du Soi, et la théologie chrétienne» (titre de
I'un des essais); la pratique de I'intériorité. C’est la connaissance de Dieu qui est au
centre, la connaissance véritable, non la connaissance théologique et discursive:
« L’atteinte a Dieu est un éveil, éveil a soi, éveil a Lui. Il n’y a pas d’atteinte de Dieu
hors de cet éveil. Dieu n’est pas une abstraction que ma raison peut concevoir, donc
projeter. Le Dieu des philosophes n’est pas Dieu... Dieu n’est atteint que dans un
éveil... L’Eveil & Dieu est inséparable de I'éveil a soi» (p. 305). « Si un point commun
doit étre découvert (entre I’hindouisme et le christianisme) il ne peut I’étre qu’au
niveau le plus profond, antérieurement a toute conceptualisation et toute verbalisa-
tion» (p. 270). C’est dans cet esprit que les textes de ce volume ont été congus, dans
I’esprit de I'expérience la plus intime, et c’est dans cet esprit qu’il faut non les lire,
mais les méditer et les reméditer. — On peut toutefois se demander si Henri Le Saux
n’a pas été en un sens induit en erreur, s’il n’a pas été dés le départ et méme avant
son arrivée en Inde la victime du préjugé typiquement occidental qui identifie sans
autre « hindouisme» et «advaita shankarien », pour qui la philosophie de ce maitre
représente a elle seule I’hindouisme «orthodoxe». L’hindouisme n’est pas que Shan-
kara! On peut aussi se demander si telle remarque désobligeante — et mal informeée!
— sur Ramanuja (p. 161, n. 17) ne trahit pas une certaine limitation du champ
d’intérét, alors que Ramanuja aurait pu aider I'auteur a résoudre des dilemmes
douloureux. Malgré son désir sincére d’étre a la fois hindou et chrétien, I'auteur reste
marqué par le «entweder — oder» de notre civilisation, alors que la tradition hin-
doue est beaucoup plus englobante, méme si le penseur hindou fait volontiers état de
certains refus. — Le lecteur est aussi un peu géné par quelques erreurs plus ou moins
graves: le mot updsana ne signifie pas « méditation» mais « vénération, adoration »
et une expression telle que « updsana sur la Trinité» (titre de I'un des essais) sonne
trés mal. Le terme ahamkdra n’a aucune connotation morale, et il n’est guére permis
de le traduire par «égotisme, péché, mal fondamental» (p. 81). Les genres des mots
sanskrits sont souvent inversés: shinyatd devient masculin, et mahdvakya féminin!
Si I’on ne pense pas le mot sanskrit, mais un quelconque terme francais a sa place, il
faut éviter le terme étranger. — Mais tréve de critiques mesquines! Plus fondamen-
tales sont les questions que Jacques Dupuis souléve dans son Introduction: est-ce que
I'expérience et I’énonciation peuvent étre dissociées (pour Le Saux il y a une expé-
rience derniére que I’énonciation n’arrivera jamais a exprimer)? Peut-on qualifier
I'expérience de Jésus comme advaita (comme le fait Le Saux)? Si Dieu, en Christ, est
vraiment entré dans Ihistoire, est-il alors légitime, comme le fait I’advaitin, de ne pas
prendre I'histoire au sérieux? On voit que ce ne sont pas simplement quelques ques-
tions, mais que J. Dupuis remet en question toute I'entreprise de Le Saux. Le dernier
mot sur les rapports entre I'hindouisme et le christianisme n’est pas dit — le sera-t-il
jamais? En attendant, on essaiera de s'imprégner de la pensée d'Henri Le Saux: une
pensée qui a au moins le mérite de faire pressentir toute I'ampleur du probléme — et
qui par surcroit nourrit I'étre spirituel.

CARL-A. KELLER



70 BIBLIOGRAPHIE

Fritz Burl, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Reli-

gionsphilosophie der Kyoto-Schule und das Christentum, Bern/Stutt-
gart, Paul Haupt, 1982, 469 p.

Ce livre considérable est dominé par deux idées clefs: premiérement, que le dia-
logue entre le christianisme et le bouddhisme est non seulement nécessaire, mais utile
et fécond pour les deux partenaires; et deuxiémement, que ce dialogue ne saurait étre
un dialogue dans le vague, mais qu’il doit s’instaurer entre des interlocuteurs précis,
quitte a admettre que ce ne sont pas les deux religions dans leur totalité qui se ren-
contrent. Par conséquent, I’auteur souligne le fait qu’il défend une interprétation trés
personnelle du christianisme (qui néanmoins serait scientifiquement fondée), et il
retient comme interlocuteurs les philosophes des bouddhismes zen et shin de Kyoto,
estimant qu’ils figurent parmi les interprétes les plus compétents et les plus originaux
du bouddhisme moderne. L’auteur se laisse interpeller par les bouddhistes japonais,
mais leurs idées sont réfractées par sa propre pensée, et il leur répond sur la base de
sa propre théologie. Celle-ci est bien connue, grice surtout aux trois volumes de sa
«dogmatique», et il la réesume dans deux chapitres qui constituent le cadre du
volume en discussion. Elle semble avoir deux points de départ: d’un coté, la théorie
de I'«eschatologie conséquente» développée notamment par Albert Schweitzer et
Martin Werner, et d’autre part I'axiome selon lequel les grandes affirmations reli-
gieuses — le Christ, le Saint-Esprit, le Bouddha, la Vacuité — sont des tentatives
d’objectiver ce qui ne peut pas étre objectivé: le sentiment des humains que le sens de
leur existence est fondé dans une transcendance (7Transzendenzbezogenheit). Par
conséquent, les énoncés religieux sont des symboles valables et efficaces qui ren-
voient au sens de I’existence, sens non objectivable mais qui ne peut se dire que dans
un langage objectivant. Ce qui rend le dialogue interreligieux difficile et stérile, c’est,
selon I'auteur, la fausse tendance des partenaires a considérer le langage objectivant
comme se référant a des grandeurs objectives: au Christ, au Saint-Esprit, a la Vacuite,
etc., alors qu’il est possible, voire nécessaire, de percevoir les symboles comme de
vrais symboles, et méme de les combiner entre eux: le Bouddha-Christ devient le
symbole du «Soi» véritable, du sens de I’existence dans son rapport a la transcen-
dance, sens qui ne peut se dire que sous forme de symbole. — C’est dans cette
optique que l'auteur présente huit penseurs japonais: Kitaro Nishida (1870-1945),
Hajime Tanabe (1885-1962), Daisetz Teitaro Suzuki (1870-1966), Shin-ichi Hisamatsu
(1889-1980), Keiji Nishitani (né 1900), Yoshinori Takeuchi (né 1913), Shizuteru Ueda
(né 1926) et Masao Abe (né 1915). Il analyse leur pensée, sur la base de leurs ceuvres
traduites en anglais ou en allemand ou rédigées d’emblée dans I'une de ces langues,
et il fait des remarques critiques (qui ne sont peut-étre pas toujours justifiées). On est
reconnaissant a I’auteur d’avoir fourni cet effort patient et passionné, et on ne peut
que tirer profit de I’étude des penseurs japonais. — Pourtant, la lecture laisse un
malaise. Je ne sais s’il est utile d’en faire état puisque I'auteur s’y attend expressément
et qu’il prévoit d’ores et déja d’étre contesté par ses collégues chrétiens. Mais il ne
s’agit pas que de son interprétation du christianisme. Le malaise se situe & un niveau
plus profond. Il peut se résumer en une question impertinente que 'auteur veuille
bien nous pardonner: M. Buri a-t-il vraiment compris le bouddhisme? Sa thése radi-
cale, son affirmation péremptoire que seule la pensée objectivante est possible et légi-
time, son refus de tout autre mode de connaissance que celui qui passe par 'expres-
sion symbolisante et son explication rationnelle, son attachement quasi obsessionnel
au « Subjekt-Objekt-Schema » dont il reconnait pourtant les limites (que précisément
le symbole essaie de signifier et de dépasser) — toutes ces théories ne I'empéchent-
elles pas de vraiment comprendre un mode de « pensée» qui se réalise en la Vacuité
ou qui se produit par la présence du Saint-Esprit? N’est-il pas malveillant, preuve



BIBLIOGRAPHIE 71

d’une vision «ethnocentrique», que de ne pas considérer I'«éveil a la vacuité»
comme I’éveil a une forme tout autre de la perception des choses et de soi-méme? A
une forme de perception qui implique une rupture d’avec les modes «ordinaires»,
qui est le fruit du passage a une autre dimension, a une autre « qualité» de I’étre, et
par conséquent a un autre état de conscience? Est-il permis de réduire I’éveil & un
simple symbole? Symbole, certes, d’'un rapport a une transcendance, mais symbole
tout de méme? La pratique de la mystique chrétienne et de I’éveil a la vacuité n’est-
elle que spéculation philosophique? La preuve existe-t-elle qu'on ne peut que parler
de la transcendance ou la symboliser, mais pas la vivre (cf. p. 398s)? Ce qui préside a
"ouvrage extraordinairement appliqué et solide de M. Buri, c’est le refus de I'expé-
rience de la Transcendance, le refus de la « mystique », le refus d’étre « parfaitement
éveillé». C’est 1a sa limite — une limite certes excusable, mais qui barre la voie a une
compréhension en profondeur des religions — de toutes les religions.

CARL-A. KELLER

SusaN AscH, L’Eglise du Prophéte Kimbangu, de ses origines a son réle
actuel au Zaire, Paris, Karthala, 1983, 342 p.

Nous sommes en présence d'une analyse «idéologique» du mouvement kimban-
guiste. La thése de 'auteur — sociologue de formation — est au demeurant fort
simple: sous la conduite d’'une petite minorité «réformiste» en son sein, et surtout
suite aux options prises par le chef spirituel actuel, aidée aussi par I’évolution poli-
tique de I'Etat, I'Eglise kimbanguiste aurait totalement changé d’orientation. Au
début, le kimbanguisme aurait été un mouvement de contestation anti-européenne
mobilisant les « masses populaires» ployant sous le joug colonialiste et le cortége de
malheurs qu’il engendrait; aujourd’hui, reconnu comme troiséme force religieuse du
pays, il serait le soutien inconditionnel du régime de Mobutu, régime capitaliste et
néo-colonialiste. Cette mutation aurait des conséquences extrémement facheuses.
D’un cété, I’Eglise officielle jouerait son indépendance en acceptant I’aide du COE,
organisation protestante, et d’autres organisations d’aide au développement (qui, en
offrant des subsides, entendent exercer un contrdle sur les activités ainsi créées); de
'autre, le «réformisme» de I’élite minoritaire aurait creusé un fossé entre elle et les
«masses populaires», puisque ces derniéres demeurent attachées aux anciennes
motivations africaines du Prophéte. La théologie (protestante) enseignée a la Faculté
de Lutendele planerait au-dessus de la véritable religion des masses, et les activités
sociales et religieuses entreprises avec I’argent étranger se solderaient en général par
un échec. — L'ouvrage retient 'attention grace au rapport détaillé qu’on y trouve
d’un voyage d’étude que 'auteur a fait en 1976/77 et qui contient des informations
suggestives concernant la vie religieuse et économique des communautés kimban-
guistes a ce moment-1a. Ces qualités ne font que regretter d’autant plus vivement les
défauts. Je n’insiste pas sur la déformation de certains noms propres («Lucas
Vicher », page 126) et termes allemands (un exemple ahurissant a la p. 187), ni sur
I’'absence d’explications de plusieurs sigles (ECZ, CBZO, EPER, FEPA...); je passe
aussi sur des erreurs de taille qui génent considérablement le lecteur tant soit peu
averti (B.M.S. serait « British Missionary Society », au lieu de «Baptist...»; le COE
est avec insistance qualifié d’« organisation protestante», etc.); ce qu’en revanche je
ne pardonne pas, c'est que I'auteur n’offre pas 'ombre d'une preuve que Simon Kim-
bangu a fondé un mouvement anti-colonialiste et, plus encore, qu’en formulant cette



72 BIBLIOGRAPHIE

affirmation elle ne tienne aucun compte des dizaines de milliers de mouvements sem-
blables qui simultanément se sont manifestés dans le monde entier. La réduction
socio-politique d’une création religieuse ne permettra jamais de la « comprendre»;
pour cela, il faudrait peut-étre tout de méme avoir un minimum de sympathie pour
ce que l'auteur appelle dédaigneusement « le cadre étroit de la théologie ». — Le rap-
port de voyage est complété par quelques annexes utiles: des documents officiels et
les résultats d’'une enquéte socio-économique parmi les kimbanguistes de Kinshasa.

CARL-A. KELLER

LEROY S. ROUNER (éd.), Meaning, Truth and God (Boston University Stu-
dies in Philosophy and Religion, vol. 3), Notre Dame & London, Uni-
versity of Notre Dame Press, 1982, 240 p.

La trés prometteuse collection des « Boston University Studies in Philosophy and
Religion » s’enrichit d’un volume qui une fois de plus atteste la vitalité et la diversite
de la réflexion philosophique sur la religion (chrétienne en I'occurrence) aux Etats-
Unis. Le volume réunit onze études regroupées en trois parties: «la logique de la
démarche théologique»; «croyance religieuse et processus social»; «la réalité de
Dieu». Dans le premier groupe on trouve quatre études dont chacune éclaire une
forme particuliére de démarche théologique. Charles HARTSHORNE (« Grounds for
Believing in God’s Existence») défend la conviction que le théisme est logiquement
valide, a condition de considérer Dieu non pas comme seulement I’étre absolu, mais
simultanément comme également «relatif », c’est-a-dire en rapport avec le monde; il
étaie son raisonnement au moyen du recours a la logique formelle, tout en admettant
que sa démonstration n’est pas contraignante pour tout le monde. — David B. BUr-
RELL (« Verification in Matters Religious ») soutient que les énoncés religieux tels que
« Dieu existe», « Dieu a créé le monde » sont vérifiables par la pratique qu'’ils infor-
ment, en particulier dans le cadre de la communauté religieuse; il propose aussi que
la réflexion chrétienne s’amplifie et s’affine par des références interculturelles. —
Dans un texte trés suggestif, Robert R. WILLIAMS examine la célébre plaisanterie de
Hegel selon laquelle, si 'on accepte I'idée que la religion est le sentiment d’une
dépendance totale, on pourrait considérer le chien comme I’étre le plus religieux du
monde; il précise de maniére fort éclairante que le sens du terme «sentiment» chez
Schleiermacher est tout autre, et il souligne le fait que la religion n’est pas seulement
conceptualisation intellectuelle (Hegel), mais une attitude beaucoup plus fondamen-
tale, plus existentielle (Schleiermacher). Enfin, Paul Ric®UR (« The Status of Vorstel-
lung in Hegel’s Philosophy of Religion») offre une exégése minutieuse de quelques
passages de la Phénoménologie en mettant en évidence le rapport entre la « Vorstel-
lung » et le concept; il accepte la dialectique hégélienne en la résumant dans les trois
étapes de la démarche théologique: perception immédiate («révélation ») — médita-
tion figurative (« Vorstellung») — conceptualisation. — Dans le deuxiéme groupe
d’essais, on lit trois études sur les aspects sociaux de la religion. John B. Coss, Jr.
retrace les origines de la «process theology» américaine dans ce qu’il appelle
«I’Ecole de Chicago », c’est-a-dire dans I’enseignement de quelques professeurs de la
Chicago Divinity School, depuis la fin du siécle dernier, qui dans leur recherche met-
taient I’accent non seulement sur les études bibliques, mais essentiellement sur les
implications sociales de ’Evangile. — Howard Clark Ktk (« Weber Revisited: Socio-
logy of Knowledge and the Historical Reconstruction of Christianity ») souligne



BIBLIOGRAPHIE 73

I'importance des concepts wébériens pour la compréhension de I’histoire du christia-
nisme, surtout ancien — pourvu que les théses de Weber soient restituées a leurs
intentions primitives et libérées des malentendus qui les déforment dans I'optique du
public américain. — Enfin, John E. SMITH (« Royce: The Absolute and the Beloved
Community Revisited ») montre que, contrairement a une idée répandue, la philoso-
phie de Josiah Royce (1855-1916) constitue un tout harmonieux puisqu’il existe un
lien étroit entre ses recherches sur I’Absolu, objet de ses premiéres publications, et les
réflexions sur la communauté humaine qui I’ont occupé ultérieurement. — Quant a
Marx W. WARTOFSKY (« Homo Homini Deus Est: Feuerbach’s Religious Materia-
lism »), qui s’interroge pour savoir s’il est possible d’¢laborer une conception matéria-
liste de la transcendance, il estime que la pensée de Feuerbach est inadéquate
puisqu’elle ne tient pas compte de la pratique; il déplore que la pensée marxiste n’ait
pas encore développé le théme de I'espérance — il semble donc ignorer I'ceuvre
d’Ernst Bloch. — La derniére partie, consacrée plus précisément au théme de Dieu,
contient trois études particuliérement fécondes et stimulantes. J. N. FINDLAY (« Hegel
as Theologian ») analyse de maniére fort judicieuse le concept hégélien de I’Absolu,
mais il déplore que le « Dieu» de Hegel soit entiérement «de ce monde », alors que
nous, les humains, sommes appelés a parvenir a la perfection, moyennant une expé-
rience qui nous conduirait, a travers de nombreuses vies, jusqu'a intégrer un Divin
absolument parfait. Ernest L. FORTIN (« Nietzsche and the Crisis of Nihilism ») pré-
sente une étude passionnante du nihilisme nietzschéen, en s’appuyant principalement
sur le premier chapitre de « Au-dela du bien et du mal» (« Des préjugés des philo-
sophes»); il montre qu’il s’agit d’'une crise torale et il s’interroge sur la possibilité de
la surmonter. Enfin, Thomas F. O’MEARA («* Christianity is the Future of Paganism’:
Schelling’s Philosophy of Religion, 1826-1854») se penche sur les derni¢res ceuvres
de Schelling et propose une esquisse de la forme définitive de sa philosophie de la
religion, une philosophie extraordinairement profonde et riche qui mériterait d’étre
mieux connue. — Le volume est dédié a Hans-Georg Gadamer, et c’est un hommage
digne de celui qu’il est censé honorer.

CARL-A. KELLER

JouN H. WHITTAKER, Matters of Faith and Matters of Principle. Religious
Truth Claims and their Logic (Trinity University Monograph Series,
vol. 6), San Antonio, Trinity University Press, 1981, 173 p.

L’auteur se propose de montrer qu'une position religieuse est logiquement pos-
sible, qu’elle peut légitimement prétendre a dire vrai. Il procéde en montrant que les
énoncés religieux fondamentaux ne sont ni des hypothéses (qui demanderaient a étre
vérifiées ou falsifiées), ni des certitudes (qui seraient admises universellement), mais
des principes. Un principe consiste en une affirmation relative au sens des phéno-
meénes, non aux phénomeénes eux-mémes. A l'instar de n'importe quel autre principe,
un principe religieux n’a pas besoin de se justifier: il est le point de départ indiscu-
table d’une existence porteuse de sens. En cette qualité, un principe religieux exige
I’engagement total de la personne qui le défend. Par conséquent, le risque existe que
I'acceptation du principe qui prétend saisir la Vérité conduise a I'intolérance, au rejet
d’autres points de vue religieux. Toutefois, ce risque peut étre e¢ludé si I'on admet que
la relation entre des principes religieux apparemment contradictoires est en fait logi-
quement indéterminée et qu'il n’est pas possible de dire exactement si les principes



74 BIBLIOGRAPHIE

sont incompatibles ou non. — Les principaux interlocuteurs de I’auteur sont Witt-
genstein et James. Sa démarche est lente, presque cérémonieuse, mais elle est extraor-
dinairement circonspecte et ne manque pas de séduction. Toutefois, on déplore
I’absence d’une véritable prise en considération de ce qui constitue I’essence méme
d’un principe religieux: la transcendance, I'inconditionné, Dieu. On reste résolument
enfermé dans le relatif et dans le provisoire, dans I’humain trop humain. Dommage.

CARL-A. KELLER

JUAN DE SAHAGUN Lucas, Interpretacion del hecho religioso. Filosofia y feno-
menologia de la religion, Salamanca, Ediciones Sigueme, 1982, 210 p.

Une excellente introduction a la philosophie de la religion, d’'un point de vue
résolument occidental et chrétien, rédigée dans un style remarquablement clair.
L’auteur commence par définir le champ de travail respectivement de la science de la
religion et de la philosophie de la religion. La premiére (dont I’auteur examine les
diverses tendances et les présupposés qui en déterminent la teneur) a pour tache de
décrire les manifestations de la religion, alors que la deuxiéme — ici représentée par
Tillich, Duméry et Rahner — en élucide la possibilité ontologique et la vérité. Analy-
sant ensuite la nature du phénoméne religieux, I'auteur s’inspire essentiellement
d’Eliade et d’Otto, et il aboutit a la conclusion que I’attitude religieuse, la sensibilité
de homo religiosus, consiste essentiellement dans un sentiment de dépendance par
rapport 4 une grandeur supérieure: la religion est «une relation a travers laquelle
I’homme reconnait une réalité supérieure qui fait irruption dans sa vie et le concerne
totalement » (p. 166). Passant ensuite a I’étude de I'histoire de la philosophie de la
religion, il en caractérise judicieusement les diverses étapes et leurs méthodes, depuis
la tradition judéo-chrétienne et la pensée grecque (Platon, Plotin) jusqu’a I'époque
contemporaine, pour passer ensuite 4 un chapitre substantiel sur les critiques
«modernes» de la religion: marxisme, freudisme et Wittgenstein. Parmi les trois,
c’est surtout Marx qui est ’objet d’'une analyse et d’une critique pénétrantes. Le der-
nier chapitre est consacré au fondement anthropologique de la pratique religieuse; en
dialoguant avec X. Zubiri, I'auteur établit la religion comme une dimension essen-
tielle et irrécusable de I’étre humain. — Etant donné les qualités de 'ouvrage, on
regrette I’absence de toute référence a I'immense contribution des religions et des phi-
losophies non chrétiennes. Les traditions philosophiques de I’ Asie se présentant prin-
cipalement, dans toute leur insaisissable diversité, comme autant de philosophies de
la religion, le philosophe européen ne saurait plus traiter de la religion sans en tenir
compte — dans la mesure de ses possibilités, bien entendu!

CARL-A. KELLER

JuaN MaRriA Isasi, Maurice Blondel — Una rigurosa filosofia de la religion,
Bilbao, Universidad de Deusto/Mensajero, 1982, 220 p.

Par cet ouvrage, aboutissement d’une recherche de doctorat, I’auteur espére fami-
liariser le public hispanophone avec I'ceuvre philosophique de Maurice Blondel, et
désire en particulier attirer I’attention sur les incidences certaines de sa philosophie



BIBLIOGRAPHIE 75

de I’action sur la philosophie de la religion. L’auteur montre que ’analyse rigoureuse
de l'action conduit logiquement et immanquablement a une philosophie de la reli-
gion puisqu’elle éclaire des antinomies telles que: liberté/nécessité, autonomie/hétéro-
nomie, Dieu/homme, toutes antinomies constitutives d’'une philosophie de la religion
et qui par surcroit se trouvent au centre des préoccupations contemporaines. —
Apreés I'introduction (évocation de la vie et de I'ceuvre de Blondel), le livre se divise
en deux parties. Dans la premiére (« La dialectique de I'action »), I'auteur analyse le
sens et la fécondité de I’action comme point de départ d’'une réflexion métaphysique
rigoureuse, débouchant sur I'apparition de la liberté et, avec elle, sur la présence de
I'esprit et, en dernier lieu, de I’Absolu (de I'« Unique Nécessaire »), de Dieu. Dans la
deuxiéme partie, ’auteur développe et approfondit ce théme, soulignant le caractére
strictement anthropologique de la démarche blondélienne. Toutefois, le Dieu de la
métaphysique n’est pas le Dieu de la religion — l'auteur estime que malgré cela un
authentique théisme traverse toute ’ceuvre de Blondel. En fin de compte, c’est uni-
quement par la religion que I’Absolu (qui fonde I’action de ’homme) peut se réaliser
en celui-ci. — Le livre ne manquera pas de susciter de I'intérét pour un philosophe
qui, a ’heure actuelle, semble un peu oublié¢ — méme dans le domaine francophone.
— Une abondante bibliographie accroit I'utilité de ce travail.

CARL-A. KELLER

DAvID PATTERSON, Faith and Philosophy, Washington, University Press of
America, 1982, 151 p.

Il s’agit d’une sorte de confession de foi d’un philosophe existentialiste, dans la
plus pure tradition de ce type de philosophie. A la philosophie spéculative, globali-
sante et systématique, et surtout a la morale qui en fait partie intégrante, 'auteur
oppose avec vigueur la foi et sa créativité: dans cette optique, philosophie (spécula-
tive) et foi sont incompatibles. C’est la subjectivité qui est la Verité, et la subjectivité
se réalise dans une démarche a travers laquelle le sujet vit et développe constamment
sa relation a lui-méme. — L’ouvrage est composé de cinq essais. Le premier contient
une analyse de «Crainte et tremblement» de Kierkegaard: Abraham est le sujet
humain dans son isolement et dans sa «résignation totale», qui se concrétise dans
I'audace paradoxale de son amour. Les deux essais suivants sont consacrés a Lev
Shestov, interpréte de Nietzsche, de Kierkegaard et de Dostoievski, qui a élaboré
cette «autre dimension de la pensée» qui est le fait de la subjectivité. La quatriéme
étude traite de la « Confession» de Tolstoi (1879) et en dégage la signification,
exemple d’une prise de conscience du sujet dans sa spécificité, ou plus concrétement:
manifestation de la vie elle-méme. Le dernier essai: « La physique, la philosophie, et
la mystique» est le plus stimulant, mais aussi celui qui appelle les réserves les plus
sérieuses. L’auteur se propose de défendre la subjectivité comme fondement unique
et de la physique moderne — surtout quantique —, et du « mysticisme asiatique ». Le
soussigné ne peut évidemment se prononcer sur la physique quantique, mais il ne
saurait se déclarer satisfait du volet asiatique de I’exposé. L’auteur traite globalement
du «mysticisme asiatique », alors qu'un phénoméne de ce type n’existe simplement
pas. Le « mysticisme asiatique» se dissout en réalité¢ en une multitude de techniques
et d’approches extrémement diverses, dont chacune s’appuie sur des théories philoso-
phiques qui lui sont propres. Il y a un monde de différences entre le taoisme et le shi-
vaisme, et le dernier n’est pas une unité non plus. En outre, il n’est certainement pas



Philosophie
contemporaine

76 BIBLIOGRAPHIE

possible de réduire toutes ces philosophies a la subjectivité pure. Si telle d’entre elles
— le taoisme, le ch’'an — récuse la systématisation, elle ne prone tout de méme pas la
subjectivité, puisqu’au contraire le sujet s’avére illusoire. Enfin, il convient encore de
rappeler que la pratique mystique en général vise a intérioriser un systéme, mais sans
pour autant s’opposer a celui-ci: la mystique ignore ’antagonisme de la foi et de la
philosophie, antagonisme qui pour notre auteur est une donnée premiere.

CARL-A. KELLER

KARL ALBERT, Vom Kult zum Logos. Studien zur Philosophie der Religion,
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1982, 132 p.

Qu’il soit possible de postuler un lien entre le mythe et la philosophie, tout le
monde en convient. L’auteur va plus loin: il entend élucider le rapport entre le culte
et la philosophie. Porté par une profonde sympathie pour la pratique religieuse en
général, cultuelle en particulier, et convaincu de I'unité fondamentale du culte, du
mythe et de la métaphysique, il nous offre neuf études lumineuses sur le theme
retenu. Il présente deux philosophes de ’Antiquité: '« ascension » de Parménide, et
la doctrine de katharsis chez Platon; deux philosophes médiévaux: I'argument onto-
logique d’Anselme, et la mystique de Maitre Eckhart; deux philosophes plus récents:
Giordano Bruno et le mythe de la mort d’Actée, et 1a philosophie comme adoration
chez Hegel; deux philosophes contemporains: le culte, la priére et la contemplation
chez Jaspers, et «’Esprit de la liturgie» de Romano Guardini; et il termine par un
chapitre sur «la métaphysique de la féte». Il faut admettre que la liaison entre le
culte et I’ceuvre philosophique n’est pas toujours directe, ni immédiatement percep-
tible (je pense a Eckhart et & Bruno), mais la thése d’un rapport implicite parait néan-
moins toujours convaincante. On regrette que I'auteur n’ait pas quitté un peu le
monde grec et chrétien, car dans les religions asiatiques le rapport entre le culte et la
métaphysique est tellement évident qu’il va presque de soi. — L’exposé de I'auteur
est empreint d’'une grande sérénité et formulé dans un style extrémement agréable et
facile a suivre. Du trés bel ouvrage.

CARL-A. KELLER

ANGELE KREMER-MARIETTI, La symbolicité, Paris, PUF, 1982, 232 p.

Au commencement était le symbole... Puis vint la symbolisation, accomplissant le
retour du refoulé, le symbolique, espace (lacanien) issu de I'éclatement du sujet,
énergie structurée et médiation du langage, et enfin, la symbolicité, objet du dernier
livre d’A. Kremer-Marietti. — Ces pages, d’'une densité et d’'une intensité volcanique,
répondent parfaitement au titre de la collection (« Croisées») dans laquelle s’inscrit
'ouvrage. Ici, le gai savoir, délivré des cloisonnements rigides du passé, éclate en de
multiples réseaux, y compris celui de I'imaginaire. En ce sens, balayant les monolo-
gues ennuyeux, le livre d’A. Kremer-Marietti, qui n’hésite pas a convoquer tout le
Panthéon philosophique (de Platon a Lacan, en passant par Kant, Nietzsche,
Bergson et Freud) pour I'avancée de son discours, renoue avec I’antique question de
la recherche épistémologique: « que puis-je savoir?» La méthode quant a elle, enjeu



BIBLIOGRAPHIE 77

du premier chapitre, se joue des regles, multiplie les motifs (rhétorique, psychanalyse,
philosophie), s’éclate dans toutes les structures de I’étre (du parlétre?). Le rapport
platonicien a la veérité, soutendu par I'art de dire... ou de ne pas dire, rejoint la rhéto-
rique de I'inconscient par laquelle le sujet s’époumone et se perd, irrémédiablement
divisé par-dela les métaphores et les métonymies. — Il fallait donc, pour dépasser le
réel absent et I'imaginaire destructeur, accéder au symbolique (ch. II) et a sa forme
diachronique: la symbolisation. Au cceur de cette derniére s’articule le jeu subtil de la
mauvaise foi qui s’ignore, sous la forme linguistique de la dénégation (la Verneinung
freudienne), mécanisme de défense par lequel le sujet pose ce qu'il méconnait, c’est-
a-dire son désir. L’'imbrication entre pulsion et Loi (inter-dit) devient donc trés vite
nécessaire. Pourtant (ch. I1I), la symbolisation demeure un irréductible probléme,
une permanente question a résoudre — et ceci, a tous les niveaux des sciences
humaines — véritable téte de Janus dont la face cachée serait la socialisation. Car
traiter du probléme de la symbolisation c’est avant tout chercher a s’insérer dans ce
monde d’échange et de reconnaissance issu de la brisure premiére. C’est aussi
annexer le probleme maltraité du temps, la topique de la fiction et la question du
mythe, a la fois acte et contenu du discours. Le ch. IV reprend en profondeur
'affrontement, par la voix du symbolique, de la pulsion, appartenant a 'ordre du
réel et de la Loi, fondant I'ordre du symbole, polemos résolument intemporel. Cette
recherche donne alors 'occasion a I'auteur de replonger dans les pages kantiennes et
de décrypter 'analyse cristalline que fait le philosophe de la liberté et du temps. —
On s’étonnera peut-étre d’un certain flou dans la terminologie de 'ouvrage: sans
doute n’est-il pas pensable de dire ou de clore le sens du terme symbolicité, autre-
ment dit, d’assigner a un signifiant une liaison fixe avec un signifié. Alors, le theme
revient, lancinant palimpseste (avec le détour dans le ch. V par Kant, Bergson et G.
Marcel, par Hegel et Comte au ch. VI): 'empire de la Loi, symbolicité supréme,
apparait peu a peu. L’interdit, procédant de la négativité, confisque le désir, scellant
ainsi le sujet au réseau du symbolique, dans lequel le refoulé fait si bien retour: les
ruses de la pulsion pour s’y faire étre sont en effet incontrélables. Apreés tout, il en va
de ’homme; du moins, de «la forme symbolique dans laquelle il méne sa destinée et
la réalise dans les avatars les plus imprévisibles » (p. 163). Pour ce qui est de I'origine
de la symbolicité (ch. VII), elle est & chercher dans la poéticité, processus originel de
I'imitation métaphorique. Quant a I’épilogue, il n’est qu'une approche supplémen-
taire de cet essai brillant: le phénoméne de symbolisation, la suprématie du symbo-
lique, le signe de la Loi sont & nouveau triturés et renvoient a des contours... encore a
mesurer. Le texte de Freud sur la (Dé)négation (a lire de préférence en premier!) clot
le livre. — On sera peut-étre tenté de reprocher a I’auteur un certain détournement de
la réalité du sujet — méme aléatoire — au profit d’une quéte intemporelle et imper-
sonnelle de I'archéologie du sujet. Mais de telles recherches, originaires et originales,
sont nécessaires. Et lorsqu’en plus, I'intelligence du style allie la qualité du travail, la
lecture devient plaisir.

ISABELLE GRAESSLE

HANS-GEORG GADAMER, L’art de comprendre. Ecrits 1. Herméneutique et
tradition philosophigue (Bibl. philosophique), Paris, Aubier, 1982, 295 p.

L’herméneutique philosophique de Gadamer n’était jusqu’ici accessible au lecteur
francophone qu’a travers une traduction partielle de « Wahrheit und Methode » et de
quelques articles disseminés dans diverses revues. Le présent ouvrage apporte un ¢lé-



78 BIBLIOGRAPHIE

ment nouveau: réunissant — avec ’approbation de Gadamer — certains articles
choisis dans I’abondante production du penseur, I’éditeur frangais nous offre la pos-
sibilité de mieux percevoir la cohérence et la mobilité d’une des pensées majeures de
notre époque. Une telle publication laisse cependant perplexe sur deux points au
moins: a) le titre du recueil, «I’art de comprendre », est beaucoup trop ambigu: il
pourrait en effet suggérer que I’herméneutique de Gadamer n’est qu’une reprise de
celle de Schleiermacher ou de Dilthey, qu’elle n’est qu'une psychologie du com-
prendre, alors qu’en fait le penseur de Heidelberg ne cesse d’insister sur 'aspect
ontologique de sa démarche herméneutique; la bipartition du livre semble indiquer
que I'on veut, dans un premier temps, préciser ce qu’il faut entendre par herméneu-
tique, et, dans une seconde période, appliquer cela a la tradition occidentale. Cette
distinction — commode il est vrai pour la présentation — n’est pas trés herméneu-
tique: il n’y a pas d’abord une théorie qui serait ensuite appliquée a la tradition;
I’herméneutique est dialogue incessant avec celle-ci. En concédant cette bipartition,
on déplorera alors néanmoins que les textes retenus pour la premiére partie ne soient
pas plus explicites sur la valeur philosophique de I’herméneutique; un lecteur non
initié (ou plus modestement: non habitu¢) a cette forme de pensée ne trouvera pas
dans les textes traduits une voie d’accés a ’herméneutique philosophique: c’est dom-
mage. On a bien prévu un deuxiéme recueil, réunissant des textes s’adressant a un
public non spécialiste; il elit tout de méme été plus judicieux de respecter le principe
aristotélicien selon lequel il faut commencer par ce qui est le plus connu, si I’on avait
vraiment voulu introduire 4 cette forme de pensée qui se veut universelle. Une der-
niére petite remarque sur I’édition: la plus élémentaire probité elt exigé la mention
du nom des traducteurs des articles repris de revues. — Sous le titre «le probléme de
’herméneutique », la premiére partie réunit des articles ou Gadamer situe son projet
philosophique dans le contexte contemporain de la pensée; 'intérét de tels textes est
que, par le dialogue avec les représentants de I'historicisme, de la rhétorique, de la
critique de I'idéologie, et méme d’une certaine herméneutique, I'auteur parvient a
préciser les modalités de son questionnement et de son rapport a la tradition. C’est
justement sur ce point que certains critiques s’en prennent a Gadamer: son hermé-
neutique ne serait qu’une assimilation de la tradition. Pour lui, au contraire, se
joindre a la tradition signifie tout autant transformer ce qui existe que le défendre
(p. 166). Il n’y a pas simple assimilation, mais dialogue, continuelle remise en ques-
tion réciproque de I’herméneute et de la tradition. La conceptualisation de la tache
herméneutique a I’aide du dialogue provoque des réactions quant au role du langage
et du texte; certains ne voient en Gadamer que le philologue qui chercherait a uni-
versaliser sa conception de ’approche des textes; ils ignorent que la compréhension
d’un texte («I’étre pour le texte» p. 171) a valeur d’exemple et est donc secondaire
par rapport au fait primordial de toute compréhension. Pour d’autres, ’énonce
«I’étre qui peut étre compris est langage» fait de la tradition culturelle un absolu,
alors que Gadamer indique par la que I'on veut seulement comprendre ce qui se
laisse comprendre (p. 134). Interpréter et comprendre — ce qui est le dialogue —,
cela signifie dire avec ses propres mots ce qui est en jeu. La réussite du dialogue, la
compréhension, est 4 ce prix; et dans les cas ou I’entente n’est pas possible, c’est
encore le dialogue qui le révéle. — La seconde partie, «’herméneutique et la tradi-
tion occidentale», est formée de textes que I'auteur a consacrés aux trois maitres a
penser qui ont eu sur lui la plus forte influence: Platon, Hegel, Heidegger. Dans
« Heidegger et le langage de la métaphysique» (p. 175-185), Gadamer rapproche
I’activité philosophique de Heidegger de celle de Hegel: comme Hegel ne supprime
pas simplement la logique de I'’entendement, mais I'assume en la dépassant (voir
aussi « Signification de la logique de Hegel » p. 201-224), Heidegger ne supprime pas
le langage de la métaphysique, mais «I'enléve», c'est-a-dire: le prend a son usage (p.



BIBLIOGRAPHIE 79

184). — En éminent connaisseur de Platon, et méme en véritable platonicien,
Gadamer analyse subtilement la dialectique en jeu dans les dialogues et en montre,
avec une finesse bien herméneutique, I'universalité. En interprétant ’ceuvre de ces
penseurs, il nous en propose une explication et nous incite a entrer en dialogue avec
eux.

JACQUES SCHOUWEY

DENIS ZASLAWSKY, Analyse de l'étre, Paris, Les Editions de Minuit, 1982,
195 p.

Ce livre porte en sous-titre: Essai de philosophie analytique, ce qui dévoile une
partie du propos de I'auteur: ne pas écrire un ouvrage sur la philosophie analytique,
mais de philosophie analytique, méme si, ce faisant, M. Zaslawsky utilise — de
méme que les analyticiens utilisent les doctrines des philosophes du passé plus qu’ils
n’en rendent compte dans une perspective historique — les théories de certains repré-
sentants de cette école, principalement de Russell, de Ryle et de Strawson, pour
mener a bien son analyse de I’étre. — M. Zaslawsky, cependant, veut donner une
signification nouvelle a ce terme <analyse>. En ce sens que si I'analyse philosophique
a été pratiquée comme une discipline démonstrative dans la tradition classique et
comme une discipline purement descriptive chez Wittgenstein et ceux qui se sont ins-
pirés de lui, l'auteur récuse ces deux modeles au profit d’une conception explicative
de I'analyse. Celle-ci conserve toutefois les traits essentiels de la méthode analytique:
grande neutralité — elle est, bien mieux que la phénoménologie, sans présupposés —
et orientation vers le langage, congu comme une voie d’accés au réel. Cette méthode
est par ailleurs informelle: elle n’utilise pas le formalisme logique, et elle procéde par
comparaisons de concepts, c’est-a-dire par la recherche de leurs différences tout
autant que par celle de leurs ressemblances; et puisqu’il s’agit dans ce livre d’une
analyse de I'étre, les deux concepts de départ seront I’existence et la prédication. —
L’auteur commence par exposer le paradoxe du non-étre chez Platon: le non-étre
doit exister puisqu’on y pense, et étudie les réfutations qu’en ont données Aristote et
Russell, ce dernier s’attachant a la forme que ce paradoxe prend chez Meinong avec
sa théorie de la distinction du Sein et de I’ Aussersein, a laquelle il s’oppose par la
théorie des types et celle des descriptions définies. L’auteur estime que les considéra-
tions d’Aristote vont plus loin et qu’elles permettent d’établir, au moyen de la décou-
verte de I'identité structurelle des paradoxes du menteur et du non-étre, que le
concept d’étre a une trés grande généralité. — M. Zaslawsky essaie ensuite de pré-
ciser la nature de cette généralité et, pour cela, fait appel a la théorie rylienne des
catégories, qu’il développe longuement, en en montrant la fécondité pour les pro-
blémes des sensations, du phénoménalisme et de I’esprit. Ce qui cependant intéresse
directement I'auteur dans cette théorie des catégories, c’est que la notion d’étre y
échappe: «on ne parvient pas & comprendre ce que cela voudrait dire, pour une
entité quelconque, de ne pas appartenir a la catégorie des choses qui existent ou n'exis-
tent pas» (p. 120), alors qu’on comprend trés bien qu'un homme n’appartient pas 3 la
catégorie des choses qui sont paires ou impaires. Cela expligue notamment que Ryle
n’ait pu s’empécher, contre ses intentions, de formuler des jugements de portée onto-
logique sur I’existence de I'esprit par exemple, et qu'on puisse si facilement dériver
des paradoxes de la notion d’étre. L’auteur remarque a ce propos qu'une autre



80 BIBLIOGRAPHIE

notion, celle de connaissance, se comporte comme celle d’étre et est sujette a des
paradoxes semblables, notamment dans le kantisme: il faut d’'une certaine maniére
connaitre le noumeéne pour affirmer qu’il est inconnaissable. — Pour préciser encore
la nature du concept d’étre, M. Zaslawsky a recours a 'analyse des énoncés atomi-
ques de Strawson que, d’ailleurs, il élargit trés rapidement. Strawson s’est occupé de
la structure sujet-prédicat et a remarqué qu’elle était asymeétrique par rapport a la
négation: celle-ci ne peut porter que sur les prédicats et non sur les sujets. L’auteur
pense que cette thése ne peut étre maintenue a cause de la négation dans les phrases
clivées, qui porte sur le sujet: « Ce n’est pas Jean qui est poli», et il propose de rem-
placer, dans I’analyse des énoncés, la structure sujet-prédicat par celle de théme et de
focus, qui est universelle: elle s’applique dans toutes les langues et dans tous les
enonceés. L’étude de cette structure permet de montrer qu'il y a un parallélisme entre
les énonceés prédicatifs et les énoncés existentiels, ce que la tradition philosophique
n’avait en général pas vu, et suggére que I’existence est un opérateur qui permet de
modifier la structure thématico-focale de certains énoncés. Cela explique définitive-
ment la généralité du concept d’étre: c’est un opérateur qui peut porter sur n’importe
quel substantif. L’auteur pense que cette thése rejoint celle que M. Williams expose
dans un livre récemment paru: What is Existence?: «&tre> est un « verbaliseur», «en
ce sens qu'il permet de tirer une forme verbale d’une forme originellement nomi-
nale» (p. 181). Il est dommage que M. Zaslawsky n’ait pu pousser plus loin la com-
paraison entre sa thése et celle de M. Williams, car je crois que ces deux auteurs ont
engagé le probléme de I’étre sur un terrain fructueux, et encore trop souvent
meéconnu.

BERNARD BAERTSCHI

JEAN-BLAISE GRIZE, De la logique a I'argumentation, Préface par Giovanni
Busino, Genéve, Lib. Droz, 1982.

Dans ce livre Jean-Blaise Grize a réuni une série d’essais publiés entre 1958 et
1981. Les premiers concernent le probléme des limites de la formalisation (théorémes
de Godel) et les rapports entre 'observation et la théorie scientifique. Mais la plupart
des articles, de nature programmatique, prospective, ont pour but d’attirer I'attention
du lecteur sur la logique naturelle, c’est-a-dire sur I'analyse logique du discours en
tant qu’acte de langage déterminé. Aux yeux de Grize, en effet, «la démarche qui va
de la logique mathématique a la logique naturelle est certainement inéluctable»
(p. 33). Dans cette perspective, le probléme principal est celui des conditions de pos-
sibilitée de la logique du discours quotidien. Quelle est la spécificité de la logique
naturelle par rapport a la logique formelle standard et a I’analyse linguistique ou
sémiologique? En gros, la logique naturelle est la logique de I’argumentation, la
logique du discours oratoire, la logique de I’énonciation rhétorique. Par définition, il
s’agit de «la théorie générale des opérations logico-discursives propres a engendrer
une schématisation » (30). Le projet de construire une telle logique reléve au fond de
ce qu’on appelle le « pragmatic turn», c’est-a-dire le passage de ’analyse structurale
des systémes logico-linguistiques a la logique des processus effectifs d’énonciation.
Au modéle classique (jakobsonien) de la communication (émetteur — message —
récepteur), il faut substituer le modéle selon lequel un orateur véhicule a un auditoire



BIBLIOGRAPHIE 81

une «schématisation» qui doit étre recevable et acceptable pour ceux auxquels
elle est destinée. Lorsque A adresse un discours a B en essayant de faire adopter a
celui-ci certaines attitudes ou certains comportements relativement a un objet ou a un
théeme donné, A produit une schématisation, c’est-a-dire qu’«il construit un micro-
univers devant B, univers qui se veut vraisemblable pour B ». Autrement dit, la sché-
matisation est une activité¢ dialogique qui, par I'intermédiaire d’une langue naturelle,
«pro-pose» un micro-univers a un interlocuteur, a un objecteur virtuel (cf. 152). De
ce point de vue, la «logique naturelle est I’art d’engendrer des schématisations vrai-
semblables par le moyen de la parole» (172). Ce type de logique, qui doit rendre
compte des banalités du discours quotidien, n’est pas réductible a la logique mathé-
matique et cette irréductibilité repose en définitive sur la différence qui existe entre
parler et calculer. En termes piagétiens, Grize décrit la schématisation comme étant
un équilibre entre ’assimilation aux schémes préexistants du «préconstruit» (i.e. les
présuppositions culturelles, 'idéologie implicite) et 'accommodation aux représenta-
tions que le locuteur se fait de son auditoire et de son objectif (cf. 194). — La logique
naturelle est aussi une analyse de la pensée, plus précisément du systéme des opéra-
tions de pensée qui permettent a un sujet-locuteur en situation de proposer ses repre-
sentations a un auditeur par le moyen d'un discours. Or, d’'une part, «le systéme
d’opérations a dégager n’est pas celui qui doit permettre de rendre compte de telle
schématisation donnée, mais bien celui qui doit conduire a expliquer toute schémati-
sation» (192); mais, d’autre part, Grize reconnait que «I’existence d’une telle logique
— C’est-a-dire d’'un systéme de telles opérations au sens fort de systéme — n’est
encore qu’'un postulat» (222) qui doit permettre de dégager un certain nombre d’opé-
rations spécifiques, puis, dans une étape plus lointaine, de les axiomatiser (!). Pour
Grize, la logique naturelle « pour étre ce qu’elle veut étre, doit devenir une science
expérimentale». « De méme qu’il existe déja une socio-linguistique, le moment est
venu de concevoir une socio-logique» (219). — L’opposition tranchée entre la
logique formelle et la pensée naturelle, c’est-a-dire «la logique de tout un chacun,
celle de Socrate et des mortels» (119) engage Grize dans la recherche initiale de
Boole: «rendre compte des <laws of thought>» (120), les lois de la pensée naturelle
qui sont mises en jeu dans une activité discursive.

Curzio CHIESA

JEAN GRANIER, Le discours du monde. Essai sur la destination de la philoso-
phie («L’ordre philosophique»), Paris, Seuil, 1977, 287 p.

L’auteur s’interroge sur la possibilit¢ de fonder le discours philosophique en
régime de modernité. I1 opte pour un commencement concret, basé sur ce qu’il
nomme la thésis du référentiel, c’est-a-dire sur la position relationnelle instituée par
I’ego d’'un monde compris comme intégral ontologique. Granier renoue ainsi, me
semble-t-il, avec les meilleures intuitions de I’existentialisme; sa critique du scien-
tisme le conduit a prendre en compte I’historicité de I'existence et de la connaissance
et a renouveler la compréhension de la vérité, saisie dans son lien originaire aux
émotions et aux désirs de I'ego. Le «discours du monde » revient a une interprétation
située et pluraliste, embrayant sur les langages de I’art et du récit et réconciliant en
elle 'expérience vécue et la connaissance de I'étre. « C’est I'expérience qui murit les
épis des idées. Le reste n’est que la paille des mots-clichés et des entités abstraites »



82 BIBLIOGRAPHIE

(p- 145). Le discours philosophique sera égotiste, c’est-a-dire enraciné dans le moi
concret. Cette optique nous vaut un chapitre fort bien mené sur les outils de travail
de la pensée que sont les concepts prospectifs, valoriels et pathétiques (p. 156ss),
indices d’une interprétation placée sous le signe du risque et de la liberté. La valeur
apparait a Granier comme indissociable de I’étre du réel et non, comme chez
Nietzsche, sous I'aspect d’une projection du désir. Granier développe ensuite sa
conception de la raison pensante, ouverte au dire des mythes et des religions. Les
concepts ne suffisent pas, ils doivent étre insérés dans la perspective du moi désirant
et de sa relation au monde. Des concepts, Granier nous invite a passer aux idées phi-
losophiques, aux symboles et enfin aux métaphores: « La tonalité d’'une philosophie
déepend du registre métaphorique ou le philosophe inscrit ses concepts» (p. 201).
Cette fondation de la philosophie est inséparable a ses yeux d’'une psychanalyse des
désirs et d’une réflexion concréte sur la matiére et sur le corps. Le réel résiste a la
logique et donc aussi a la tentation hégélienne; la vérité gagne a étre pensée comme
altérité; elle reléve du respect et de I'attention. En méme temps, I'altérité de la vérité
émane de son caractére d’événement: « La vérité est un événement qui affecte 1'étre-
réel, dans la mesure ou ce qu’est le réel ne rejoint son propre sens de vérité que par le
travail de l'interprétation» (p. 239). Dans ses conclusions, 'auteur s’interroge avec
une remarquable probité sur la solitude du philosophe: la vie en philosophie est
davantage exil qu’habitation de I’étre. Le lien avec la vie naturelle et avec I’attitude
naive devant les choses demeure une question aigué pour toute philosophie: la philo-
sophie n'épuise pas I'attitude humaine face au réel, elle doit respecter la tension qui
la sépare de la vie. — Les développements de Granier frappent par leur cohérence et
leur capacité d’éclairer la situation humaine de I’existence et de la connaissance. Je
me demande toutefois si son herméneutique, trés marquée au coin des travaux de
Ricceur et de Heidegger, ne devrait pas étre complétée — ou problématisée — par
une réflexion plus rigoureuse sur les critéres épistémologiques permettant de distin-
guer la vérité de 'erreur.

DEeNIS MULLER

RoNALD HARRI WETTSTEIN, Discours et véracité, Berne - Francfort/M., Peter
Lang, 1982, 284 p.

Comme ['auteur 'indique dans le sous-titre de son livre: « Essai de philosophie
transcendantale », il veut prolonger et actualiser Kant. Cela ne va pas sans de pro-
fondes modifications des théories du philosophe de Konigsberg, puisque M. Wett-
stein propose comme «axiome de la réflexion transcendantale» I’énoncé suivant:
« La philosophie transcendantale se constitue par la mise en rapport entre ce que le
philosophe crée et ce qui I'a créé» (p. 36). La philosophie s’intégre alors dans une
évolution, biologique en dernier ressort, et elle est une expression du «substrat trans-
cendantal des étres vivants, a savoir [de] leur spontanéité» (p. 61). Cette spontanéité
n’est rien d’autre que la véracité, antéprédicative d’abord, prédicative ensuite et seu-
lement chez 'homme. D’ou I'importance du langage, que I’auteur étudie longuement.
La véracité est un acte — M. Wettstein parle de la prétention a la véracité des
énoncés —, il faut donc tenir compte des actes de langage (avec Searle et contre
Quine). Mais la distinction traditionnelle de l'illocutionnaire et du contenu proposi-
tionnel est insuffisante, car la véracité n’est pas une propriété de ’énoncé, mais de
I'énonciateur; I'auteur crée, pour la caractériser, le néologisme «translocutionnaire »,
soulignant par la I'aspect pragmatique de la véracité et I'insuffisance de la séman-



BIBLIOGRAPHIE 83

tique pure (contre Austin, Searlé et Tugendhat [principale référence de M. Wettstein
lorsqu’il est question de philosophie analytique]). — Cela améne ensuite I'auteur a
s'occuper de la communication et du dialogue, dans lesquels s’établit la vérité
consensuelle. A cet effet, M. Wettstein étudie longuement la conception que
Habermas a proposée de la situation de dialogue idéal. Celle-ci présuppose la véra-
cité des participants qui peut rencontrer deux obstacles essentiels: le mensonge et la
mauvaise foi. M. Wettstein soutient que le mensonge ne s’oppose pas nécessairement
a la véracité, contrairement a ce que pensait Kant, car il ne réside pas dans le dire
consciemment faux; cela ne permet cependant pas de résoudre le probléme de la
mauvaise foi, car celle-ci n’est pas un mensonge a soi-méme: elle ne peut étre vaincue
que par la conscience de la mort. Pour I’établir, I'auteur analyse et critique les posi-
tions de Heidegger et de Sartre. En définitive, la véracité apparait a M. Wettstein
comme la condition transcendantale pratique, ce qui lui permet de réintroduire
I’éthique dans la théorie de la vérité. — Je ferai trois remarques pour terminer: — (i)
Bien que I’auteur discute les positions de nombreux représentants de la philosophie
analytique, et qu’il pense que I'approche analytique soit fructueuse, il faut bien voir
qu’il n’adopte ni le point de vue, ni les méthodes de ce courant philosophique. On le
voit notamment d’une part en ce qu’il argumente essentiellement en faisant usage
d’expressions abstraites (ex.: la vérité) et non d’expressions concrétes (ex.: enoncé
vrai), et d’autre part, plus particuliérement, lorsque, évoquant les contextes référen-
tiellement opaques et deux problémes qu’ils suscitent — la substitution salva veritate
et la quantification —, il conclut: « Etant d’'un ordre purement technique et formel,
ces deux problémes tendent a voiler la véritable origine des contextes opaques»
(p.236), et donc il n’est pas souhaitable de les aborder; cela est une position opposée
a celle de la philosophie analytique, pour qui ces deux problémes sont justement cen-
traux. — (ii) M. Wettstein utilise les termes « vérité» et «vérification» sans jamais
mentionner la problématique qui a été élaborée depuis Popper et qui me parait capi-
tale sur ce sujet. Il est vrai que I'auteur ne veut pas entrer «dans le domaine de la
théorie des sciences», mais «dans celui d’une théorie de la verité» (p, 111). C’est 1a
une marque de son transcendantalisme — donc 4 mon avis de la distance qu’il garde
par rapport a la philosophie analytique — qui me parait toutefois génant ici, dans la
mesure ou M. Wettstein parle a plusieurs reprises de « vérification empirique » (p. ex.
p. 115). — (iii) L’auteur utilise frequemment les résultats auxquels il est parvenu dans
d’autres ouvrages qu’il a précédemment publiés. Bien qu’il en donne un résumé en
annexe, cela ne rend pas toujours trés aisée la compréhension de son propos.

BERNARD BAERTSCHI

WALTER BIRNBAUM, Organisches Denken als Weg in die Zukunft, Tiibingen,
Katzmann 1983, 102 p.

Les quatre articles composant cet ouvrage forment une unité, en dépit de la diver-
sité des sujets traités: la signification d’une pensée organique (ch. 1), la physique
nucléaire et la science dans son ensemble (ch. 2), le roman et le gothique (ch. 3), le
destin de Socrate (ch. 4); chaque savoir doit montrer son objet, non dans une des-
cription statique, mais dans les phases de son développement. Les réflexions de ce
théologien de Gottingen s’inscrivent dans le cadre des discussions contempoéraines
sur la théorie de la science; elles présentent I'intérét, appréciable a notre époque de
spécialisation 4 outrance ou de vulgarisation simpliste, de tenter I'intégration des
diverses formes du savoir humain dans une unité organique. Dans chaque cas,



84 BIBLIOGRAPHIE

"auteur indique comment a une vision figée des faits et des explications correspond,
plus vraie, une exposition dynamique, suivant le développement historique. Ainsi,
par exemple, la révolution dans la maniére scientifique de penser, telle que Heisen-
berg I'a rendue possible avec la physique nucléaire, ne se comprend que dans
I’ensemble du contexte scientifique, et en particulier dans sa relation a la physique
causale-mécanique.

JACQUES SCHOUWEY

MAX SCHELER, Politisch-pddagogische Schriften, hrsg. mit einem Anhang
von Manfred S. Frings — Gesammelte Werke, t. 4, Berne et Munich,
Francke Verlag, 1982, 717 p.

On approche de I'achévement, les ceuvres complétes de Scheler comblent les
lacunes. On ne prévoit plus que deux, au plus trois volumes d’écrits posthumes. Ce
volume 4, qui suit le onziéme récemment annoncé dans ces colonnes, contient surtout
les écrits de guerre de Scheler (ceux de la premiére guerre mondiale, évidemment,
puisqu’il est mort en 1928). Le gros morceau est constitué par le livre de 1914, écrit
dans la fievre des premiers jours de guerre (une guerre ou Scheler n’a pu servir dans
’armée en raison de ses yeux): Le génie de la guerre et la guerre allemande (p. 7-250).
Suivent des conférences ou des articles courts, puis la réimpression de I’étonnant
petit traité de pédagogie nationale qu’ont été Les causes de la haine portée aux Alle-
mands, de 1917. Des inédits ou des articles dispersés complétent le livre, notamment
des comptes rendus des mémes années. — Ce n’est pas sans malaise (et ’éditeur le
premier I’a senti, qui nous engage a ne pas laisser les intentions philosophiques de
l'auteur palir derriére certains passages politiques du livre) que 'on retrouve ces
textes. Certes, Scheler, qui vient de terminer le manuscrit de son gros ceuvre (Le for-
malisme dans la morale), reste bien sur sa lancée phénoménologique et péremptoire.
Mais il s’applique a des événements proches, pris dans la ferveur patriotique d’un
homme qui enrage de n’y pas participer davantage, et c’est comme si la clarté du
regard philosophique s’embuait. On est géné de le voir s’emporter contre |’esprit
anglais, qu’il met en antitheése avec tout ce qui est véritable (donc allemand), et
auquel il fait jouer le réle que Wagner réservait aux juifs. Mais il y a plus. — Bien
plus tard, en 1927, Scheler fera une conférence a Berlin sur I’ Idée de la paix et le paci-
fisme. Les principes de publication des ceuvres complétes ne permettent pas la
confrontation des théses de 1914 et des apercus de 1927, et c’est bien dommage. C’est
en effet Scheler lui-méme qui est le plus éloquent critique de Scheler. On retrouve
comme cible de ses refus de 1927 les assertions essentielles de 1914: il faut qu'il y ait
de la guerre au nom de I'idéal héroique, les peuples perdraient en valeur globale
vitale et s’abimeraient dans une paix prolongée, I'armée est éducative, la culture est
née de la guerre et continue d’en étre fécondée, la guerre unit plus qu’elle ne divise.
Tout cela constitue le «militarisme d’attitude» (Gesinnungsmilitarismus) dont
Scheler fait la théorie et ’apologie en 1914, et qu’il déconstruit terme a terme plus
tard. Il terminera alors par un appel: « Il est nécessaire (notwendig) d’écarter de la
maniére de penser du peuple allemand, et plus particuliérement de ses élites cultivées
et directrices, tous les éléments qui attribuent a la guerre ... plus qu’une signification
instrumentale»... (Idee des Friedens und der Pazifismus, Der Neue Geist Verlag,
Berlin, 1931, p. 20). De toute évidence, les textes du volume 4 doivent étre approchés
dans une perspective uniquement historique, a titre de documents sur des états de
pensée transitoires, ou d’éléments d’importance exclusivement biographique.

PHILIPPE MULLER



	Bibliographie

