
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE 61

BIBLIOGRAPHIE

Angele Kremer-Marietti, La morale. («Que sais-je?», n° 2003), Paris, Ethique
P.U.F., 1982, 128 p.

Qu'est-ce que « la» morale? Sous le flot des critiques sociologiques, anthropologiques,

psychologiques, etc., comment peut-on encore parler de la morale au singulier?
Telle est au fond la question qui traverse ce petit livre dense et difficile. De façon très
kantienne, l'auteur se concentre sur le phénomène de la loi qu'elle définit ainsi: « La
Loi, en tant qu'il s'agit d'un sujet qui s'y fonde, est toujours la même : mais précisément

en tant que c'est une simple « forme » de loi, une forme vide ou pleine, en tout
cas toujours une forme de contrainte sans laquelle le sujet ne peut être reconnu se
reconnaître lui-même (...)» (p. 19). Cette structure formelle s'impose au nom de
l'Autre, métaphore de la jouissance interdite, grâce à quoi, à qui, l'homme accède au
statut de sujet désirant. — Structure du sujet moral, la Loi se déploie aussi en projets
de liberté dans l'œuvre du Droit, d'où la question de la responsabilité du sujet, et
corrélativement, celle du rapport au pouvoir et à son signe : le châtiment. Finalement, la
morale ne se confine pas à un champ, étant un champ hors de tous les champs, mais
les présupposant tous. «A l'origine — pour reprendre une formule mythique ou
métaphysique — il y a de l'ineffable (arêton, en grec), qu'on le veuille ou non, et
même si on ne le souhaite pas. Il semble bien que le caractère sacré de la Loi ou du
devoir provienne, même dans nos sociétés les plus modernes, d'une conception plus
ancienne et plus spécifique, qui est celle du numineux » (p. 122). Cet hommage final à

R. Otto dans un ouvrage de morale est significatif de la recherche éthique contemporaine,

de son effort pour dégager la spécificité de la morale en la contredistinguant
des sciences humaines, de la métaphysique, voire de la théologie. Retour à Kant.

Eric Flchs

René Girard et le problème du mal. Textes rassemblés par Michel Deguy et
Jean-Pierre Dupuy, Paris, Grasset, 1982. 335 p.

Un livre très intéressant qui témoigne de la fécondité de l'hypothèse girardienne,
et aussi de ses limites. Les dix textes ici rassemblés sont en effet tout autre chose qu'un
faisceau de louanges adressées au «génial inventeur» de l'hypothèse du désir
mimétique La discussion s'y fait de plus en plus serrée, aussi bien sur le plan épistémologique

— en particulier contre le recours chez Girard à une transcendance de la
Révélation, c'est le sens de la contribution d'Eric Gans, «Le logos de R. G.» — que sur
celui de l'ethnologie, autour de la thématique du sacrifice. — L'ouvrage s'ouvre sur
une « Introduction à la lecture de R. G. » par Christine Orsini, remarquable présentation

du parcours critique de Girard. En quelque cinquante pages, l'auteur décrit
l'originalité de la recherche de G., depuis Mensonge romantique el vérité romanesque de
1961 jusqu'à Le bouc émissaire de 1982. — Autre article remarquable, celui de Lucien
Scubla, intitulé « Contribution à la théorie du sacrifice ». Une démonstration, à mon
avis convaincante, du caractère incomplet de l'anthropologie de Girard et une
proposition de ce qu'il faudrait lui ajouter pour qu'elle devienne généralisable. L. Scubla

propose d'introduire dans l'hypothèse de Girard sur l'origine sacrificielle de la
religion, l'autre hypothèse suivante: «Les hommes se sont attribué le privilège culturel



62 BIBLIOGRAPHIE

de la religion pour dissimuler et pour compenser tant bien que mal le privilège de la

procréation naturellement détenu par les femmes». Hypothèse reprise de Bettelheim
et de Clastres dont la fécondité apparaît lorsqu'on l'applique à la théorie du sacrifice:
antérieur au meurtre fondateur, il y a la différence des sexes, fondée sur le privilège
féminin de la procréation et, en découlant, les différences parent/enfant et homme/
femme. Le sacrifice ne fait que rétablir un système de différences préalablement
constitué et ébranlé par la crise. Je crois en effet que la rivalité mimétique des frères
est seconde par rapport à celle, antagoniste, des sexes. (Cet article occupe les p. 103 à

167.) — Je signale encore la contribution de J.-P. Dupuy «Mimésis et morphogé-
nèse » (p. 225-278) où, entre autres, l'auteur analyse la logique de la démarche de G.
Avec ce problème majeur d'une théorie qui parvient à englober même les phénomènes

qui apparemment la démentent : moins il est question de violence mimétique
et plus en réalité elle est présente! L'ouvrage se termine par une bibliographie complète

(à fin 82) de et sur Girard.

Eric Fuchs

Rolf Kramer, Arbeit (Kleine Vandenhoeck-Reihe 1482), Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1982, 148 p.

L'auteur, professeur de théologie systématique à Berlin, réussit à présenter dans
ces quelque 150 pages l'essentiel des questions éthiques posées par le travail. Il offre
au lecteur un manuel précieux où tour à tour les problèmes théologiques, scientifiques

et sociaux du travail sont, sinon traités dans toute leur complexité, du moins
présentés soigneusement. — Voici les chapitres: 1) Fondements bibliques (11 p.);
2) L'éthique sociale protestante du travail (16 p.); 3) L'éthique sociale catholique
(13 p.); 4) L'aliénation par le travail (8 p.); 5) Sens et droit du travail (10 p.); 6) Le
chômage comme problème éthique (7 p.); 7) Les conflits du travail (9 p.); 8) L'humanisation

du travail (11 p.); 9) Les problèmes de l'entreprise (8 p.); 10) La participation
(7 p.) ; 11 Le sens des techniques de direction dans l'entreprise (13p.); 12) Résumé de la
recherche sous forme de thèses. — Un bon instrument de... travail.

Eric Fuchs

Félicien Rousseau, La croissance solidaire des droits de l'homme. Un retour
aux sources de l'éthique (Recherches-Philosophie 29), Paris-Tournai/
Montréal, Desclée/Bellarmin, 1982, 315 p.

Le titre est trompeur. En fait l'auteur présente la doctrine thomiste de la loi naturelle,

dans laquelle il pense trouver le seul fondement possible des Droits de
l'homme. Que la question des Droits de l'homme soit historiquement liée aux travaux
des juristes et philosophes du XVIIIe sur le Droit naturel, cela est certain. Mais il
reste deux problèmes au moins: quel rapport y a-t-il entre ces théories juridiques et la
doctrine thomiste, et comment peut-on aujourd'hui revenir sur la question de la loi
naturelle? Sur ce second point, malgré les convictions de F. Rousseau, je ne crois pas
qu'on puisse fonder l'universalité des Droits de l'homme sur la position de saint
Thomas: peut-on espérer faire l'unanimité à partir de l'ontologie thomiste? Ou de



BIBLIOGRAPHIE 63

l'optimisme rationaliste qui s'y exprime? Et sur le premier point, on peut aussi poser
la question du refus, pendant si longtemps, par l'Eglise catholique de toute référence
aux Droits de l'homme, refus motivé par une théologie largement influencée par le
thomisme (sinon par la pensée de saint Thomas!). — Cela dit, l'ouvrage de F. Rousseau

est une présentation détaillée et précise de la doctrine thomiste. Comme tel il
rendra de grands services à tous ceux pour qui l'accès direct au texte de Thomas est
difficile. De toute façon, il est sûrement urgent de rouvrir le dossier de la loi naturelle,

en particulier pour pouvoir aborder dans de bonnes conditions la question des
Droits de l'homme, du moins si l'on croit que ceux-ci sont autre chose que des
propositions aussi vagues qu'utopiques. Les théologiens protestants devraient en prendre
davantage conscience!

Eric Fuchs

Gandhi et Martin Luther King: Des combats non violents (Dossiers libres),
Paris, Cerf, 1983, 159 p.

En une centaine de pages, divers auteurs reviennent sur ces deux chefs charismatiques

et politiques que furent Gandhi et King. A chaque partie biographique succèdent

quelques études illustrant la technique et la signification de la non-violence.
Cela est par ailleurs l'occasion d'éclairer la personnalité de Lanza del Vasto, disciple
de Gandhi, et de clarifier la situation raciale actuelle aux Etats-Unis après l'assassinat
de King et la dissolution de la majorité des mouvements noirs. Précédant une
bibliographie française très complète, une troisième partie traite de la non-violence
aujourd'hui et tente de relever les apports essentiels de ce moyen de lutte développé
par les deux leaders. En conclusion, voici un recueil d'articles bienvenu, destiné à un
large public, recueil qui permet d'aller plus loin à la rencontre de deux figures
presque légendaires.

Serge Molla

Cornel West, Caridad Guidote, Margaret Coakley (eds), Theology in
the Americas. Detroit II, Conference Papers (Third World Studies),
Maryknoll, New York, Probe ed. by Orbis, 1983, 190 p.

Ce volume rassemble les actes de la Seconde Conférence de Détroit (la première
eut lieu en 1975) qui réunit en 1980 quelque 600 participants, tous liés à la réflexion
des théologies de libération. L'ensemble des contributions publiées a trait à la dénonciation

de la position conservatrice des Eglises face à la crise du capitalisme, position
jugée incompatible avec l'évangile de Jésus-Christ. C'est pourquoi la critique revêt
sans conteste un aspect politique, montrant bien que l'attaque a pour but non d'organiser

des débats, mais plutôt de susciter des engagements concrets. Ainsi, après un
court historique de la Conférence et quelques remarques introductives (I) de
S. Torres, suivent trois parties dont les titres soulignent la nécessité d'une telle
réunion: «analyse du système actuel» (II), «perspectives internationales» (III), «rôle
des Eglises et de la théologie» (IV). Une cinquième partie, intitulée «nouvelle
société/Eglise prophétique », exprime l'espérance de plusieurs minorités représentées



64 BIBLIOGRAPHIE

à cette conférence, avant que, en conclusion (VI), C. West tente de poser quelques
«jalons pour une gauche chrétienne nord-américaine». Au total, voici un recueil qui
atteste du regroupement des minorités dans leur lutte, sans perdre leur identité et leur
particularité, et du fait que ces théologies de libération optent de plus en plus pour le

socialisme; il n'est toutefois pas sûr que cela signale véritablement un choix, surtout
dans "un contexte américain.

Serge Molla

Arrigo Colombo (éd.), Religione, istituzione, liberazione. Studi sulfatto reli¬

gioso (Ricerche teologiche), Roma, Edizioni Boria, 1983, 352 p.

Ce précieux volume est l'aboutissement d'une rencontre interdisciplinaire qui a

eu lieu en novembre 1981 à l'Université de Lecce et des discussions ultérieures qui
ont permis aux participants de préciser leur pensée et de répondre aux interrogations
de leurs collègues. Philosophes, sociologues, historiens du christianisme ancien et

théologiens ont essayé ensemble, en un dialogue véritable, de cerner le sens et la

portée du fait religieux. A lire le résultat, on a l'impression qu'il s'est effectivement
agi d'un effort commun, les participants réagissant en général à quelques exposés de
base qui ont lancé la discussion, et l'objectif envisagé restant toujours au centre des
débats. Un exemple à suivre! — Il n'est pas possible d'évoquer ici la variété des

points de vue dont aucun ne manque de pertinence. Parmi les exposés de base signalons

celui d'Italo Mancini, auteur — entre autres — d'une Filosofia della religione
(Roma, 1968), qui résume, en dix thèses succinctes mais lourdes de sens, sa conception

de la religion, conception fortement marquée par l'influence de Barth et de
Bonhoeffer. Pour lui, la religion est essentiellement kérygme, ce qui a pour conséquence
la nécessité de l'herméneutique. La plupart des autres intervenants se réfèrent à ces
thèses. — Dans un exposé tout aussi substantiel, Giulo Girardi approfondit le rôle
religieux de l'identification, en s'inspirant de Freud en particulier, mais aussi de

l'idéologie de la lutte des classes. Il montre l'importance pour le chrétien de s'identifier

d'un côté au Christ, mais de l'autre aussi au pauvre. Le caractère communautaire
de la pratique chrétienne, s'opposant à la dominance de la hiérarchie dans l'Eglise
traditionnelle, est d'ailleurs l'une des composantes quasi constitutives de la démarche
du colloque. — Arnold Nesti présente le point de vue du sociologue. Son exposé
contient un chapitre absolument remarquable sur le silence, l'un des deux « signes du
religieux... » (à côté du rite) (p. 130-136). Par la suite, plusieurs intervenants relèveront
l'originalité de cet excursus. Nesti tend d'ailleurs à effacer la fausse opposition (selon
lui) entre le religieux et le profane. — Les historiens de l'Eglise ancienne (Vincenzo
Loi et Giorgio Jossa, entre autres) analysent, dans des textes très pondérés et très

nuancés, l'apparition d'une structure hiérarchique dans une communauté au départ
plutôt charismatique, alors qu'Arrigo Colombo défend avec ferveur les intérêts d'une
Eglise du peuple en dénonçant vigoureusement le caractère élitaire de la théologie.
Les thèses de deux théologiens (Armido Rizzi et Giuseppe Ruggieri) «pour une
théologie du fait chrétien » ne s'éloignent pas beaucoup des intentions « populistes »

de Colombo. Signalons encore que tout au long des débats le phénomène de la «
religion populaire» est resté présent aux esprits, et que Giorgio Jossa, dans une évaluation

finale de l'effort interdisciplinaire réalisé par le groupe, attire à juste titre l'attention

sur l'ambiguïté de cette notion. — Il y aurait encore beaucoup à dire. Le « fait
religieux» en question est évidemment le catholicisme de la Péninsule, mais il n'est

que justice de dire qu'à plusieurs reprises les participants ont pris conscience de la



BIBLIOGRAPHIE 65

nécessité d'élargir le débat et de prendre en considération des manifestations non
italiennes, voire non chrétiennes, du religieux. On ne peut que féliciter le groupe, et

pour la manière de conduire la recherche, et pour le résultat. — Un regret, mais il est
de taille: l'absence d'une présentation des collaborateurs — curriculum vitae, principales

publications —, qu'on juge en général indispensable dans des recueils de ce

type. Le soussigné est confus de devoir admettre — mais il n'est peut-être pas un cas
isolé! — que la plupart des collaborateurs à ce volume lui sont inconnus.

Carl-A. Keller

Vittorio Lanternari, Les mouvements religieux des peuples opprimés. Traduit

de l'italien par Robert Paris, Paris, La Découverte/Maspero, 1983,
395 p.

Réimpression d'un «classique». Lanternari était l'un des premiers (en 1960) à

tenter une analyse systématique et une «explication» globale des innombrables
mouvements «messianiques», «millénaristes», «nativistes», «syncrètiques» qui ont
renouvelé la vie religieuse dans tous les continents au cours des derniers cent ou deux
cents ans. Il a également attiré l'attention sur les incidences que ses travaux ne
manqueront pas d'avoir sur l'étude historique de l'origine des grandes religions. Voici son
appréciation des «mouvements religieux des peuples opprimés»: «ils sont parmi les

manifestations les plus vivantes et les plus dramatiques du heurt culturel entre peuples

de niveaux différents... Ils contribuent à démolir les barrières dressées par le
colonialisme et l'ethnocratisme des nations occidentales, et imposent une révision et

une mise à jour des valeurs de notre culture...» (p. 311). Depuis le première parution
de ce livre, les faits et les monographies sur les faits se sont multipliés, les tentatives
de synthèse se sont accumulées, des congrès en ont délibéré, des instituts de recherche
spécialisés ont été fondés (et équipés d'un personnel ultra-compétent), les points de

vue et les résultats se sont diversifiés, et comme il se doit la science a progressé —
mais le livre de Lanternari garde toute sa valeur, grâce surtout à la richesse de son
contenu et à la sûreté de son information.

Carl-A. Keller

José Ramos Regidor, Gesù e il risveglio degli oppressi. La sfida della teologia
della liberazione. Milano, Arnoldo Mondadori Ed., 1981, 511 p.

Voici une des meilleures présentations et études de la théologie de la libération
latino-américaine! Elle se distingue de ses semblables — et Dieu sait leur nombre —
par la masse d'informations récentes, par les documents et les auteurs originaux
auxquels elle renvoie. Une connaissance intime du sujet conduit à une analyse aussi

objective que possible, si bien que ce livre pourra servir d'ouvrage de référence à tout
étudiant désireux de connaître à fond les partis pris de la théologie en Amérique
latine. Regidor retrace d'abord le chemin de la lutte des chrétiens pour leur libération,

de Medellin (1968) à Puebla (1979), pour aborder ensuite la méthode qui caractérise

cette théologie, p. ex. le rôle de la praxis, la réflexion comme acte second,



66 BIBLIOGRAPHIE

l'option pour les pauvres, le rapport aux forces politiques en présence et l'utilisation
du marxisme; quant aux problèmes ouverts, ils ne seront pas tus. La partie christologique

— accent fort du livre — examine les christologies de Leonardo Boff, de Jon
Sobrino et de la Conférence de Puebla. Il est ensuite question de l'Eglise des pauvres
organisée en communautés de base, inventant de nouveaux ministères et donnant
jour à une spiritualité active. En conclusion, l'auteur s'interroge sur la signification de
cette Eglise pour les Eglises des pays riches: une seconde Réforme (Metz) va-t-elle
naître, avec des solidarités autres que bourgeoises, avec une lecture de la Bible basée

sur la foi en la présence de l'Esprit dans les luttes de libération, avec des martyrs tel
l'archevêque Romero? — L'auteur de cette étude très accessible, malgré sa documentation

et son érudition, est bien placé, il est vrai, pour ce genre de travail. Après avoir
été professeur à l'Université pontificale de Rome, il travaille aujourd'hui au Centre
IDOC international qui rassemble un nombre de matériaux impressionnant sur des

sujets contemporains comme celui-ci. Est-il permis d'espérer que Regidor nous laissera

profiter de temps en temps de son riche savoir et qu'il s'exprimera aussi sur la
théologie plus populaire, moins élitaire, en train de naître dans les communautés de
base?

Klauspeter Blaser

André Biéler, Chrétiens et Socialistes avant Marx, Préface de Claude
Gruson, Genève, Labor et Fides, 1982, 349 p.

Le nouveau livre d'André Biéler — fruit d'un intense labeur pendant les dix
dernières années — est de première importance et ceci pour différentes raisons.
D'abord, il remplit une lacune douloureusement ressentie dans l'historiographie du
XIXe siècle en analysant le comportement des chrétiens français au début de la
révolution industrielle, à l'aube de la démocratie, du capitalisme et des divers socialismes
avant Marx; il puise notamment dans les sources du «christianisme social», chez les
socialistes chrétiens français de première heure. L'auteur présente notamment les

catholiques sociaux encore passablement attachés au passé (par exemple Villeneuve-
Bargemont, de Melun, Ozanam), les catholiques libéraux (par exemple Montalem-
bert, Lacordaire. Lamennais), le patronat social protestant (Legrand, Bourcart,
Dollfus, etc.), le Réveil (Mmc de Krudener), l'équipe du journal Le Semeur (Hollard,
Juste Olivier, Vinet), les socialistes chrétiens et le journal L'Atelier (Bûchez, Chevé,
Corbon et beaucoup d'autres). L'accent porte sur l'extraordinaire production
intellectuelle et l'imagination créatrice dans le domaine social et politique de ce dernier
groupe. Les socialistes chrétiens voulaient une société fondée aussi bien sur l'initiative

et la responsabilité individuelles que sur l'association et la solidarité préconisées

par d'autres socialistes tout en s'opposant au communisme et à certaines formes de
socialisme. Une attention particulière est consacrée au médecin parisien Philippe
Bûchez (1796-1865), le principal inspirateur de la lutte des socialistes chrétiens
catholicisme après avoir été franc-maçon et saint-simonien. Ensuite, ce livre aborde les

questions d'éthique sociale brûlantes, celles de l'organisation de la société et du
travail; à cet égard, aucun lecteur ne pourra se soustraire à l'actualité du combat des

réformateurs sociaux quand bien même les choses nous apparaissent aujourd'hui



BIBLIOGRAPHIE 67

infiniment plus complexes. L'auteur analyse les causes multiples (philosophiques,
morales, religieuses) des bouleversements révolutionnaires du siècle: mauvaise
distribution des revenus, manque de législation sociale, église compromise par son
attachement aux riches, absence de démocratie dans le travail. On invoque non seulement

l'ordre providentiel ou l'irréligion pour justifier le système en place; la
conscience que seule une nouvelle organisation de la société et l'arrêt de l'exploitation

égoïste des uns par les autres est également en train de naître; elle se fait même
toujours plus forte notamment dans la perception des mécanismes de la prolétarisation,

de l'esclavage industriel et de la société des classes. Enfin, c'est une théorie
herméneutique que Biéler tente de formuler en se demandant de quelle manière s'articulent,

à travers cet examen historique, les rapports entre la révélation chrétienne et une
idéologie sociale qu'elle soit conservatrice, libérale, réformatrice, révolutionnaire ou
socialiste. Ainsi, l'intention qui sous-tend la patiente démarche de notre auteur est de
« mettre en évidence les relations diverses qui se sont établies entre d'une part les
différentes pratiques de la foi des chrétiens, éclairées par leurs formulations théologiques

variées, et d'autre part les comportements politiques, économiques et sociaux de
leur milieu, dans ce temps et ce lieu particuliers de l'histoire» (287). Excellentes
leçons herméneutiques au cours desquelles Biéler affirme notamment que l'action
réciproque de l'énoncé théologique et des facteurs politiques s'inscrit dans une
dialectique multidimensionnelle. L'examen des faits historiques contredit aussi bien les

interprétations spiritualistes (« Enoncez et pratiquez correctement L'Evangile et vous
avez une bonne société») que les interprétations matérialistes («aménagez correctement

la vie économique et vous aurez la bonne religion»). L'influence des options
socio-politiques sur les interprétations théologiques peut avoir deux conséquences
radicalement différentes: elle peut mettre en cause la religion comme source de
réflexion sociale et politique ou au contraire reprendre la révélation chrétienne
comme autorité en matière d'éthique sociale en la réinterprétant en fonction de
nouvelles circonstances. Avant toute critique, il faudra reconnaître qu'il s'agit là d'un
livre attendu et destiné à nous instruire à plusieurs niveaux, compte tenu de
l'immense matériel rassemblé dans cet ouvrage et mis à disposition du lecteur. Le
texte de Biéler contient en effet énormément de citations qui étayent les différents
points dans l'ordonnance systématique proposée par l'auteur. Pour ma part, je me
demande si une concision plus poussée, peut-être même une présentation de
l'ensemble de la pensée des principaux acteurs n'auraient pas facilité l'accès et évité
les répétitions (j'y ajoute ma difficulté à supporter des dizaines ou quinzaines de

pages sans sous-titres!). Cette étude sera un indispensable outil pour l'historien
travaillant l'époque en question; mais il lui manquera parfois une information exacte
concernant le milieu de certaines figures mises en relief ou au sujet de certaines

croyances de l'époque. Biéler attache par exemple beaucoup d'importance à la Providence

comme motif justificateur et mystificateur de l'ordre social libéral. Ne conviendrait-il

pas, pour bien le comprendre, d'en élucider quelque peu l'arrière-fond de

l'Aufklärung? Peut-on parler du Réveil sans rappeler l'eschatologie très massive et
réaliste de ce renouveau allant d'ailleurs dans un sens tantôt conservateur tantôt
innovateur? On serait également intéressé d'obtenir des précisions quant aux liens
des socialistes chrétiens français avec leurs coreligionnaires d'autres régions
d'Europe. En conclusion, nous relèverons cette question de l'auteur: «N'est-il pas
permis de penser que si les chrétiens, à l'aube de la révolution industrielle occidentale,

avaient été attentifs aux réflexions, aux avertissements et aux courageux combats
des «Socialistes chrétiens», le capitalisme privé aurait eu un tout autre visage, son
évolution eut été toute différente et l'histoire du monde en eut été transfigurée?»
(286).

Klauspeter Blaser



68 BIBLIOGRAPHIE

Christine Nöthiger-Strahm, Der deutschschweizerische Protestantismus
und der Landesstreik von 1918. Die Auseinandersetzung der Kirche mit
der sozialen Frage zu Beginn des 20. Jahrhunderts (Basler und Berner
Studien zur historischen und systematischen Theologie, vol. 44), Bern,
Peter Lang, 1981, 310 p. + annexe.

Les rapports des Eglises ou des théologiens aux questions sociales modernes
commencent heureusement à occuper une partie de la recherche historique francophone
(cf. par exemple les travaux de A. Biéler ou de J. Baubérot). En langue allemande,
beaucoup plus de travaux sont à disposition, en partie sur le socialisme religieux du
début de ce siècle. Certains trous restent cependant à combler. L'étude précieuse de
Mme Nôthiger, théologienne et femme de pasteur, s'inscrit dans ce cadre. Sa dissertation,

faite sous les auspices du professeur Andreas Lindt (Berne), traite donc de la
grève générale suisse de novembre 1918 et des réactions du protestantisme suisse-alémanique

à l'égard de cet événement qui, rappelons-le, fut à la fois le terme d'une
longue crise et le début d'un renouveau social en Suisse. L'auteur analyse les
commencements des mouvements socialistes en Suisse, la situation politique avant 1918,
la grève et ses effets, avant de décrire le paysage théologique et ecclésiastique de cette
période (querelles d'écoles théologiques, facultés de théologie, partis ecclésiastiques et
leurs organes, et — très intéressant — les théologiens engagés pour un christianisme
social, que ce soit dans l'Eglise ou dans la politique). La réception par l'Eglise
officielle de la question sociale, ainsi que les rapports des travailleurs avec l'Eglise, font
l'objet de réflexions circonstanciées, alors qu'une centaine de pages est consacrée au
dépouillement de la presse ecclésiastique suisse-alémanique, de prédications ou de
déclarations officielles gravitant autour du problème social et de la grève générale.
Les questions qui orientent cette recherche sont donc les suivantes: de quel côté
étaient les pasteurs, les autorités ecclésiastiques, les partis théologiques dans ce débat
dur et douloureux? Comment étaient-ils impliqués dans le processus de décision?
Quelles sont les structures et les orientations éthico-sociales qui prévalaient chez les

protestants suisses face à la crise de 1918? Aucun de ceux dont l'intérêt porte sur des

domaines de ce genre ne devrait ignorer cette étude bien documentée et argumentèe
— raison pour laquelle nous signalons ici son existence et son contenu sans pouvoir
entrer dans une appréciation détaillée.

Klauspeter Blaser

Sciences Henri Le Saux O.S.B. (Swami Abhishiktânanda), Intériorité et révélation.
et philosophie Essais théologiques (Collection «Le Soleil dans le Cœur»), Sisteron,
des religions m2y 333 p.

Henri Le Saux est né en 1910. Devenu moine bénédictin en 1929, il se rend en
Inde en 1948 afin de créer, en compagnie de Jules Monchanin, un ashram bénédictin
au sud du pays: Shantivanam, au bord de la Kavery. Il fait de fréquents séjours à

Annâmalai, montagne sacrée de Shiva, et se laisse initier à la pratique de l'advaïta
par un certain Swami Gnânânanda. Lui-même prend le nom d'Abhishiktânanda
(Abhishikta Christ) et essaie de pratiquer la mystique de l'advaïta shankarien tout
en demeurant chrétien et en célébrant journellement la messe. En 1960 il se fait
construire une petite cellule à Uttarkashi, dans le Himalaya, où il continue à
travailler tout en faisant de nombreux voyages en Inde. Il meurt en 1973. Nombreuses



BIBLIOGRAPHIE 69

sont ses publications, tant en français qu'en anglais. Un «Journal intime», difficile à

déchiffrer, attend la publication. — Ce rappel biographique était nécessaire pour
comprendre l'enjeu du présent volume. Edité par Odette Baumer-Despeigne et

Jacques Dupuis, S.J., il contient quatorze textes qui tous ont trait au problème crucial
des rapports entre ce que l'auteur appelle «l'expérience advaïta», c'est-à-dire
l'affirmation de l'unité indifférenciée d'atman et de brahman, du Soi «individuel» et de
l'Absolu «universel», d'un côté, et la pratique chrétienne de l'autre. On aborde des
thèmes aussi fondamentaux que la Trinité, dans le contexte de l'Absolu advaïtiste;
l'identité du Christ, celle du Dieu d'Ex 3, 14 et de l'âtman-brâhman; la Révélation;
les « Archétypes religieux, l'expérience du Soi, et la théologie chrétienne » (titre de
l'un des essais); la pratique de l'intériorité. C'est la connaissance de Dieu qui est au
centre, la connaissance véritable, non la connaissance théologique et discursive:
« L'atteinte à Dieu est un éveil, éveil à soi, éveil à Lui. Il n'y a pas d'atteinte de Dieu
hors de cet éveil. Dieu n'est pas une abstraction que ma raison peut concevoir, donc
projeter. Le Dieu des philosophes n'est pas Dieu... Dieu n'est atteint que dans un
éveil... L'Eveil à Dieu est inséparable de l'éveil à soi » (p. 305). « Si un point commun
doit être découvert (entre l'hindouisme et le christianisme) il ne peut l'être qu'au
niveau le plus profond, antérieurement à toute conceptualisation et toute verbalisation

» (p. 270). C'est dans cet esprit que les textes de ce volume ont été conçus, dans

l'esprit de l'expérience la plus intime, et c'est dans cet esprit qu'il faut non les lire,
mais les méditer et les reméditer. — On peut toutefois se demander si Henri Le Saux
n'a pas été en un sens induit en erreur, s'il n'a pas été dès le départ et même avant
son arrivée en Inde la victime du préjugé typiquement occidental qui identifie sans
autre «hindouisme» et «advaïta shankarien», pour qui la philosophie de ce maître
représente à elle seule l'hindouisme «orthodoxe». L'hindouisme n'est pas que Shankara!

On peut aussi se demander si telle remarque désobligeante — et mal informée!
— sur Ramanuja (p. 161, n. 17) ne trahit pas une certaine limitation du champ
d'intérêt, alors que Ramanuja aurait pu aider l'auteur à résoudre des dilemmes
douloureux. Malgré son désir sincère d'être à la fois hindou et chrétien, l'auteur reste

marqué par le «entweder — oder» de notre civilisation, alors que la tradition
hindoue est beaucoup plus englobante, même si le penseur hindou fait volontiers état de
certains refus. — Le lecteur est aussi un peu gêné par quelques erreurs plus ou moins

graves: le mot upâsana ne signifie pas «méditation» mais «vénération, adoration»
et une expression telle que « upâsana sur la Trinité » (titre de l'un des essais) sonne
très mal. Le terme ahamkâra n'a aucune connotation morale, et il n'est guère permis
de le traduire par «égotisme, péché, mal fondamental» (p. 81). Les genres des mots
sanskrits sont souvent inversés: shûnyatâ devient masculin, et mahâvâkya féminin!
Si l'on ne pense pas le mot sanskrit, mais un quelconque terme français à sa place, il
faut éviter le terme étranger. — Mais trêve de critiques mesquines! Plus fondamentales

sont les questions que Jacques Dupuis soulève dans son Introduction: est-ce que
l'expérience et renonciation peuvent être dissociées (pour Le Saux il y a une
expérience dernière que renonciation n'arrivera jamais à exprimer)? Peut-on qualifier
l'expérience de Jésus comme advaïta (comme le fait Le Saux)? Si Dieu, en Christ, est

vraiment entré dans l'histoire, est-il alors légitime, comme le fait l'advaïtin, de ne pas
prendre l'histoire au sérieux? On voit que ce ne sont pas simplement quelques
questions, mais que J. Dupuis remet en question toute l'entreprise de Le Saux. Le dernier
mot sur les rapports entre l'hindouisme et le christianisme n'est pas dit — le sera-t-il
jamais? En attendant, on essaiera de s'imprégner de la pensée d'Henri Le Saux: une
pensée qui a au moins le mérite de faire pressentir toute l'ampleur du problème — et

qui par surcroît nourrit l'être spirituel.

Carl-A. Keller



70 BIBLIOGRAPHIE

Fritz Buri, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Reli¬

gionsphilosophie der Kyoto-Schule und das Christentum, Bern/Stuttgart,
Paul Haupt, 1982, 469 p.

Ce livre considérable est dominé par deux idées clefs: premièrement, que le

dialogue entre le christianisme et le bouddhisme est non seulement nécessaire, mais utile
et fécond pour les deux partenaires; et deuxièmement, que ce dialogue ne saurait être
un dialogue dans le vague, mais qu'il doit s'instaurer entre des interlocuteurs précis,
quitte à admettre que ce ne sont pas les deux religions dans leur totalité qui se

rencontrent. Par conséquent, l'auteur souligne le fait qu'il défend une interprétation très

personnelle du christianisme (qui néanmoins serait scientifiquement fondée), et il
retient comme interlocuteurs les philosophes des bouddhismes zen et shin de Kyoto,
estimant qu'ils figurent parmi les interprètes les plus compétents et les plus originaux
du bouddhisme moderne. L'auteur se laisse interpeller par les bouddhistes japonais,
mais leurs idées sont réfractées par sa propre pensée, et il leur répond sur la base de
sa propre théologie. Celle-ci est bien connue, grâce surtout aux trois volumes de sa

«dogmatique», et il la résume dans deux chapitres qui constituent le cadre du
volume en discussion. Elle semble avoir deux points de départ: d'un côté, la théorie
de 1'«eschatologie conséquente» développée notamment par Albert Schweitzer et
Martin Werner, et d'autre part l'axiome selon lequel les grandes affirmations
religieuses — le Christ, le Saint-Esprit, le Bouddha, la Vacuité — sont des tentatives
d'objectiver ce qui ne peut pas être objectivé: le sentiment des humains que le sens de
leur existence est fondé dans une transcendance (Transzendenzbezogenheit). Par
conséquent, les énoncés religieux sont des symboles valables et efficaces qui
renvoient au sens de l'existence, sens non objectivable mais qui ne peut se dire que dans
un langage objectivant. Ce qui rend le dialogue interreligieux difficile et stérile, c'est,
selon l'auteur, la fausse tendance des partenaires à considérer le langage objectivant
comme se référant à des grandeurs objectives: au Christ, au Saint-Esprit, à la Vacuité,
etc., alors qu'il est possible, voire nécessaire, de percevoir les symboles comme de
vrais symboles, et même de les combiner entre eux: le Bouddha-Christ devient le

symbole du « Soi » véritable, du sens de l'existence dans son rapport à la transcendance,

sens qui ne peut se dire que sous forme de symbole. — C'est dans cette
optique que l'auteur présente huit penseurs japonais: Kitaro Nishida (1870-1945),
Hajime Tanabe (1885-1962), Daisetz Teitaro Suzuki (1870-1966), Shin-ichi Hisamatsu
(1889-1980), Keiji Nishitani (né 1900), Yoshinori Takeuchi (né 1913), Shizuteru Ueda
(né 1926) et Masao Abe (né 1915). Il analyse leur pensée, sur la base de leurs œuvres
traduites en anglais ou en allemand ou rédigées d'emblée dans l'une de ces langues,
et il fait des remarques critiques (qui ne sont peut-être pas toujours justifiées). On est

reconnaissant à l'auteur d'avoir fourni cet effort patient et passionné, et on ne peut
que tirer profit de l'étude des penseurs japonais. — Pourtant, la lecture laisse un
malaise. Je ne sais s'il est utile d'en faire état puisque l'auteur s'y attend expressément
et qu'il prévoit d'ores et déjà d'être contesté par ses collègues chrétiens. Mais il ne
s'agit pas que de son interprétation du christianisme. Le malaise se situe à un niveau
plus profond. Il peut se résumer en une question impertinente que l'auteur veuille
bien nous pardonner: M. Buri a-t-il vraiment compris le bouddhisme? Sa thèse radicale,

son affirmation péremptoire que seule la pensée objectivante est possible et
légitime, son refus de tout autre mode de connaissance que celui qui passe par l'expression

symbolisante et son explication rationnelle, son attachement quasi obsessionnel
au « Subjekt-Objekt-Schema » dont il reconnaît pourtant les limites (que précisément
le symbole essaie de signifier et de dépasser) — toutes ces théories ne l'empêchent-
elles pas de vraiment comprendre un mode de «pensée» qui se réalise en la Vacuité

ou qui se produit par la présence du Saint-Esprit? N'est-il pas malveillant, preuve



BIBLIOGRAPHIE 71

d'une vision «ethnocentrique», que de ne pas considérer 1'«éveil à la vacuité»
comme l'éveil à une forme tout autre de la perception des choses et de soi-même? A
une forme de perception qui implique une rupture d'avec les modes «ordinaires»,
qui est le fruit du passage à une autre dimension, à une autre «qualité» de l'être, et

par conséquent à un autre état de conscience? Est-il permis de réduire l'éveil à un
simple symbole? Symbole, certes, d'un rapport à une transcendance, mais symbole
tout de même? La pratique de la mystique chrétienne et de l'éveil à la vacuité n'est-
eile que spéculation philosophique? La preuve existe-t-elle qu'on ne peut que parler
de la transcendance ou la symboliser, mais pas la vivre (cf. p. 398s)? Ce qui préside à

l'ouvrage extraordinairement appliqué et solide de M. Buri, c'est le refus de l'expérience

de la Transcendance, le refus de la « mystique », le refus d'être « parfaitement
éveillé». C'est là sa limite — une limite certes excusable, mais qui barre la voie à une
compréhension en profondeur des religions — de toutes les religions.

Carl-A. Keller

Susan Asch, L'Eglise du Prophète Kimbangu, de ses origines à son rôle
actuel au Zaïre, Paris, Karthala, 1983, 342 p.

Nous sommes en présence d'une analyse «idéologique» du mouvement kimban-
guiste. La thèse de l'auteur — sociologue de formation — est au demeurant fort
simple: sous la conduite d'une petite minorité «réformiste» en son sein, et surtout
suite aux options prises par le chef spirituel actuel, aidée aussi par l'évolution
politique de l'Etat, l'Eglise kimbanguiste aurait totalement changé d'orientation. Au
début, le kimbanguisme aurait été un mouvement de contestation anti-européenne
mobilisant les « masses populaires » ployant sous le joug colonialiste et le cortège de
malheurs qu'il engendrait; aujourd'hui, reconnu comme troisème force religieuse du
pays, il serait le soutien inconditionnel du régime de Mobutu, régime capitaliste et
néo-colonialiste. Cette mutation aurait des conséquences extrêmement fâcheuses.
D'un côté, l'Eglise officielle jouerait son indépendance en acceptant l'aide du COE,
organisation protestante, et d'autres organisations d'aide au développement (qui, en
offrant des subsides, entendent exercer un contrôle sur les activités ainsi créées); de

l'autre, le «réformisme» de l'élite minoritaire aurait creusé un fossé entre elle et les

«masses populaires», puisque ces dernières demeurent attachées aux anciennes
motivations africaines du Prophète. La théologie (protestante) enseignée à la Faculté
de Lutendele planerait au-dessus de la véritable religion des masses, et les activités
sociales et religieuses entreprises avec l'argent étranger se solderaient en général par
un échec. — L'ouvrage retient l'attention grâce au rapport détaillé qu'on y trouve
d'un voyage d'étude que l'auteur a fait en 1976/77 et qui contient des informations
suggestives concernant la vie religieuse et économique des communautés kimban-
guistes à ce moment-là. Ces qualités ne font que regretter d'autant plus vivement les

défauts. Je n'insiste pas sur la déformation de certains noms propres («Lucas
Vicher», page 126) et termes allemands (un exemple ahurissant à la p. 187), ni sur
l'absence d'explications de plusieurs sigles (ECZ, CBZO, EPER, FEPA...); je passe
aussi sur des erreurs de taille qui gênent considérablement le lecteur tant soit peu
averti (B.M.S. serait «British Missionary Society», au lieu de «Baptist...»; le COE
est avec insistance qualifié d'«organisation protestante», etc.); ce qu'en revanche je
ne pardonne pas, c'est que l'auteur n'offre pas l'ombre d'une preuve que Simon
Kimbangu a fondé un mouvement anti-colonialiste et, plus encore, qu'en formulant cette



72 BIBLIOGRAPHIE

affirmation elle ne tienne aucun compte des dizaines de milliers de mouvements
semblables qui simultanément se sont manifestés dans le monde entier. La réduction
socio-politique d'une création religieuse ne permettra jamais de la « comprendre » ;

pour cela, il faudrait peut-être tout de même avoir un minimum de sympathie pour
ce que l'auteur appelle dédaigneusement « le cadre étroit de la théologie ». — Le
rapport de voyage est complété par quelques annexes utiles: des documents officiels et
les résultats d'une enquête socio-économique parmi les kimbanguistes de Kinshasa.

Carl-A. Keller

Leroy S. Rouner (éd.), Meaning, Truth and God (Boston University Stu¬

dies in Philosophy and Religion, vol. 3), Notre Dame & London,
University of Notre Dame Press, 1982, 240 p.

La très prometteuse collection des « Boston University Studies in Philosophy and
Religion » s'enrichit d'un volume qui une fois de plus atteste la vitalité et la diversité
de la réflexion philosophique sur la religion (chrétienne en l'occurrence) aux Etats-
Unis. Le volume réunit onze études regroupées en trois parties: «la logique de la
démarche théologique»; «croyance religieuse et processus social»; «la réalité de

Dieu». Dans le premier groupe on trouve quatre études dont chacune éclaire une
forme particulière de démarche théologique. Charles Hartshorne («Grounds for
Believing in God's Existence») défend la conviction que le théisme est logiquement
valide, à condition de considérer Dieu non pas comme seulement l'être absolu, mais
simultanément comme également «relatif», c'est-à-dire en rapport avec le monde; il
étaie son raisonnement au moyen du recours à la logique formelle, tout en admettant
que sa démonstration n'est pas contraignante pour tout le monde. — David B. Burrell

(« Verification in Matters Religious ») soutient que les énoncés religieux tels que
« Dieu existe », « Dieu a créé le monde » sont vérifiables par la pratique qu'ils informent,

en particulier dans le cadre de la communauté religieuse; il propose aussi que
la réflexion chrétienne s'amplifie et s'affine par des références interculturelles. —
Dans un texte très suggestif, Robert R. Williams examine la célèbre plaisanterie de

Hegel selon laquelle, si l'on accepte l'idée que la religion est le sentiment d'une
dépendance totale, on pourrait considérer le chien comme l'être le plus religieux du
monde; il précise de manière fort éclairante que le sens du terme «sentiment» chez
Schleiermacher est tout autre, et il souligne le fait que la religion n'est pas seulement

conceptualisation intellectuelle (Hegel), mais une attitude beaucoup plus fondamentale,

plus existentielle (Schleiermacher). Enfin, Paul Ricœur («The Status of Vorstellung

in Hegel's Philosophy of Religion ») offre une exégèse minutieuse de quelques
passages de la Phénoménologie en mettant en évidence le rapport entre la « Vorstellung»

et le concept; il accepte la dialectique hégélienne en la résumant dans les trois
étapes de la démarche théologique: perception immédiate («révélation») — méditation

figurative («Vorstellung») — conceptualisation. — Dans le deuxième groupe
d'essais, on lit trois études sur les aspects sociaux de la religion. John B. Cobb, Jr.

retrace les origines de la «process theology» américaine dans ce qu'il appelle
« l'Ecole de Chicago », c'est-à-dire dans l'enseignement de quelques professeurs de la

Chicago Divinity School, depuis la fin du siècle dernier, qui dans leur recherche
mettaient l'accent non seulement sur les études bibliques, mais essentiellement sur les

implications sociales de l'Evangile. — Howard Clark Kee («Weber Revisited: Sociology

of Knowledge and the Historical Reconstruction of Christianity») souligne



BIBLIOGRAPHIE 73

l'importance des concepts wébériens pour la compréhension de l'histoire du christianisme,

surtout ancien — pourvu que les thèses de Weber soient restituées à leurs
intentions primitives et libérées des malentendus qui les déforment dans l'optique du
public américain. — Enfin, John E. Smith («Royce: The Absolute and the Beloved
Community Revisited ») montre que, contrairement à une idée répandue, la philosophie

de Josiah Royce (1855-1916) constitue un tout harmonieux puisqu'il existe un
lien étroit entre ses recherches sur l'Absolu, objet de ses premières publications, et les
réflexions sur la communauté humaine qui l'ont occupé ultérieurement. — Quant à

Marx W. Wartofsky (« Homo Homini Deus Est: Feuerbach's Religious Materialism»),

qui s'interroge pour savoir s'il est possible d'élaborer une conception matérialiste

de la transcendance, il estime que la pensée de Feuerbach est inadéquate
puisqu'elle ne tient pas compte de la pratique; il déplore que la pensée marxiste n'ait
pas encore développé le thème de l'espérance — il semble donc ignorer l'œuvre
d'Ernst Bloch. — La dernière partie, consacrée plus précisément au thème de Dieu,
contient trois études particulièrement fécondes et stimulantes. J. N. Findlay (« Hegel
as Theologian ») analyse de manière fort judicieuse le concept hégélien de l'Absolu,
mais il déplore que le «Dieu» de Hegel soit entièrement «de ce monde», alors que
nous, les humains, sommes appelés à parvenir à la perfection, moyennant une
expérience qui nous conduirait, à travers de nombreuses vies, jusqu'à intégrer un Divin
absolument parfait. Ernest L. Fortin (« Nietzsche and the Crisis of Nihilism »)
présente une étude passionnante du nihilisme nietzschéen, en s'appuyant principalement
sur le premier chapitre de « Au-delà du bien et du mal » (« Des préjugés des

philosophes»); il montre qu'il s'agit d'une crise totale et il s'interroge sur la possibilité de
la surmonter. Enfin, Thomas F. O'Meara (« ' Christianity is the Future of Paganism '

:

Schelling's Philosophy of Religion, 1826-1854») se penche sur les dernières œuvres
de Schelling et propose une esquisse de la forme définitive de sa philosophie de la

religion, une philosophie extraordinairement profonde et riche qui mériterait d'être
mieux connue. — Le volume est dédié à Hans-Georg Gadamer, et c'est un hommage
digne de celui qu'il est censé honorer.

Carl-A. Keller

John H. Whittaker, Matters of Faith and Matters of Principle. Religious
Truth Claims and their Logic (Trinity University Monograph Series,
vol. 6), San Antonio, Trinity University Press, 1981, 173 p.

L'auteur se propose de montrer qu'une position religieuse est logiquement
possible, qu'elle peut légitimement prétendre à dire vrai. Il procède en montrant que les

énoncés religieux fondamentaux ne sont ni des hypothèses (qui demanderaient à être
vérifiées ou falsifiées), ni des certitudes (qui seraient admises universellement), mais
des principes. Un principe consiste en une affirmation relative au sens des phénomènes,

non aux phénomènes eux-mêmes. A l'instar de n'importe quel autre principe,
un principe religieux n'a pas besoin de se justifier: il est le point de départ indiscutable

d'une existence porteuse de sens. En cette qualité, un principe religieux exige
l'engagement total de la personne qui le défend. Par conséquent, le risque existe que
l'acceptation du principe qui prétend saisir la Vérité conduise à l'intolérance, au rejet
d'autres points de vue religieux. Toutefois, ce risque peut être éludé si l'on admet que
la relation entre des principes religieux apparemment contradictoires est en fait
logiquement indéterminée et qu'il n'est pas possible de dire exactement si les principes



74 BIBLIOGRAPHIE

sont incompatibles ou non. — Les principaux interlocuteurs de l'auteur sont
Wittgenstein et James. Sa démarche est lente, presque cérémonieuse, mais elle est
extraordinairement circonspecte et ne manque pas de séduction. Toutefois, on déplore
l'absence d'une véritable prise en considération de ce qui constitue l'essence même
d'un principe religieux: la transcendance, l'inconditionné, Dieu. On reste résolument
enfermé dans le relatif et dans le provisoire, dans l'humain trop humain. Dommage.

Carl-A. Keller

Juan de Sahagun Lucas, Interpretation del hecho religioso. Filosofìa y feno¬
menologia de la religion. Salamanca, Ediciones Sigueme, 1982, 210 p.

Une excellente introduction à la philosophie de la religion, d'un point de vue
résolument occidental et chrétien, rédigée dans un style remarquablement clair.
L'auteur commence par définir le champ de travail respectivement de la science de la
religion et de la philosophie de la religion. La première (dont l'auteur examine les
diverses tendances et les présupposés qui en déterminent la teneur) a pour tâche de
décrire les manifestations de la religion, alors que la deuxième — ici représentée par
Tillich, Duméry et Rahner — en élucide la possibilité ontologique et la vérité. Analysant

ensuite la nature du phénomène religieux, l'auteur s'inspire essentiellement
d'Eliade et d'Otto, et il aboutit à la conclusion que l'attitude religieuse, la sensibilité
de homo religiosus, consiste essentiellement dans un sentiment de dépendance par
rapport à une grandeur supérieure: la religion est «une relation à travers laquelle
l'homme reconnaît une réalité supérieure qui fait irruption dans sa vie et le concerne
totalement» (p. 166). Passant ensuite à l'étude de l'histoire de la philosophie de la
religion, il en caractérise judicieusement les diverses étapes et leurs méthodes, depuis
la tradition judéo-chrétienne et la pensée grecque (Platon, Plotin) jusqu'à l'époque
contemporaine, pour passer ensuite à un chapitre substantiel sur les critiques
«modernes» de la religion: marxisme, freudisme et Wittgenstein. Parmi les trois,
c'est surtout Marx qui est l'objet d'une analyse et d'une critique pénétrantes. Le
dernier chapitre est consacré au fondement anthropologique de la pratique religieuse; en

dialoguant avec X. Zubiri, l'auteur établit la religion comme une dimension essentielle

et irrécusable de l'être humain. — Etant donné les qualités de l'ouvrage, on
regrette l'absence de toute référence à l'immense contribution des religions et des

philosophies non chrétiennes. Les traditions philosophiques de l'Asie se présentant
principalement, dans toute leur insaisissable diversité, comme autant de philosophies de
la religion, le philosophe européen ne saurait plus traiter de la religion sans en tenir
compte — dans la mesure de ses possibilités, bien entendu!

Carl-A. Keller

Juan Maria Isasi, Maurice Blondel — Una rigurosa filosofia de la religion,
Bilbao, Universidad de Deusto/Mensajero, 1982, 220 p.

Par cet ouvrage, aboutissement d'une recherche de doctorat, l'auteur espère
familiariser le public hispanophone avec l'œuvre philosophique de Maurice Blondel, et
désire en particulier attirer l'attention sur les incidences certaines de sa philosophie



BIBLIOGRAPHIE 75

de l'action sur la philosophie de la religion. L'auteur montre que l'analyse rigoureuse
de l'action conduit logiquement et immanquablement à une philosophie de la
religion puisqu'elle éclaire des antinomies telles que: liberté/nécessité, autonomie/hétéro-
nomie, Dieu/homme, toutes antinomies constitutives d'une philosophie de la religion
et qui par surcroît se trouvent au centre des préoccupations contemporaines. —
Après l'introduction (évocation de la vie et de l'œuvre de Blondel), le livre se divise
en deux parties. Dans la première (« La dialectique de l'action »), l'auteur analyse le
sens et la fécondité de l'action comme point de départ d'une réflexion métaphysique
rigoureuse, débouchant sur l'apparition de la liberté et, avec elle, sur la présence de

l'esprit et, en dernier lieu, de l'Absolu (de 1'«Unique Nécessaire»), de Dieu. Dans la
deuxième partie, l'auteur développe et approfondit ce thème, soulignant le caractère
strictement anthropologique de la démarche blondélienne. Toutefois, le Dieu de la
métaphysique n'est pas le Dieu de la religion — l'auteur estime que malgré cela un
authentique théisme traverse toute l'œuvre de Blondel. En fin de compte, c'est
uniquement par la religion que l'Absolu (qui fonde l'action de l'homme) peut se réaliser
en celui-ci. — Le livre ne manquera pas de susciter de l'intérêt pour un philosophe
qui, à l'heure actuelle, semble un peu oublié — même dans le domaine francophone.
— Une abondante bibliographie accroît l'utilité de ce travail.

Carl-A. Keller

David Patterson, Faith and Philosophy, Washington, University Press of
America, 1982, 151 p.

Il s'agit d'une sorte de confession de foi d'un philosophe existentialiste, dans la
plus pure tradition de ce type de philosophie. A la philosophie spéculative, globalisante

et systématique, et surtout à la morale qui en fait partie intégrante, l'auteur
oppose avec vigueur la foi et sa créativité: dans cette optique, philosophie (spéculative)

et foi sont incompatibles. C'est la subjectivité qui est la Vérité, et la subjectivité
se réalise dans une démarche à travers laquelle le sujet vit et développe constamment
sa relation à lui-même. — L'ouvrage est composé de cinq essais. Le premier contient
une analyse de «Crainte et tremblement» de Kierkegaard: Abraham est le sujet
humain dans son isolement et dans sa «résignation totale», qui se concrétise dans
l'audace paradoxale de son amour. Les deux essais suivants sont consacrés à Lev
Shestov, interprète de Nietzsche, de Kierkegaard et de Dostoïevski, qui a élaboré
cette « autre dimension de la pensée » qui est le fait de la subjectivité. La quatrième
étude traite de la «Confession» de Tolstoï (1879) et en dégage la signification,
exemple d'une prise de conscience du sujet dans sa spécificité, ou plus concrètement:
manifestation de la vie elle-même. Le dernier essai: «La physique, la philosophie, et
la mystique» est le plus stimulant, mais aussi celui qui appelle les réserves les plus
sérieuses. L'auteur se propose de défendre la subjectivité comme fondement unique
et de la physique moderne — surtout quantique —, et du « mysticisme asiatique ». Le

soussigné ne peut évidemment se prononcer sur la physique quantique, mais il ne
saurait se déclarer satisfait du volet asiatique de l'exposé. L'auteur traite globalement
du « mysticisme asiatique », alors qu'un phénomène de ce type n'existe simplement
pas. Le « mysticisme asiatique » se dissout en réalité en une multitude de techniques
et d'approches extrêmement diverses, dont chacune s'appuie sur des théories philosophiques

qui lui sont propres. Il y a un monde de différences entre le taoïsme et le

shivaïsme, et le dernier n'est pas une unité non plus. En outre, il n'est certainement pas



76 BIBLIOGRAPHIE

possible de réduire toutes ces philosophies à la subjectivité pure. Si telle d'entre elles

— le taoïsme, le ch'an — récuse la systématisation, elle ne prône tout de même pas la
subjectivité, puisqu'au contraire le sujet s'avère illusoire. Enfin, il convient encore de

rappeler que la pratique mystique en général vise à intérioriser un système, mais sans

pour autant s'opposer à celui-ci: la mystique ignore l'antagonisme de la foi et de la

philosophie, antagonisme qui pour notre auteur est une donnée première.

Carl-A. Keller

Karl Albert, Vom Kult zum Logos. Studien zur Philosophie der Religion,
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1982, 132 p.

Qu'il soit possible de postuler un lien entre le mythe et la philosophie, tout le
monde en convient. L'auteur va plus loin: il entend élucider le rapport entre le culte
et la philosophie. Porté par une profonde sympathie pour la pratique religieuse en
général, cultuelle en particulier, et convaincu de l'unité fondamentale du culte, du
mythe et de la métaphysique, il nous offre neuf études lumineuses sur le thème
retenu. Il présente deux philosophes de l'Antiquité: 1'«ascension» de Parmenide, et
la doctrine de katharsis chez Platon; deux philosophes médiévaux: l'argument
ontologique d'Anselme, et la mystique de Maître Eckhart; deux philosophes plus récents:
Giordano Bruno et le mythe de la mort d'Actée, et la philosophie comme adoration
chez Hegel; deux philosophes contemporains: le culte, la prière et la contemplation
chez Jaspers, et «l'Esprit de la liturgie» de Romano Guardini; et il termine par un
chapitre sur «la métaphysique de la fête». Il faut admettre que la liaison entre le
culte et l'œuvre philosophique n'est pas toujours directe, ni immédiatement perceptible

(je pense à Eckhart et à Bruno), mais la thèse d'un rapport implicite paraît
néanmoins toujours convaincante. On regrette que l'auteur n'ait pas quitté un peu le

monde grec et chrétien, car dans les religions asiatiques le rapport entre le culte et la

métaphysique est tellement évident qu'il va presque de soi. — L'exposé de l'auteur
est empreint d'une grande sérénité et formulé dans un style extrêmement agréable et
facile à suivre. Du très bel ouvrage.

Carl-A. Keller

Philosophie Angele Kremer-Marietti, La symbolicité, Paris, PUF, 1982, 232 p.
contemporaine

Au commencement était le symbole... Puis vint la symbolisation, accomplissant le

retour du refoulé, le symbolique, espace (lacanien) issu de l'éclatement du sujet,
énergie structurée et médiation du langage, et enfin, la symbolicité, objet du dernier
livre d'A. Kremer-Marietti. — Ces pages, d'une densité et d'une intensité volcanique,
répondent parfaitement au titre de la collection («Croisées») dans laquelle s'inscrit
l'ouvrage. Ici, le gai savoir, délivré des cloisonnements rigides du passé, éclate en de

multiples réseaux, y compris celui de l'imaginaire. En ce sens, balayant les monologues

ennuyeux, le livre d'A. Kremer-Marietti, qui n'hésite pas à convoquer tout le

Panthéon philosophique (de Platon à Lacan, en passant par Kant, Nietzsche,
Bergson et Freud) pour l'avancée de son discours, renoue avec l'antique question de
la recherche épistémologique:



BIBLIOGRAPHIE 77

du premier chapitre, se joue des règles, multiplie les motifs (rhétorique, psychanalyse,
philosophie), s'éclate dans toutes les structures de l'être (du parlêtre?). Le rapport
platonicien à la vérité, soutendu par l'art de dire... ou de ne pas dire, rejoint la rhétorique

de l'inconscient par laquelle le sujet s'époumone et se perd, irrémédiablement
divisé par-delà les métaphores et les métonymies. — Il fallait donc, pour dépasser le
réel absent et l'imaginaire destructeur, accéder au symbolique (ch. II) et à sa forme
diachronique: la symbolisation. Au cœur de cette dernière s'articule le jeu subtil de la
mauvaise foi qui s'ignore, sous la forme linguistique de la dénégation (la Verneinung
freudienne), mécanisme de défense par lequel le sujet pose ce qu'il méconnaît, c'est-
à-dire son désir. L'imbrication entre pulsion et Loi (inter-dit) devient donc très vite
nécessaire. Pourtant (ch. III), la symbolisation demeure un irréductible problème,
une permanente question à résoudre — et ceci, à tous les niveaux des sciences
humaines — véritable tête de Janus dont la face cachée serait la socialisation. Car
traiter du problème de la symbolisation c'est avant tout chercher à s'insérer dans ce
monde d'échange et de reconnaissance issu de la brisure première. C'est aussi

annexer le problème maltraité du temps, la topique de la fiction et la question du

mythe, à la fois acte et contenu du discours. Le ch. IV reprend en profondeur
l'affrontement, par la voix du symbolique, de la pulsion, appartenant à l'ordre du
réel et de la Loi, fondant l'ordre du symbole, polemos résolument intemporel. Cette
recherche donne alors l'occasion à l'auteur de replonger dans les pages kantiennes et
de décrypter l'analyse cristalline que fait le philosophe de la liberté et du temps. —
On s'étonnera peut-être d'un certain flou dans la terminologie de l'ouvrage: sans
doute n'est-il pas pensable de dire ou de clore le sens du terme symbolicité, autrement

dit, d'assigner à un signifiant une liaison fixe avec un signifié. Alors, le thème
revient, lancinant palimpseste (avec le détour dans le ch. V par Kant, Bergson et G.
Marcel, par Hegel et Comte au eh. VI): l'empire de la Loi, symbolicité suprème,
apparaît peu à peu. L'interdit, procédant de la négativité, confisque le désir, scellant
ainsi le sujet au réseau du symbolique, dans lequel le refoulé fait si bien retour: les

ruses de la pulsion pour s'y faire être sont en effet incontrôlables. Après tout, il en va
de l'homme; du moins, de «la forme symbolique dans laquelle il mène sa destinée et

la réalise dans les avatars les plus imprévisibles» (p. 163). Pour ce qui est de l'origine
de la symbolicité (eh. VII), elle est à chercher dans la poéticité, processus originel de
l'imitation métaphorique. Quant à l'épilogue, il n'est qu'une approche supplémentaire

de cet essai brillant: le phénomène de symbolisation, la suprématie du symbolique,

le signe de la Loi sont à nouveau triturés et renvoient à des contours... encore à

mesurer. Le texte de Freud sur la (Dé)négation (à lire de préférence en premier!) clôt
le livre. — On sera peut-être tenté de reprocher à l'auteur un certain détournement de

la réalité du sujet — même aléatoire — au profit d'une quête intemporelle et
impersonnelle de l'archéologie du sujet. Mais de telles recherches, originaires et originales,
sont nécessaires. Et lorsqu'en plus, l'intelligence du style allie la qualité du travail, la
lecture devient plaisir.

Isabelle Graesslé

Hans-Georg Gadamer, L'art de comprendre. Ecrits L Herméneutique et

tradition philosophique (Bibl. philosophique), Paris, Aubier, 1982, 295 p.

L'herméneutique philosophique de Gadamer n'était jusqu'ici accessible au lecteur
francophone qu'à travers une traduction partielle de « Wahrheit und Methode » et de

quelques articles disséminés dans diverses revues. Le présent ouvrage apporte un élé-



78 BIBLIOGRAPHIE

ment nouveau: réunissant — avec l'approbation de Gadamer — certains articles
choisis dans l'abondante production du penseur, l'éditeur français nous offre la
possibilité de mieux percevoir la cohérence et la mobilité d'une des pensées majeures de
notre époque. Une telle publication laisse cependant perplexe sur deux points au
moins: a) le titre du recueil, «l'art de comprendre», est beaucoup trop ambigu: il
pourrait en effet suggérer que l'herméneutique de Gadamer n'est qu'une reprise de
celle de Schleiermacher ou de Dilthey, qu'elle n'est qu'une psychologie du
comprendre, alors qu'en fait le penseur de Heidelberg ne cesse d'insister sur l'aspect
ontologique de sa démarche herméneutique; la bipartition du livre semble indiquer
que l'on veut, dans un premier temps, préciser ce qu'il faut entendre par herméneutique,

et, dans une seconde période, appliquer cela à la tradition occidentale. Cette
distinction — commode il est vrai pour la présentation — n'est pas très herméneutique:

il n'y a pas d'abord une théorie qui serait ensuite appliquée à la tradition;
l'herméneutique est dialogue incessant avec celle-ci. En concédant cette bipartition,
on déplorera alors néanmoins que les textes retenus pour la première partie ne soient

pas plus explicites sur la valeur philosophique de l'herméneutique; un lecteur non
initié (ou plus modestement: non habitué) à cette forme de pensée ne trouvera pas
dans les textes traduits une voie d'accès à l'herméneutique philosophique: c'est
dommage. On a bien prévu un deuxième recueil, réunissant des textes s'adressant à un
public non spécialiste; il eût tout de même été plus judicieux de respecter le principe
aristotélicien selon lequel il faut commencer par ce qui est le plus connu, si l'on avait
vraiment voulu introduire à cette forme de pensée qui se veut universelle. Une
dernière petite remarque sur l'édition: la plus élémentaire probité eût exigé la mention
du nom des traducteurs des articles repris de revues. — Sous le titre « le problème de

l'herméneutique », la première partie réunit des articles où Gadamer situe son projet
philosophique dans le contexte contemporain de la pensée; l'intérêt de tels textes est

que, par le dialogue avec les représentants de l'historicisme, de la rhétorique, de la
critique de l'idéologie, et même d'une certaine herméneutique, l'auteur parvient à

préciser les modalités de son questionnement et de son rapport à la tradition. C'est
justement sur ce point que certains critiques s'en prennent à Gadamer: son
herméneutique ne serait qu'une assimilation de la tradition. Pour lui, au contraire, se

joindre à la tradition signifie tout autant transformer ce qui existe que le défendre
(p. 166). Il n'y a pas simple assimilation, mais dialogue, continuelle remise en question

réciproque de l'herméneute et de la tradition. La conceptualisation de la tâche

herméneutique à l'aide du dialogue provoque des réactions quant au rôle du langage
et du texte; certains ne voient en Gadamer que le philologue qui chercherait à
universaliser sa conception de l'approche des textes ; ils ignorent que la compréhension
d'un texte («l'être pour le texte» p. 171) a valeur d'exemple et est donc secondaire

par rapport au fait primordial de toute compréhension. Pour d'autres, l'énoncé
« l'être qui peut être compris est langage » fait de la tradition culturelle un absolu,
alors que Gadamer indique par là que l'on veut seulement comprendre ce qui se

laisse comprendre (p. 134). Interpréter et comprendre — ce qui est le dialogue —,
cela signifie dire avec ses propres mots ce qui est en jeu. La réussite du dialogue, la

compréhension, est à ce prix; et dans les cas où l'entente n'est pas possible, c'est

encore le dialogue qui le révèle. — La seconde partie, « l'herméneutique et la tradition

occidentale», est formée de textes que l'auteur a consacrés aux trois maîtres à

penser qui ont eu sur lui la plus forte influence: Platon, Hegel, Heidegger. Dans

«Heidegger et le langage de la métaphysique» (p. 175-185), Gadamer rapproche
l'activité philosophique de Heidegger de celle de Hegel: comme Hegel ne supprime
pas simplement la logique de l'entendement, mais l'assume en la dépassant (voir
aussi «Signification de la logique de Hegel» p. 201-224), Heidegger ne supprime pas
le langage de la métaphysique, mais «l'enlève», c'est-à-dire: le prend à son usage (p.



BIBLIOGRAPHIE 79

184). — En eminent connaisseur de Platon, et même en véritable platonicien,
Gadamer analyse subtilement la dialectique en jeu dans les dialogues et en montre,
avec une finesse bien herméneutique, l'universalité. En interprétant l'œuvre de ces

penseurs, il nous en propose une explication et nous incite à entrer en dialogue avec
eux.

Jacques Schouwey

Denis Zaslawsky, Analyse de l'être, Paris, Les Editions de Minuit, 1982,
195 p.

Ce livre porte en sous-titre: Essai de philosophie analytique, ce qui dévoile une
partie du propos de l'auteur: ne pas écrire un ouvrage sur la philosophie analytique,
mais de philosophie analytique, même si, ce faisant, M. Zaslawsky utilise — de
même que les analyticiens utilisent les doctrines des philosophes du passé plus qu'ils
n'en rendent compte dans une perspective historique — les théories de certains
représentants de cette école, principalement de Russell, de Ryle et de Strawson, pour
mener à bien son analyse de l'être. — M. Zaslawsky, cependant, veut donner une
signification nouvelle à ce terme < analyse >. En ce sens que si l'analyse philosophique
a été pratiquée comme une discipline démonstrative dans la tradition classique et
comme une discipline purement descriptive chez Wittgenstein et ceux qui se sont
inspirés de lui, l'auteur récuse ces deux modèles au profit d'une conception explicative
de l'analyse. Celle-ci conserve toutefois les traits essentiels de la méthode analytique:
grande neutralité — elle est, bien mieux que la phénoménologie, sans présupposés —
et orientation vers le langage, conçu comme une voie d'accès au réel. Cette méthode
est par ailleurs informelle: elle n'utilise pas le formalisme logique, et elle procède par
comparaisons de concepts, c'est-à-dire par la recherche de leurs différences tout
autant que par celle de leurs ressemblances; et puisqu'il s'agit dans ce livre d'une
analyse de l'être, les deux concepts de départ seront l'existence et la prédication. —
L'auteur commence par exposer le paradoxe du non-être chez Platon: le non-être
doit exister puisqu'on y pense, et étudie les réfutations qu'en ont données Aristote et
Russell, ce dernier s'attachant à la forme que ce paradoxe prend chez Meinong avec
sa théorie de la distinction du Sein et de VAussersein, à laquelle il s'oppose par la
théorie des types et celle des descriptions définies. L'auteur estime que les considérations

d'Aristote vont plus loin et qu'elles permettent d'établir, au moyen de la découverte

de l'identité structurelle des paradoxes du menteur et du non-être, que le

concept d'être a une très grande généralité. — M. Zaslawsky essaie ensuite de
préciser la nature de cette généralité et, pour cela, fait appel à la théorie rylienne des

catégories, qu'il développe longuement, en en montrant la fécondité pour les
problèmes des sensations, du phénoménalisme et de l'esprit. Ce qui cependant intéresse
directement l'auteur dans cette théorie des catégories, c'est que la notion d'être y
échappe: «on ne parvient pas à comprendre ce que cela voudrait dire, pour une
entité quelconque, de ne pas appartenir à la catégorie des choses qui existent ou n 'existent

pas» (p. 120), alors qu'on comprend très bien qu'un homme n'appartient pas à la
catégorie des choses qui sont paires ou impaires. Cela explique notamment que Ryle
n'ait pu s'empêcher, contre ses intentions, de formuler des jugements de portée
ontologique sur l'existence de l'esprit par exemple, et qu'on puisse si facilement dériver
des paradoxes de la notion d'être. L'auteur remarque à ce propos qu'une autre



80 BIBLIOGRAPHIE

notion, celle de connaissance, se comporte comme celle d'être et est sujette à des

paradoxes semblables, notamment dans le kantisme: il faut d'une certaine manière
connaître le noumène pour affirmer qu'il est inconnaissable. — Pour préciser encore
la nature du concept d'être, M. Zaslawsky a recours à l'analyse des énoncés atomiques

de Strawson que, d'ailleurs, il élargit très rapidement. Strawson s'est occupé de

la structure sujet-prédicat et a remarqué qu'elle était asymétrique par rapport à la

négation: celle-ci ne peut porter que sur les prédicats et non sur les sujets. L'auteur
pense que cette thèse ne peut être maintenue à cause de la négation dans les phrases
clivées, qui porte sur le sujet: «Ce n'est pas Jean qui est poli», et il propose de

remplacer, dans l'analyse des énoncés, la structure sujet-prédicat par celle de thème et de

focus, qui est universelle: elle s'applique dans toutes les langues et dans tous les

énoncés. L'étude de cette structure permet de montrer qu'il y a un parallélisme entre
les énoncés prédicatifs et les énoncés existentiels, ce que la tradition philosophique
n'avait en général pas vu, et suggère que l'existence est un opérateur qui permet de

modifier la structure thématico-focale de certains énoncés. Cela explique définitivement

la généralité du concept d'être: c'est un opérateur qui peut porter sur n'importe
quel substantif. L'auteur pense que cette thèse rejoint celle que M. Williams expose
dans un livre récemment paru: What is Existence?: <être> est un «verbaliseur», «en
ce sens qu'il permet de tirer une forme verbale d'une forme originellement nominale»

(p. 181). Il est dommage que M. Zaslawsky n'ait pu pousser plus loin la
comparaison entre sa thèse et celle de M. Williams, car je crois que ces deux auteurs ont
engagé le problème de l'être sur un terrain fructueux, et encore trop souvent
méconnu.

Bernard Baertschi

Jean-Blaise Grize, De la logique à l'argumentation, Préface par Giovanni
Busino, Genève, Lib. Droz, 1982.

Dans ce livre Jean-Biaise Grize a réuni une série d'essais publiés entre 1958 et
1981. Les premiers concernent le problème des limites de la formalisation (théorèmes
de Godei) et les rapports entre l'observation et la théorie scientifique. Mais la plupart
des articles, de nature programmatique, prospective, ont pour but d'attirer l'attention
du lecteur sur la logique naturelle, c'est-à-dire sur l'analyse logique du discours en

tant qu'acte de langage déterminé. Aux yeux de Grize, en effet, « la démarche qui va
de la logique mathématique à la logique naturelle est certainement inéluctable»
(p. 33). Dans cette perspective, le problème principal est celui des conditions de
possibilité de la logique du discours quotidien. Quelle est la spécificité de la logique
naturelle par rapport à la logique formelle standard et à l'analyse linguistique ou
sémiologique? En gros, la logique naturelle est la logique de l'argumentation, la

logique du discours oratoire, la logique de renonciation rhétorique. Par définition, il
s'agit de « la théorie générale des opérations logico-discursives propres à engendrer
une schématisation » (30). Le projet de construire une telle logique relève au fond de

ce qu'on appelle le « pragmatic turn », c'est-à-dire le passage de l'analyse structurale
des systèmes logico-linguistiques à la logique des processus effectifs d'énonciation.
Au modèle classique (jakobsonien) de la communication (émetteur — message —
récepteur), il faut substituer le modèle selon lequel un orateur véhicule à un auditoire



BIBLIOGRAPHIE öl

une «schématisation» qui doit être recevable et acceptable pour ceux auxquels
elle est destinée. Lorsque A adresse un discours à B en essayant de faire adopter à

celui-ci certaines attitudes ou certains comportements relativement à un objet ou à un
thème donné, A produit une schématisation, c'est-à-dire qu'«il construit un
microunivers devant B, univers qui se veut vraisemblable pour B ». Autrement dit, la
schématisation est une activité dialogique qui, par l'intermédiaire d'une langue naturelle,
«pro-pose» un micro-univers à un interlocuteur, à un objecteur virtuel (cf. 152). De
ce point de vue, la « logique naturelle est l'art d'engendrer des schématisations
vraisemblables par le moyen de la parole» (172). Ce type de logique, qui doit rendre
compte des banalités du discours quotidien, n'est pas réductible à la logique
mathématique et cette irréductibilité repose en définitive sur la différence qui existe entre
parler et calculer. En termes piagétiens, Grize décrit la schématisation comme étant
un équilibre entre l'assimilation aux schemes préexistants du «préconstruit» (i.e. les

présuppositions culturelles, l'idéologie implicite) et l'accommodation aux représentations

que le locuteur se fait de son auditoire et de son objectif (cf. 194). — La logique
naturelle est aussi une analyse de la pensée, plus précisément du système des opérations

de pensée qui permettent à un sujet-locuteur en situation de proposer ses
représentations à un auditeur par le moyen d'un discours. Or, d'une part, «le système
d'opérations à dégager n'est pas celui qui doit permettre de rendre compte de telle
schématisation donnée, mais bien celui qui doit conduire à expliquer toute schématisation»

(192); mais, d'autre part. Grize reconnaît que «l'existence d'une telle logique
— c'est-à-dire d'un système de telles opérations au sens fort de système — n'est
encore qu'un postulat» (222) qui doit permettre de dégager un certain nombre
d'opérations spécifiques, puis, dans une étape plus lointaine, de les axiomatiser Pour
Grize, la logique naturelle « pour être ce qu'elle veut être, doit devenir une science

expérimentale». «De même qu'il existe déjà une socio-linguistique, le moment est

venu de concevoir une socio-logique» (219). — L'opposition tranchée entre la

logique formelle et la pensée naturelle, c'est-à-dire «la logique de tout un chacun,
celle de Socrate et des mortels» (119) engage Grize dans la recherche initiale de

Boole: «rendre compte des <laws of thought)» (120), les lois de la pensée naturelle
qui sont mises en jeu dans une activité discursive.

Curzio Chiesa

Jean Granier, Le discours du monde. Essai sur la destination de la philoso¬
phie («L'ordre philosophique»), Paris, Seuil, 1977, 287 p.

L'auteur s'interroge sur la possibilité de fonder le discours philosophique en
régime de modernité. Il opte pour un commencement concret, basé sur ce qu'il
nomme la thésis du référentiel, c'est-à-dire sur la position relationnelle instituée par
l'ego d'un monde compris comme intégral ontologique. Granier renoue ainsi, me
semble-t-il, avec les meilleures intuitions de l'existentialisme; sa critique du scientisme

le conduit à prendre en compte l'historicité de l'existence et de la connaissance
et à renouveler la compréhension de la vérité, saisie dans son lien originaire aux
émotions et aux désirs de l'ego. Le « discours du monde » revient à une interprétation
située et pluraliste, embrayant sur les langages de l'art et du récit et réconciliant en
elle l'expérience vécue et la connaissance de l'être. «C'est l'expérience qui mûrit les

épis des idées. Le reste n'est que la paille des mots-clichés et des entités abstraites»



82 BIBLIOGRAPHIE

(p. 145). Le discours philosophique sera égotiste, c'est-à-dire enraciné dans le moi
concret. Cette optique nous vaut un chapitre fort bien mené sur les outils de travail
de la pensée que sont les concepts prospectifs, valoriels et pathétiques (p. 156ss),
indices d'une interprétation placée sous le signe du risque et de la liberté. La valeur
apparaît à Granier comme indissociable de l'être du réel et non, comme chez
Nietzsche, sous l'aspect d'une projection du désir. Granier développe ensuite sa

conception de la raison pensante, ouverte au dire des mythes et des religions. Les

concepts ne suffisent pas, ils doivent être insérés dans la perspective du moi désirant
et de sa relation au monde. Des concepts, Granier nous invite à passer aux idées
philosophiques, aux symboles et enfin aux métaphores: «La tonalité d'une philosophie
dépend du registre métaphorique où le philosophe inscrit ses concepts» (p. 201).
Cette fondation de la philosophie est inséparable à ses yeux d'une psychanalyse des
(désirs et d'une réflexion concrète sur la matière et sur le corps. Le réel résiste à la

logique et donc aussi à la tentation hégélienne; la vérité gagne à être pensée comme
altérité; elle relève du respect et de l'attention. En même temps, l'altérité de la vérité
émane de son caractère d'événement: « La vérité est un événement qui affecte l'être-
rèel, dans la mesure où ce qu'est le réel ne rejoint son propre sens de vérité que par le
travail de l'interprétation » (p. 239). Dans ses conclusions, l'auteur s'interroge avec
une remarquable probité sur la solitude du philosophe: la vie en philosophie est

davantage exil qu'habitation de l'être. Le lien avec la vie naturelle et avec l'attitude
naïve devant les choses demeure une question aiguë pour toute philosophie: la
philosophie n'épuise pas l'attitude humaine face au réel, elle doit respecter la tension qui
la sépare de la vie. — Les développements de Granier frappent par leur cohérence et
leur capacité d'éclairer la situation humaine de l'existence et de la connaissance. Je

me demande toutefois si son herméneutique, très marquée au coin des travaux de
Ricœur et de Heidegger, ne devrait pas être complétée — ou problématisée — par
une réflexion plus rigoureuse sur les critères épistémologiques permettant de distinguer

la vérité de l'erreur.

Denis Müller

Ronald Harri Wettstein, Discours et véracité, Berne - Francfort/M., Peter

Lang, 1982, 284 p.

Comme l'auteur l'indique dans le sous-titre de son livre: «Essai de philosophie
transcendantale», il veut prolonger et actualiser Kant. Cela ne va pas sans de
profondes modifications des théories du philosophe de Königsberg, puisque M. Wertstem

propose comme «axiome de la réflexion transcendantale» l'énoncé suivant:
« La philosophie transcendantale se constitue par la mise en rapport entre ce que le

philosophe crée et ce qui l'a créé» (p. 36). La philosophie s'intègre alors dans une
évolution, biologique en dernier ressort, et elle est une expression du « substrat
transcendantal des êtres vivants, à savoir [de] leur spontanéité» (p. 61). Cette spontanéité
n'est rien d'autre que la véracité, antéprédicative d'abord, predicative ensuite et
seulement chez l'homme. D'où l'importance du langage, que l'auteur étudie longuement.
La véracité est un acte — M. Wettstein parle de la prétention à la véracité des

énoncés —, il faut donc tenir compte des actes de langage (avec Searle et contre
Quine). Mais la distinction traditionnelle de l'illocutionnaire et du contenu proposi-
tionnel est insuffisante, car la véracité n'est pas une propriété de l'énoncé, mais de

l'énonciateur; l'auteur crée, pour la caractériser, le néologisme « translocutionnaire »,
soulignant par là l'aspect pragmatique de la véracité et l'insuffisance de la séman-



BIBLIOGRAPHIE 83

tique pure (contre Austin, Searle et Tugendhat [principale référence de M. Wettstein
lorsqu'il est question de philosophie analytique]). — Cela amène ensuite l'auteur à

s'occuper de la communication et du dialogue, dans lesquels s'établit la vérité
consensuelle. A cet effet, M. Wettstein étudie longuement la conception que
Habermas a proposée de la situation de dialogue idéal. Celle-ci présuppose la véracité

des participants qui peut rencontrer deux obstacles essentiels: le mensonge et la
mauvaise foi. M. Wettstein soutient que le mensonge ne s'oppose pas nécessairement
à la véracité, contrairement à ce que pensait Kant, car il ne réside pas dans le dire
consciemment faux; cela ne permet cependant pas de résoudre le problème de la
mauvaise foi, car celle-ci n'est pas un mensonge à soi-même: elle ne peut être vaincue
que par la conscience de la mort. Pour l'établir, l'auteur analyse et critique les
positions de Heidegger et de Sartre. En définitive, la véracité apparaît à M. Wettstein
comme la condition transcendantale pratique, ce qui lui permet de réintroduire
l'éthique dans la théorie de la vérité. — Je ferai trois remarques pour terminer: — (i)
Bien que l'auteur discute les positions de nombreux représentants de la philosophie
analytique, et qu'il pense que l'approche analytique soit fructueuse, il faut bien voir
qu'il n'adopte ni le point de vue, ni les méthodes de ce courant philosophique. On le
voit notamment d'une part en ce qu'il argumente essentiellement en faisant usage
d'expressions abstraites (ex.: la vérité) et non d'expressions concrètes (ex.: énoncé
vrai), et d'autre part, plus particulièrement, lorsque, évoquant les contextes référen-
tiellement opaques et deux problèmes qu'ils suscitent — la substitution salva veritate
et la quantification —, il conclut: «Etant d'un ordre purement technique et formel,
ces deux problèmes tendent à voiler la véritable origine des contextes opaques»
(p.236), et donc il n'est pas souhaitable de les aborder; cela est une position opposée
à celle de la philosophie analytique, pour qui ces deux problèmes sont justement
centraux. — (ii) M. Wettstein utilise les termes «vérité» et «vérification» sans jamais
mentionner la problématique qui a été élaborée depuis Popper et qui me paraît capitale

sur ce sujet. Il est vrai que l'auteur ne veut pas entrer «dans le domaine de la
théorie des sciences», mais «dans celui d'une théorie de la vérité» (p, 111). C'est là
une marque de son transcendantalisme — donc à mon avis de la distance qu'il garde
par rapport à la philosophie analytique — qui me paraît toutefois gênant ici, dans la
mesure où M. Wettstein parle à plusieurs reprises de «vérification empirique» (p. ex.

p. 115). — (iii) L'auteur utilise fréquemment les résultats auxquels il est parvenu dans
d'autres ouvrages qu'il a précédemment publiés. Bien qu'il en donne un résumé en

annexe, cela ne rend pas toujours très aisée la compréhension de son propos.

Bernard Baertschi

Walter Birnbaum, Organisches Denken als Weg in die Zukunft, Tübingen,
Katzmann 1983, 102 p.

Les quatre articles composant cet ouvrage forment une unité, en dépit de la diversité

des sujets traités: la signification d'une pensée organique (ch. 1), la physique
nucléaire et la science dans son ensemble (ch. 2), le roman et le gothique (ch. 3), le

destin de Socrate (ch. 4); chaque savoir doit montrer son objet, non dans une
description statique, mais dans les phases de son développement. Les réflexions de ce

théologien de Göttingen s'inscrivent dans le cadre des discussions contemporaines
sur la théorie de la science; elles présentant l'intérêt, appréciable à notre époque de

spécialisation à outrance ou de vulgarisation simpliste, de tenter l'intégration des

diverses formes du savoir humain dans une unité organique. Dans chaque cas,



84 bibliographie

l'auteur indique comment à une vision figée des faits et des explications correspond,
plus vraie, une exposition dynamique, suivant le développement historique. Ainsi,
par exemple, la révolution dans la manière scientifique de penser, telle que Heisenberg

l'a rendue possible avec la physique nucléaire, ne se comprend que dans
l'ensemble du contexte scientifique, et en particulier dans sa relation à la physique
causale-mécanique.

Jacques Schouwey

Max Scheler, Politisch-pädagogische Schriften, hrsg. mit einem Anhang
von Manfred S. Frings — Gesammelte Werke, t. 4, Berne et Munich,
Francke Verlag, 1982, 717 p.

On approche de l'achèvement, les œuvres complètes de Scheler comblent les
lacunes. On ne prévoit plus que deux, au plus trois volumes d'écrits posthumes. Ce
volume 4, qui suit le onzième récemment annoncé dans ces colonnes, contient surtout
les écrits de guerre de Scheler (ceux de la première guerre mondiale, évidemment,
puisqu'il est mort en 1928). Le gros morceau est constitué par le livre de 1914, écrit
dans la fièvre des premiers jours de guerre (une guerre où Scheler n'a pu servir dans
l'armée en raison de ses yeux): Le génie de la guerre et la guerre allemande (p. 7-250).
Suivent des conférences ou des articles courts, puis la réimpression de l'étonnant
petit traité de pédagogie nationale qu'ont été Les causes de la haine portée aux
Allemands, de 1917. Des inédits ou des articles dispersés complètent le livre, notamment
des comptes rendus des mêmes années. — Ce n'est pas sans malaise (et l'éditeur le
premier l'a senti, qui nous engage à ne pas laisser les intentions philosophiques de
l'auteur pâlir derrière certains passages politiques du livre) que l'on retrouve ces
textes. Certes, Scheler, qui vient de terminer le manuscrit de son gros œuvre (Le
formalisme dans la morale), reste bien sur sa lancée phénoménologique et péremptoire.
Mais il s'applique à des événements proches, pris dans la ferveur patriotique d'un
homme qui enrage de n'y pas participer davantage, et c'est comme si la clarté du
regard philosophique s'embuait. On est gêné de le voir s'emporter contre l'esprit
anglais, qu'il met en antithèse avec tout ce qui est véritable (donc allemand), et

auquel il fait jouer le rôle que Wagner réservait aux juifs. Mais il y a plus. — Bien
plus tard, en 1927, Scheler fera une conférence à Berlin sur l'Idée de la paix et le

pacifisme. Les principes de publication des œuvres complètes ne permettent pas la
confrontation des thèses de 1914 et des aperçus de 1927, et c'est bien dommage. C'est
en effet Scheler lui-même qui est le plus éloquent critique de Scheler. On retrouve
comme cible de ses refus de 1927 les assertions essentielles de 1914: il faut qu'il y ait
de la guerre au nom de l'idéal héroïque, les peuples perdraient en valeur globale
vitale et s'abîmeraient dans une paix prolongée, l'armée est éducative, la culture est

née de la guerre et continue d'en être fécondée, la guerre unit plus qu'elle ne divise.
Tout cela constitue le «militarisme d'attitude» (Gesinnungsmilitarismus) dont
Scheler fait la théorie et l'apologie en 1914, et qu'il déconstruit terme à terme plus
tard. Il terminera alors par un appel: «Il est nécessaire (notwendig) d'écarter de la

manière de penser du peuple allemand, et plus particulièrement de ses élites cultivées
et directrices, tous les éléments qui attribuent à la guerre plus qu'une signification
instrumentale»... (Idee des Friedens und der Pazifismus, Der Neue Geist Verlag,
Berlin, 1931, p. 20). De toute évidence, les textes du volume 4 doivent être approchés
dans une perspective uniquement historique, à titre de documents sur des états de

pensée transitoires, ou d'éléments d'importance exclusivement biographique.

Philippe Müller


	Bibliographie

