
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 1

Artikel: Débat : secondarité adlinguistique

Autor: Schouwey, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 45-50

DÉBAT

SECONDARITÉ ADLINGUISTIQUE

JACQUES SCHOUWEY

Sous le titre «Défense de la secondarité», D. Zaslawsky tente de répondre
(dans RThPh 1982/III, p. 285-294) à l'article de Gilbert Hottois, «De l'ontologie

au XXe siècle» (RThPh 1982/11, p. 121-140). L'enjeu est effectivement
d'importance. Dans ses ouvrages antérieurs, comme dans l'article qu'il
consacre au livre de B. d'Espagnat, Hottois fait le constat d'un enfermement de la
philosophie contemporaine dans le langage, l'activité philosophique devenant
ainsi secondaire. La distinction qu'il effectue entre une secondarité
métalinguistique (celle de la philosophie anglo-saxonne) et une secondarité adlinguistique

(caractéristique de la pensée phénoménologico-herméneutique) ', si utile
didactiquement, établit un parallèle entre des éléments de traditions
différentes, dont la pièce maîtresse semble bien être le langage. Limitée à son aspect
descriptif, une telle distinction recèle une part de vérité; lorsqu'elle devient
point de départ d'une critique de la situation contemporaine, diagnostic2
dénonçant la misère de la philosophie actuelle, et norme d'un dépassement ou
d'une métaphilosophie du langage qui ne peut devenir referentielle que
comme «philosophie de la technique», il vaut la peine d'en examiner et
discuter les fondements. D. zaslawsky a montré que, dans la pensée anglo-
saxonne, l'enfermement dans le langage n'est pas aussi évident que le croit
Hottois; le langage n'est pas seulement l'objet de la philosophie, mais aussi et
peut-être surtout une méthode d'analyse des problèmes non-linguistiques3.

Dans sa réponse à D. Zaslawsky, Hottois relativise la secondarité
métalinguistique, affirmant que ses analyses portent essentiellement sur la

philosophie continentale; il se «demande dans quelle mesure il serait possible
d'écrire pour la secondarité adlinguistique une «Défense» comme D.
Zaslawsky l'a fait pour la secondarité métalinguistique (de toute façon plus
théorique, plus constructive, plus referentielle que l'autre)»4.

Il ne saurait effectivement être ici question d'une défense ou d'un plaidoyer
en faveur de la secondarité adlinguistique qui, de par son statut même, n'en
aurait cure. Cela n'empêche cependant pas un examen des positions de Hottois

à l'égard des pensées adlinguistiques.

1 G. Hottois, Pour une métaphilosophie du langage, Paris, 1981, ch 2 : la philosophie

secondaire: de la secondarité métalinguistique à la secondarité adlinguistique, p.
19-24.

2 cf. «Défense de la secondarité», p. 285.
5 Id. p. 286-287.
4 Id., p. 296.



46 JACQUES SCHOUWEY

1. Langage, parole et langue

L'inclusion des philosophies contemporaines sous le signe de la secondarité

et de l'enfermement dans le langage est une tentative de classification qui
omet — volontairement? — les variations sémantiques du terme langage. On
objectera peut-être que la distinction des philosophies en métalinguistiques et
adlinguistiques a justement pour but de respecter cette polysémie. Il me
semble, au contraire, qu'elle n'entre pas dans ces considérations, mais qu'elle
vise à décrire des attitudes à l'égard du langage et du réel extra-linguistique: la

pensée métalinguistique se reconnaît secondaire, alors que la pensée
adlinguistique ne s'avoue pas volontiers telle et garde une prétention ontologique5.
L'usage du terme générique langage pour exprimer des options philosophiques

aussi différentes que celles du monde anglo-saxon et celles du continent
permet le classement établi par Hottois et facilite même la compréhension du
contexte philosophique contemporain; mais le danger créé par un tel emploi
est le même que celui encouru par les concepts de la pensée classique (cause,

substance, principe, etc.) transmis à la modernité: perte de tout sens. A vouloir

faire tout dire au terme langage, on ne lui fait plus rien dire du tout.
«Philosophie du langage» ou «philosophie linguistique»6 la pensée anglo-
saxonne est une philosophie de la langue, soit qu'elle considère les structures
de la langue, soit qu'elle s'en serve pour décrire du non-linguistique. La
phénoménologie-herméneutique-dialectique est une philosophie de la parole, du
verbe, dénonçant la pure instrumentalité du langage; ou, plus exactement,
montrant que la langue est un instrument, parmi d'autres, de la parole. Il
semble alors osé de réduire le langage des pensées adlinguistiques à celui du

courant métalinguistique, et d'affirmer sans autre forme de procès que «la
sollicitation qui met en branle l'écriture ou la parole émane du langage même
(de textes, d'écrits, par exemple) et non de la considération d'une réalité

extralinguistique»7.

2. Etre et langage: la question de la référence

Le problème est justement là: dire que la sollicitation qui met en branle la

parole ou l'écriture émane du langage même, cela revient-il à exclure la
considération d'une réalité extralinguistique? Je ne crois pas; du moins si l'on
comprend les termes de la question. Le langage qui «a l'homme» et qui suscite

la parole et l'écriture n'est pas la langue, mais son fondement; dès lors
dénoncer l'absence de considération d'une réalité extralinguistique comme
motivation de la parole présuppose mis au même niveau deux éléments de

tradition dont l'un, à vrai dire, fonde et justifie l'autre. La critique du discours

cf. Hottois, Pour une métaphilosophie du langage, p. 21-22.
«Défense de la secondarité», p. 286.
«De l'ontologie au XXe siècle», p. 135.



SECONDARITÉ ADLINGUISTIQUE 47

référentiel n'équivaut pas à la négation de sa validité, mais — pour le dire en
termes kantiens — à la recherche de ses conditions de possibilité.

Hottois assume, semble-t-il, le présupposé classique de la thématisation et
de l'objectivation de l'être comme garants du discours référentiel, sécurité que
ne procure effectivement pas un discours adlinguistique, refusant la priorité
ontologique à la domination ou maîtrise de l'être pour l'accorder à l'être
lui-même qui n'est pas seulement l'un ou l'autre «étant factuel et positif» mais
également l'entre-deux qui, à la fois, unit et sépare ces étants. La thématisation
objectivante et dominatrice ne peut rendre compte de la complexité du
«réel»; elle le limite, au contraire, à l'un ou l'autre de ses aspects. Le discours
adlinguistique n'a ni la prétention d'exprimer tout l'être, ni celle de présenter
exhaustivement telle région de l'être; à tâtons — c'est ce qui en fait la difficulté
et la richesse — il énonce l'ambiguïté de la réflexion sur l'être, qui échappe de

toutes parts à notre désir de mainmise. En ce sens, il est tout aussi référentiel —

si ce n'est davantage — qu'un discours objectivant et pontifiant. Il n'est pas
seulement discours sur, mais aussi discours de l'être. Ce n'est plus l'homme
qui possède le langage, mais le langage qui possède l'homme. Cette intuition
centrale de Heidegger — susceptible d'ailleurs de nombreuses interprétations
et mécompréhensions — décrit une situation fondamentale où l'être, avant
d'être dit, manipule, transformé par l'homme, se dit (tò öv Asyexat: forme

moyenne grecque).
Ce sont ainsi les rapports entre être et langage qui sont au cœur des débats;

poser la question de la référence du discours adlinguistique dans un jargon
métalinguistique ou traditionnel revient à demander pourquoi l'ordinateur ne

résout pas nos questions existentielles. Sans dénier toute valeur aux arguments
de Hottois, je voudrais tout de même dire qu'il simplifie un peu trop les

conceptions philosophiques adlinguistiques. J'en veux pour preuve son analyse

de la pensée gadamérienne.

3. Herméneutique philosophique: ontologie universelle ou «marginalité évi¬

dente et plate»*

Hottois constate chez Gadamer une «métaphore philologique généralisée»'':

la philosophie serait uniquement explicitation ou interprétation de

textes, toute autre forme de compréhension se ramenant à celle du texte et

étant foncièrement langagière; elle serait herméneutique. Là réside précisément

le malentendu exigeant une herméneutiquel0. L'herméneutique, pour
Gadamer, n'est pas avant tout la méthode adéquate pour lever les difficultés
de compréhension d'un texte ou pour résoudre ses antinomies ou ambiguïtés;

8 Hottois, Pour une métaphilosophie du langage, p. 91.
9 «De l'ontologie au XXe siècle», p. 135.
10 Herméneutique au sens où l'entend Schleiermacher: dissipation des

malentendus.



48 JACQUES SCHOUWEY

elle n'est pas primitivement une méthode. La lecture, l'explication interprétative

et la compréhension d'un texte ne sont que le modèle ou l'exemple selon

lequel se produit toute compréhension. L'ouvrage principal de Gadamer,
Wahrheit und Methode, procède par cercles concentriques, développant ainsi
un affinement de la compréhension de notre être au monde: de notre lien
esthétique aux œuvres d'art, il passe à notre lien historique aux œuvres du
passé, pour aboutir à notre lien langagier aux choses ; chaque sphère ne
possède pas d'autonomie absolue, mais une valeur exemplaire. L'enchaînement
de ces trois sphères a pour but de nous faire saisir la complexité et la richesse
de notre rapport aux choses et aux événements en dénonçant l'illusion d'une
bipolari té neutre et incontestable (sujet-objet, signifié-signifiant, intention de

Fauteur-compréhension du lecteur, intérieur-extérieur, etc.).

L'herméneutique gadamérienne a effectivement, comme le dit Hottois,
une forme dialogique. Cela n'a rien d'artificiel : notre rapport aux choses est

dialogique. Entendons bien qu'il ne saurait s'agir d'une «dialectique langagière

et circulaire de la question et de la réponse» '', mécanisme plat et stérile
du pseudo-dialogue, enchaînant les questions aux réponses par pur jeu, mais
d'un véritable dialogue où il y va de la réalité elle-même dans sa plus grande
complexité. Figeant les concepts de dialogue, langage, chose, sens, et les

enserrant dans le carcan du sens commun, Hottois ne peut que dénoncer
l'herméneutique comme marginalité évidente et plate qui insiste inutilement
sur l'appartenance de l'homme à une tradition qu'il se voit contraint
d'écouter: le dialogue est alors fusion de deux horizons de sens et cristallisation

en un nouvel horizon langagier de sens12. Décrire ainsi l'œuvre
herméneutique de Gadamer, c'est oublier le caractère infini du dialogue : sans cesse

les choses suscitent en nous des questions et sans cesse nous leur répondons, ne

serait-ce que par notre co-présence; la cristallisation d'un nouvel horizon de

sens n'a donc pas vraiment sa place en herméneutique.
Présentant notre rapport aux choses — à l'être — comme dialogique,

Gadamer ne peut pas ne pas rencontrer d'objections, et l'on comprend que
Hottois puisse voir dans l'herméneutique philosophique un enfermement
dans le langage : le dialogue exige un milieu commun, une langue commune, et

lorsque la philosophie se fait herméneutique, elle ne peut échapper à la langue.
Mais s'agit-il vraiment de réduire le dialogue à la discussion ou au simple
débat? Ou plutôt: pourquoi Gadamer conçoit-il notre rapport à l'être par le

dialogue? Les exemples qu'il donne de la lecture d'un texte (du passé ou

contemporain, peu importe!) et de l'appréciation esthétique tendent à

confirmer la place unique du langage dans la vie de l'homme et plus particulièrement

dans l'activité philosophique; mais a-t-on, pour cette raison, le droit
de dire que cette orientation philosophique n'est qu'une «métaphore philo-

1 ' Pour une métaphilosophie du langage, p. 91.
12 Id., p. 92.



SECONDARITÉ ADLINGUISTIQUE 49

logique généralisée ?» La réponse à ces questions devrait mettre dans leur juste
lumière les considérations foncièrement métaphilosophiques de Hottois.

Le rôle du dialogue dans l'herméneutique philosophique

Comme je l'ai déjà laissé entendre, le dialogue brise la relation étriquée de

la domination thématisante et objectivante, et révèle le fondement ultime de

la relation que nous entretenons avec l'être: dons et échanges mutuels et

permanents conduisant à une co-appartenance qui n'est transformée en maîtrise

de l'être par la conscience que par le besoin sécurisant de possession
ressenti par l'homme. Cette co-appartenance ne signifie cependant pas fixation

dans une tradition bien établie, ni surtout écoute docile de cette tradition,
et encore moins simple fusion d'horizons de sens. Notre lien dialogique à la
réalité indique qu'entre nous et elle il y a ce dont il est question (le sens) qui ne

provient pas entièrement de nous ni entièrement du réel, mais qui se dévoile
au fur et à mesure de notre rencontre avec le réel. Comme dans le véritable
dialogue verbal, ce n'est pas un partenaire qui impose sa vision des choses,
laissant aux autres la possibilité de l'accepter ou de la refuser, mais les différents

partenaires qui essayent de se mettre d'accord sur la «chose» dont il est

question, se laissant en quelque sorte guider par elle, notre relation au monde
n'est pas fondamentalement ou primitivement domination du monde, mais
col-laboration. A l'opposé du débat (ou combat) visant à faire valoir et

imposer aux autres ses propres conceptions ou pré-conceptions, le dialogue —

si bien pratiqué par Socrate — prend une valeur exemplaire pour le philosophe
soucieux de se comprendre dans le monde: il ne le domine pas ni n'est

dominé, asservi, par lui: ils s'entre-appartiennent. La relation verticale de

référence, où le monde et le langage sont des réalités referentielles autonomes
qu'il s'agirait de mettre en rapport dans un second temps, n'est pas à même de

justifier l'expérience humaine du monde : elle isole des pôles qui n'existent que
l'un par l'autre. Mise en demeure d'expliquer l'interaction constante du
monde et de l'homme, une philosophie adoptant ce préjugé de verticalité
referentielle et d'autonomie risque fort de devenir une philosophie de la

technique, une pensée dénaturée et figée en savoir objectif à tendance totalitaire.

L'herméneutique philosophique, par contre, tente la description, par la
relation dialogique, de la condition de possibilité de l'être au monde et dévoile
ainsi les soubassements derniers de toute forme de rapport de l'homme au
monde : le paradigme référentiel lui-même n'échappe pas à la structure
dialogique, même s'il en vient à figer tout rapport dans la bipolarité objectivante,
donnant ainsi naissance au savoir et à la technique.

«Métaphore philologique généralisée», «marginalité évidente et plate»?

Cette double caractérisation peu élogieuse de la pensée gadamérienne ne
saurait lui porter atteinte ou préjudice, car elle repose sur une triple mécom-

préhension:



50 JACQUES SCHOUWEY

a) le langage n'est pas, chez Gadamer, le moyen à l'aide duquel l'homme
interprète le monde13; en disant que «l'être qui peut être compris est

langage». Gadamer n'affirme pas qu'en dehors du comprendre il n'y a rien ;

il énonce simplement la condition de possibilité du rapport de l'homme au
monde et du monde à l'homme: langage.

b) par métaphore philologique généralisée, Hottois cherche à insinuer que
l'herméneutique philosophique n'est que la transposition des structures
immanentes au discours en structures transcendantes de l'être. Rien ne me
paraît plus erroné. La structure dialogique du discours herméneutique n'est

pas verbale (ou verbeuse), elle n'est pas philologique, mais langagière.
Conséquence de la confusion constante du langage et de la langue, une
vision simplificatrice des choses conduit à voir une métaphore généralisée,

un discours en abyme là où il y a un discours primordial, fondamental, où il
y va de la description la plus radicale de notre être au monde; véritable
ontologie universelle, l'herméneutique philosophique parle de ce qui est à

partir de ce qui est, laissant ainsi l'être venir se dire lui-même dans toute sa

richesse: venant à la rencontre de l'être humain, l'être rend visible et

compréhensible le sens pour l'être humain, et par là, à la manière de la

lumière, devient également visible. Il se représente en venant lui-même à la

représentation.

c) n'est marginal que ce qui est original ou originel, par opposition au super¬
ficiel, commun, quotidien, utilitaire. Est évident ce qui vient à se montrer
dans la plus grande clarté. En ce sens, l'étiquette donnée par Hottois à la

pensée de Gadamer la caractérise à merveille, et en confirme la validité.
Malheureusement, cette marginalité évidente est plate! Hottois entérine
donc le préjugé du sens commun selon lequel n'a de valeur et n'est digne de

considération que ce qui paraît compliqué, obscur, nébuleux.

cf. Pour une métaphilosophie du langage, p. 95.


	Débat : secondarité adlinguistique

