Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)
Heft: 1
Artikel: La mystique allemande et I'anabaptisme a Augsbourg, ca. 1526-1561 :

une analyse de certains éléments de la mystique rhénane du 14e siécle

transmis dans la production littéraire de Sigmund Salminger (1 ca.

1562)
Autor: Epiney-Burgard, Georgette / Backus, Irena
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 13-28

LA MYSTIQUE ALLEMANDE
ET L’ANABAPTISME A AUGSBOURG,
ca. 1526-1561

Une analyse de certains €léments de la mystique rhénane
du 14¢ siecle transmis dans la production littéraire de
Sigmund Salminger ( ca. 1562)

GEORGETTE EPINEY-BURGARD €t IRENA BACKUS

Le travail que nous présentons ici' se divise en deux parties. Premiére-
ment, nous allons placer Salminger dans le contexte de I'anabaptisme augs-
bourgeois, démontrer la survie de sa production littéraire et comparer les
idées-clés des ouvrages qu’il a publiés pendant la période de la persécution
(1526-1531) aux idées principales des écrits qu’il a fait paraitre aprés 1531
ou sa position sociale a Augsbourg s’est nettement améliorée. Deuxieme-
ment, nous allons faire une comparaison détaillée entre les deux écrits que
Salminger a édités dans les années 1526-27 et certains ouvrages de la mys-
tique rhénane. Ainsi, nous allons voir 1) dans quelle mesure les idées ana-
baptistes étaient influencées par la mystique rhénane, 2) si ces idées ont
évolué a la suite des persécutions des années 1527, 3) si le degré d’influence
de la mystique rhénane subit une modification entre 1526 et 1561.

Salminger et 'anabaptisme

Déja dans les années 1525-26, Augsbourg était le centre de I’anabap-
tisme en Europe occidentale? et c’est probablement au cours de I'année
1526 que Sigmund Salminger, ancien Franciscain originaire de Munich, y

' Une bio-bibliographie de Sigmund Salminger va paraitre dans le t. 7 de la série
Bibliotheca dissidentium : Répertoire des non-conformistes religieux du 16€ et du 17¢
siecle, éd. A. SEGUENNY, textes revus par J. RoTT, Baden-Baden 1980 —. C’est au cours
de ce travail que mon attention fut attirée sur les liens éventuels entre I'anabaptisme
augsbourgeois et la mystique rhénane. Cette question a fait 'objet d’un colloque a
I'Institut d’histoire de la Réformation a Genéve, le 6 décembre 1982, Mme Georgette
Epiney, auteur de la deuxiéme partie de cet article, y a dégagé les liens importants
qui existent entre les deux « écoles» de pensée. Nous tenons ici 4 remercier les autres
participants au colloque, spécialement Pierre Fraenkel, pour leurs remarques instruc-
tives et utiles. Je remercie aussi Carole Lehmann d’avoir révisé le style frangais de la
premiére partie de cet article.

2V. Friedrich RoTH, Augsburgs Reformationsgeschichte 1517-1555, 4 Bde., Miin-
chen 1901-11, I: 229-240, 256, 312 et Friedwart UHLAND, Tdufertum und Obrigkeit in
Augsburg im 16. Jahrhundert, Nonecke-Druck, Clausthal-Zellerfeld 1972.



14 G. EPINEY-BURGARD ET 1. BACKUS

est arrivé avec sa femme, Anna Haller. En cette méme année, semble-t-il, il
édite deux traités mystiques: Ausz was grund die lieb entspringt, un anonyme
du 14¢ siecle qu’il munit d’une préface, et les Zwey Sendbrieff von der liebe
Gottes de Georg Breuning, « Meistersinger » nurembergeois du 15¢ siécle?.
Les deux ouvrages ont été imprimeés a Augsbourg par Ulhart, a en croire la
bibliographie de Schottenloher.

Pourtant, Salminger ne fait partie du mouvement anabaptiste qu’en
1527, date a laquelle il est rebaptisé par Hans Hut. Lorsque ce dernier quitte
Augsbourg au printemps 1527, c’est Salminger qui est ¢lu comme son suc-
cesseur. Il collabore dés lors étroitement avec les autres chefs anabaptistes,
Jakob Dachser et Jakob Gross>. Sans doute participe-t-il aussi a I’organisa-
tion du « Mirtyrersynode », qui eut lieu en aoit 1527° et dont le but était de
concilier entre eux les chefs anabaptistes. Hut, pacifiste et opposé a toute
obéissance aux autorités civiles, trouvait une résistance a ses idées chez
Denck, Dachser et Salminger lui-méme.

Tout de suite aprés le Synode, le Conseil de la ville d’Augsbourg lance
une campagne anti-anabaptiste et Salminger est arrété le 18 septembre 1527.
Hut et Gross étaient dé¢ja en prison. Quelques jours plus tard, les 21-25 sep-
tembre, les prédicateurs Urbanus Rhegius, Johann Frosch, Steffan Agricola
et Michael Keller tentent de tenir une dispute avec Hut, Salminger, Dachser
et Gross. Le proces-verbal’ qui en est conservé s’avére trés mince, mais on
peut conclure que la discussion concernait au premier chef le baptéme des
enfants et les « Winkelpredigten ». Le procés-verbal de I'interrogatoire que
Salminger avait subi juste aprés son arrestation n’est guére plus révélateur
quant aux questions théologiques®. Le chef anabaptiste y aurait affirmé que
son premier baptéme était sans importance, n’étant pas ordonné par Dieu,
et qull avait lui-méme rebaptisé 25 personnes. Apres avoir refuse de se

3V. & son sujet F. RoTH, « Der Meistersinger Georg Breuning und die religidse
Bewegung der Waldenser und Téufer im 15. und 16. Jhdt. », Monatshefte der Come-
nius-Gesellschaft 13 :2 (1904), 74-93.

4 K. SCHOTTENLOHER, Philipp Ulhart: Ein Augsburgér Winkeldrucker und Helfer-
shelfer der « Schwdarmer» und « Wiedertédufer (1523-1529), Miinchen u. Freising 1921,
18, 60, 78, 81ss., 85, 130s.

3> V. M. RADLKOFER, «Jakob Dachser und Sigmund Salminger », Beitrdge z. baye-
rischen Kirchengeschichte 6 (1900), 1-30; H. SAALFELD, «Jakob Dachser — Priester,
Wiedertdufer, evangelischer Pfarrer. Ein Leben zwischen den Zeiten», Zeitschrift f.
bayerische Kirchengesch. 31 (1962), 1-29.

6V. UHLAND 1135ss.

7 Le MS. est conservé parmi les /3. Protokollen aux Archives municipales d’Augs-
bourg. V. aussi UHLAND 115-116 et M. LIEBMANN, Urbanus Rhegius und die Anfinge
der Reformation, Miinster 1980, 199.

8 Le MS. est conservé parmi les «Selekt Wiedertdufer und Religionsakten» a
Augsbourg. Publi¢ par: Christian MEYER, « Zur Geschichte der Wiedertdufer in
Oberschwaben: 1. Die Anfinge des Wiedertduferthums in Augsburg », Zeitschrift des
Historischen Vereins fiir Schwaben und Neuburg 1 (1874), 246.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 15

rétracter, Salminger reste en prison jusqu’'en décembre 1530. A cette date, il
parait devant le Conseil avec une déposition® dans laquelle il affirme que le
rebaptéme n’est pas contre la lettre, mais contre I’esprit de I’Ecriture sainte
— «der Geyst aber macht lebendig [Io 6, 64]». Il souligne en méme temps
I'importance de la foi comme don de Dieu. Tout d’abord le Conseil a
I'intention de I'expulser apres sa libération, mais en février 1531 il obtient
une permission spéciale de rester et d’étre réuni avec son épouse. Son nom
disparait des archives d’Augsbourg jusqu’en 1537 ou il est de nouveau men-
tionné, cette fois-ci comme maitre d’école et « Stadtpfeifer» !0,

Egalement en 1537 parait Der gantz Psalter'! édité par Salminger et par
Joachim Aberlin et imprimé par Sebastien Franck a Ulm et Philipp Ulhart
a Augsbourg. Ce Psautier contient non seulement une préface de Franck,
mais aussi trois cantiques de Georg Breuning qui ont connu une fortune
énorme parmi les anabaptistes augsbourgeois en 1526-1527. Le Psautier
sera réeédité une année plus tard, cette fois-ci comme Der new gesang
Psalter 2. Les imprimeurs sont toujours Ulhart et Franck et, bien que la pré-
face de ce dernier soit omise, son « Vorpsalm» aussi bien que les cantiques
de Breuning y sont maintenus. Entre 1540 et 1549, Salminger édite plusieurs
compositions musicales, pour la plupart des cantiques sans contenu théolo-
gique. Ses activités pourtant lui permettent d’entrer en contact avec des per-
sonnages influents d’Augsbourg dont le «Stadtschreiber» Georg Frolich.
C’est probablement grace a la recommandation de ce dernier que Sal-
minger est engagé par la famille Fugger'® dans les années 1547-48. Pendant
la période de son activité musicale, Salminger rédige et fait imprimer en
1540 a Strasbourg son seul ouvrage théologique, Guldin Schatz 4, que nous
allons analyser plus bas. La théologie de cet ouvrage, comme nous le ver-
rons, ne présente pas de difféerences radicales d’avec celle du Ausz was
grund. Pourtant Salminger n’a pas été persécuté apres 1531 et il est d’ail-
leurs frappant de constater que les autorités n’ont jamais critiqué les

9 MS. conservé également a Augsbourg. Publié¢ par: H. M. SCHLETTERER, « Sig-
mund Salminger», Monatshefte fiir Musikgeschichte 21 (1889), 180-181.

0V. L. GrEIFr, Beitrige zur Geschichte der deutschen Schulen Augsburgs, Augs-
burg 1858, 146-147.

'I'La description bibliographique est donnée par K. KACZEROWSKY, Sebastian
Franck-Bibliographie, Wiesbaden 1976, n° A119.

12V, KACZEROWSKY, n® A120 pour la description bibliographique.

13 Au sujet de leur activité musicale et de leurs rapports avec Salminger v. B. A.
WALLNER, «Die Griindung der Miinchener Hofbibliothek durch Albrecht 5 u.
Johann Jakob Fugger», Zeitschrift fiir Musikwissenschaft 2 (1919-20), 299-305.

'* Guldin Schatz.//Haupt =//schrifft und//Handzeyger/den Inhalt =//der gantzen
Bibel/in sich//schliessende. Auch all unsers glau =//bens und thiins/griintliche
zelig =//nuss/in 547. Titel und puncten//gestelt un absoluiert. Durch//Sigmund
Sal =//minger.//GETRVCKT.ZV.//STRASBVRG//DVRCH S.B. [= Sigismund
Brundt]//(1540).



16 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

ouvrages qu’il a édités. Nous allons maintenant examiner la survie de ces
ouvrages, afin de voir dans quelle mesure la production littéraire de Sal-
minger s’insére dans la tradition anabaptiste.

La survie des ouvrages de Salminger

Parmi les ceuvres de sa plume ou éditées par lui, seul le Ausz was grund a
connu une survie importante. Il s’agit en fait de deux éditions ultérieures a
1526. La premiére date de 1561 et porte le titre Underscheydt und bewisung
(s.1.). Le seul exemplaire connu de ce traité constitue une partie d’un recueil
factice conservé a la Bibliotheque de Zurich °. 11 est intéressant de constater
que les autres traités qui font partie de ce recueil sont:

1) Die Slotel van dat Secreet des Nachtmals [ca. 1563] — un traité mystique
contre toute forme de présence réelle dans les sacrements.

2) S. Franck, Eyn Brieff... tho synen vriendt Johan Campaen [1541] avec une
préface de I'imprimeur qui affirme contre Franck que les sacrements
ayant été ordonnés par Dieu servent a attirer ’homme vers lui.

3) Eyne korte unde eynvaldige underwisung [entre 1540 et 1563] — un traité
contre la persécution religieuse.

Il s’agit de toute évidence d’un recueil de livres d’édification anabap-
tistes de la deuxieme moitié du 16¢ siecle. Il est donc intéressant de voir que
le Ausz was grund (devenu Underscheydt und bewisung), avec 'accent qu’il
met sur I’dme rationnelle (’homme intérieur) qui doit dominer les sens
('homme extérieur) avant que I’homme ne devienne vraiment pieux,
constitue une partie intégrante de ce recueil. Le seul changement par rapport
au texte de 1526 consiste en des marginalia qui servent en quelque sorte de
sous-titres. En les examinant de plus prés, nous constatons que ces sous-titres
ne sont pas desintéressés. Les 1idées qu’ils font ressortir de notre traité mys-
tique médiéval sont aussi les idées les plus proches de la théologie anabaptiste.
Il est frappant de voir que le passage sur '’homme intérieur et ’homme
extérieur'¢ regoit plusieurs sous-titres pour la plupart extraits du texte lui-

I5Ce recueil est décrit par Alfred HEGLER dans son article: «Beitrige zur
Geschichte der Mystik in der Reformationszeit», Archiv fiir Reformationsgeschichte
Texte u. Untersuchungen. Ergdnzungsbd. 1 (1906), 45ff. Hegler a tort de dire qu’en ce
qui concerne le Ausz was grund, c’est uniquement la préface de Salminger qui est
reprise. En fait, le texte entier de la Underscheydt und bewisung est celui du Ausz was
grund.

16 DENIFLE, p. 179-180. Salminger ne savait pas que le traité qu’'il a édité sous le
titre de Ausz was grund n’était en fait que la conclusion d’un traité mystique
médiéval: Das Buch von geistlicher Armut. Ce dernier, y compris la conclusion, a été
publié¢ en 1877 (Miinchen) par H. Denifle qui ne s’est pas rendu compte de I'usage
qu’on a fait de la conclusion au 16¢ siécle! Comme le texte du Ausz was grund reste
inchangé entre 1526 et 1877, les renvois de pages, ici, se référent a I’édition de
Denifle.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 17

méme: « Von der menschen Abfalle in die eussere sinnen», « Der sich keret zu
den krencksten an die sinn, die begegnet das krenckste die todlicheit», « Die
sinn sindt gotliche Warheit nit empfenlich». Remarquons qu’un croyant
anabaptiste qui parcourait ces sous-titres aurait été frappé par I'importance
que I’on accorde au libre arbitre. De plus les passages du traité qui soulignent
que I’homme dépend de Dieu ne sont pas sous-titrés!’. En ce qui concerne le
baptéme, celui du croyant adulte et pénitent est souligné tant par le texte 8 que
par les marginalia. Toutefois ces derniers, a la différence du texte, ne men-
tionnent ni ’homme comme récepteur de la vie de la foi, ni 'homme qui est
«erleuchtet» par la foi!s, L’'importance de I'intervention divine est donc
encore une fois minimisée.

La deuxiéme édition du Ausz was grund date de 1619 et fait, elle aussi,
partie d’un recueil publi¢ a Frankfurt am Main par Egenolph Emmel. Le
texte, y compris la préface de Salminger, reste toujours inchangé. Les autres
traités dans le recueil sont 1) Vom alten und newen Jerusalem... de Valentin
Weigel, 2) Christliche Unterrichtung et 3) Epistola ad Fratrem de ecclesia
catholica. 11 semble donc que le traité mystique médiéval, aprés avoir servi
de livre d’édification aux anabaptistes du 16¢ siécle, passe dans la tradition
mystique du 17¢ siécle sans subir de modification importante.

La production littéraire de Salminger avant et aprés 1531

Nous allons ici tenter de comparer Zwey Sendbrieff et le Ausz was grund
avec le Guldin Schatz, ouvrage rédigé par Salminger lui-méme vers 1540,
époque a laquelle il n’était plus soupgonné de sympathies anabaptistes.
Dans son premier Sendbrieff'°, Breuning souligne que I’homme doit faire
un effort pour connaitre la volonté secréte («haymlich) de Dieu. II doit s’y
mettre d’'une maniére a la fois négative (c’est-a-dire en évitant certaines
choses) et positive (c’est-a-dire en en cherchant d’autres). Toute justice

'7V. p. ex. DENIFLE, p. 180: Und nieman wundere daz got den menschen lasse
verlorn werden wan es ist sin hochste gerechtikeit. Und es ist gottes gerechtikeit so
sich der mensche kert in die sinne daz er vellet, wan got sol ime nit helfen, er kere
sich danne von den sinnen in die vernunft; und sol ime danne got von reht helfen.

'8 DENIFLE, p. 180: Und daz unser herre sprichet: « wer gloubet und getduffet
wurt, der wurt behalten », und daz ist also zii verstande, wan der gloube wurt emp-
fangen von der vernunft und nit von den sinnen. Und die gehorde horet die wise des
glouben, und die vernunft empfahet daz leben des glouben und nit die sinne, und da
von so sint die erliihten menschen allein gloubige menschen, und die werdent
getduffet in dem wasser des ruwen, und werdent wider geborn in dem geiste der
warheit.

19 Georg BREUNING, Zwey Sendbrieff von der liebe Gottes durch Georg Preining vor
Jaren Weber zu Augsburg Geschreben, 0.0., 0.J [ca. 1526 édités par Salminger, trés
probablement en collaboration avec Jakob Dachser — v. aussi ROTH, « Der Meister-
singer», 75s.].



18 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

humaine ne vaut rien devant Dieu et nous détruisons son amour en nous
consacrant aux «trésors humains» ou aux choses terrestres. Afin de
s’approcher de Dieu, 'homme doit subir un renouveau spirituel. Il
deviendra ainsi insignifiant aux yeux du monde, mais aussi «erleuchtet»,
illuminé par I’Esprit. Celui qui renait par Dieu écoute volontiers sa parole
extérieure et intérieure. Il va aimer Dieu et donc automatiquement son pro-
chain. Dans le deuxiéme Sendbrieff, Breuning précise que Dieu veut que
nous recherchions sa volonté secréte et souligne encore une fois que tout ce
qui est extérieur est diamétralement opposé a tout ce qui est intérieur. En
pratiquant les choses extérieures, ’homme devient incapable de découvrir
la volonté de Dieu.

Dans le Ausz was grund, le théme principal réside également dans ’opposi-
tion entre I'intérieur et I’extérieur. Ce qui est extérieur est ici identifié avec
les sens. L’homme sensible ou extérieur ne peut pas connaitre Dieu. La
chute d’Adam était entiérement due a sa préoccupation des choses sensi-
bles. Dieu assiste uniquement ceux qui sont libérés de leur nature sensible.
L’homme qui veut étre sauvé doit donc se tourner vers sa nature intérieure
qui seule est créée a 'image divine et qui équivaut a la raison. C’est seule-
ment a partir de ce moment-la qu’il devient capable de la vraie foi et qu’il
subit le baptéme de la pénitence a la suite duquel il renait «in dem Geist
der Warheit». L’homme doit étre «einig», autrement dit, entiérement se
concentrer sur sa foi rationnelle sans aucune distraction des sens qui, eux,
sont « manigfeltig ». Cette simplicité de ’homme le rend capable d’entendre
la parole intérieure de Dieu, de I’'aimer et d’étre aimé a son tour. Il y a un
«infliessen und aussfliessen» de 'amour qui entraine a la fois un mépris
des choses terrestres et I'imitation du Christ qui révéle pleinement la volonté
divine. L’homme ne peut imiter le Christ que s’il est matériellement pauvre.
La pauvreté matérielle est liée a la pauvreté spirituelle et en decoule sponta-
nément.

La distinction entre I'intérieur et I’extérieur, la volonté et 'amour de Dieu,
la parole divine intérieure, la raison comme caractéristique qui «divinise»
’homme, I'imitation du Christ et la pauvreté constituent donc les thémes
principaux des deux écrits.

L'influence de la mystique rhénane sur les écrits publiés par Salminger

Les mystiques rhénans du quatorziéme siecle et leurs épigones du quin-
zieme ont inspiré les réformateurs du seiziéme siécle, 'influence de Tauler
et de la Theologia deutsch sur Luther étant bien connue?’. Elle s’exer¢a éga-

20 Cf. entre autres études, B. MOELLER, « Tauler und Luther», in: La mystique rhé-
nane (Travaux du centre d’études supérieures spécialisé d’Histoire des religions de
Strasbourg), Paris, 1963, 157-168.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 19

lement sur les représentants de I'aile radicale, pacifique ou non, qu’il
s'agisse de Thomas Miintzer?!, de Hans Denck?2, de Melchior Hofmann 23
ou de Hans Hut?,

Les écrits publiés par Salminger et résumeés plus haut permettent de véri-
fier cet attrait des premiers anabaptistes pour un certain type de spiritualité
médiévale .

1) Les lettres de Breuning, avec les nuances qui les distinguent 'une de
l'autre, se présentent davantage comme des admonitions spirituelles don-
nées sans trop grand souci de cohérence dans le déroulement théologique
de I'exposé. La pensée taulérienne inspire I'auteur jusque dans le détail 2,
bien qu’il ne s’y référe jamais explicitement, pas plus qu’a d’autres sources,
exception faite des citations bibliques.

Dieu-Amour, selon Jean 4,8-10, 16, souvent cité par lui, est aussi la Déité
(gothait) au-dela de toute raison et de toute connaissance humaines?’. Ce
Dieu-Amour a si «faim et soif» du salut des hommes qu’il détruit leurs
péchés, leurs faiblesses (gebresten, au sens de pronitas ad malum) et suscite
leur propre faim 28,

A la fois proche et lointain, caché (heimlich), Dieu ne peut étre connu en
lui-méme par I'esprit humain et ne peut étre rencontré que dans le grund ou
schoz, ce lieu mystérieux au plus intime de la personne, ou peut naitre la
Parole que prononce le Pére et que le Fils dit 4 propos de lui-méme. Nous
rencontrons ici le théme de la «naissance divine» (Gottesgeburt) qui est un
des leitmotive de la mystique rhénane?’.

21 G, WEHR, Thomas Miintzer, Rheinbeck b/Hamburg, 1972, 17, 25, 51, 117.

22 Sur Hans Denck et la Théologie germanique, J. OrCIBAL, « Hans Denck et la
conclusion apocryphe de la Théologie germanique», Rev. d’hist. et de phil. rel. LVII
(1977), 141-151.

2 Cf. « Hofmann Melchior», The Mennonite Encyclopaedia, t. 11, 1956, 778-785.

24 Ibid., t. 11, 846-850.

25 G. H. WiLLIaMS, « Popularized German Mysticism as a Factor in the Rise of
Anabaptist Communism» in: Festschrift fiir E. Benz, Leiden, 1967, 290-312. J. SEGUY,
«Anabaptisme pacifique, houttérianisme et communauté jérusalémite», Lumiére et
Vie, 153-154 (1981), 150-166.

%6 Par exemple dans I’exégése de Lc 6,38 (1. Sendbrieff, fol. Aij r.-v. qui renvoie au
sermon 62 de Tauler (Die Predigten Taulers, éd. F. VETTER, Berlin, 1910, repr. an.
Dublin-Zurich, 1968, cité Pred.) p. 336-341. Notons qu’une édition de Tauler avait été
publiée & Augsburg en 1508.

27 Sendbrieff 1, fol. Aijr.

28 Ibid. fol. Br.: « Dann die goetlich liebe ist also gar grosz zuo uns, in so gar
grossem hunger unnd durst nach unnserm hayl». Fo. [Aiv¥]: «... unns solte allso gar
fast hunngern unnd diirstenn nach dyser gétlichen waren liebe ».

2 TAULER, Pred. 1, p. 9-11; 49, p. 220-221. MAITRE ECKHART, Sermon 1, trad.
J. ANCELET-HUSTACHE, t. 1, Paris, 1974, 48-49.



20 G. EPINEY-BURGARD ET 1. BACKUS

Accolé chez Tauler aux adjectifs inwendig tief, innerlich, innerst, le grund,
fond de I'ame3Y, désigne le lieu le plus intérieur, le plus apte a recevoir
I'image divine, en un mot I’essence de notre personnalité, sa noblesse et sa
liberté. « Der das rich vinden wil, das ist Got mit allem sinem richtuom in
sin selbes eigenem wesen, die muostu dar suochen, do er ist: das ist in dem
innersten grunde, do Got der selen naher und inwendiger ist, verrer wan si
ir selber ist»3!. Breuning ne s’étend pas sur ce qu’est le grund, il recom-
mande néanmoins d’y revenir, de s’y plonger (versyncken) et de s’y tenir:
« Wer inn disem grund besteet das er nit felt, der mag auch wol wachsen
und zuonemen » 32,

Pour atteindre ce lieu trés intime ou seul régne I’'amour de Dieu ?3, toute une
ascése est nécessaire, non comme une performance athlétique (au contraire, a
la suite de Tauler, Breuning s’oppose aux trop longues priéres, voire a
I’étude **), mais d’abord comme une prise de conscience. Il est frappant de
relever chez Breuning la fréquence du mot warnemen, avec ses synonymes
schdtzen, acht haben, erkennen?s. 1l s’agit d’une connaissance de soi et de ses
actes, d’'un discernement des esprits grace a la bescheidenheit qui tantét
désigne la raison, tantot le pouvoir de distinguer le bien du mal (au sens de la
discretio). On a relevé I'importance de cette notion chez Tauler pour qui elle
est un élément fondamental de la vie spirituelle: « Liben Kinder, nement uwer
selbes war unde urteilent uch selber, und wisse, alle die tage die du iemer
gelebest, so treistu an dime halse ein nature vol sunden und darumb urteile
dich...» 3 Breuning recommande aussi a ses disciples de ne pas rester ungeur-
tailt, afin d’étre pardonnés et de suivre en cela Marie la pécheresse repentie?’

30 M. Duruy, «Introversion», D. Spir., t. VIII, col. 1904-1918; H. FISCHER,
«Fond de 'ame» (1. Chez Eckhart) D. Spir, T. V, col. 650-661. Pour Tauler, cf.
C. CHAMPOLLION, « La place des termes « gemuete» et « grunt» dans le vocabulaire
de Tauler», in: La Mystique rhénane, 179-192.

3ITAULER, Pred. 37, p. 144 Lh.f.

321, Sendbrieff, fol. Aij v.

33 «... biss wir in den grund geraten, darinn die war wesentlich lieb geporn
wiirdt» (1. Sendbrieff, fol. Aiij r.).

34 Ibid., fol. Aij v.; I1. Sendbrieff, fol. Biij v.

35 1. Sendbrieff, fol. Aiij r.: «... Selber recht warnemendt ob es guot oder bds sey,
recht oder unrecht, oder ob es Gott lieb oder layd sey». Ibid. « warnmendt des gotli-
chen willens». II. Br, fol. Bij r. «... durch unnser aigen warnemen und acht haben
der haimliche gepot und verpot...» «... ist mir von hertzen trewlich laid, und auch
fast schwir wa jr des nit gewar werden, das euch von innen werden soll»; «... jr
miigen selber schdtzen das es tugent seyen» (I. Br. fol. [Aiv r.]; «... unser aigen
schetzen ain yeglich ding in sonderheit dz wir handeln (ibid., fol. Aij v.). «... daran ist
uns klérlich zuo erkennen geben, ob vil wir got lieb haben oder nit» (ibid. fol. [A iv r.])
— Avec les expressions selben, aigen, ’accent est mis sur I’expérience personnelle.

3 Pred. 27, p. 113, 10ss. Sur ce théme, voir I’étude approfondie de A. M. HAAS,
Nim din selbes war, Fribourg, 1971, en part. 11. Johannes Taulers Lehre von der Selbst-
erkenntnis des Menschen, 76-153.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 21

Les critéres de ce discernement sont 'amour et la volonté de Dieu, auxquels
s’opposent I’attachement aux choses inutiles: paroles, actes, préoccupations,
bien que 'auteur des Lettres ne récuse pas les soins légitimes du corps et de
I’ame.

En somme, il s’agit de saisir, de sentir tout ce qui est un «moyen» (c’est-
a-dire un intermédiaire entre Dieu et I'hnomme): «gegen dieser lieber ver-
mittelt sein» 38, [’ascése consiste d’une part en un détachement, un dépouil-
lement, «sich abschayden, sich keren von untugend, abthon an der sorg und
kiimmernis; fliechen davon die Liebe mag erstort werden» . Elle aboutit a une
espece de vide, synonyme de liberté « frey ledig, ungebunden» . La Ledigkeit
ou Gelassenheit, fruit de I’asceése consciente est un théme constant de la
mystique rhéno-flamande*!' qui s’est perpétué dans la spiritualité anabaptiste,
avec toutefois un affaiblissement de sens, dans un esprit plus moralisant, aux
17¢ et 18€ siecles*2.

Cette ascése a d’autres aspects: elle comporte une acceptation joyeuse
des épreuves: « Und ist dz jr ain kurtze zeit warlichen verharren, so gewin-
nent jr mer lust und lyebe zuo leyden alle widerwertigkait, dann jr yetzt lust
und liebe hant zuo got und zuo allen seinen hayligen »**. Dans les lettres de
Breuning nous ne trouvons pas le lien avec la Croix, trés présent dans la
spiritualité rhénane*.

Celui de I'imitation du Christ par contre est affirmé. La parole que le
Verbe prononce dans I’dme est « volg mir nach » . A ses disciples Breuning
recommande «schnell seyn zuo allen tugenden»#, de pratiquer 'amour
fraternel, méme s’il semble ici restreint a I'entourage proche: «... ir sollen
also geparen bey allenn denen darbey ir wonent. Das ir mit jn und si mitt
euch in guottem fryd miigen beleyben»*’.

3T11. Sendbrieff, fol. Bij r.

8 1. Sendbrieff, fol. [A iv] v.

39 Ibid. fol. Aij r.; Aiij v.; [Aiv] r.-v.

40 Ibid. B .

41 Cf. entre autres TAULER, Pred. 23, p. 91, 1. 3-4: «... leret uns kunde haben worer
abgescheidenheit, lidikeit, innikeit und einikeit, die eine bereitschaft sint, das wir
enpfenglich werden des heiligen geistes»; Pred. 1, p. 10, 3; «so welich ding enpfohen
sol, das muos itel, lidig und wan sin ».

42 Art. « Gelassenheit», The Mennonite Encyclopaedia, t. 11, 448-449.

1. Sendbrieff, fol. [Aiv v.).

4 TAULER, Pred. 10, p. 49: «... mit dem (liden) fliehent die woren Gottes frunde in
zuo gotte und lident dis ie me und nemen dis von ime... oder su verlierent es in ihm
alzuomole, das in Got so innen wurt, das in liden nut liden in ist in ime, danne es
wurt in ein froeide und eine wunne». Sur la théologie de la Croix chez Tauler, cf.
A. HoFFMANN. « Die Christus-Gestalt bei Tauler», in: Johannes Tauler, ein deutscher
Mystiker, Gedenkschrift zum 600. Todestag, Essen, 1961, 208-231.

1. Sendbrieff, fol. B r.

46 Ibid. fol. [Aiv] r. Cf. HADEWICH D’ANVERS, Brieven, éd. J. van MIERLO, Anvers
sd., Br. 17, p. 139, 1. 1: «Te alre doghet wes onstich snel».

1. Sendbrieff, fol. Aiij .



22 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

Vie active et recueillement dans le fond ne subissent pas de dichotomie
pour autant que les ceuvres s’accomplissent dans le détachement; c’est pour-
tant dans le grund ou se rassemblent toutes les énergies («mit aim gesamm-
leten gantzen gemuet»)* que I’dme rencontre le mystére insondable de
Dieu.

Les fruits de I'introversion dans le grund sont: 1) la naissance du Verbe
dans I'ame: «das gotlich eynsprechenn oder das haymlich eynrannen des
ewigen wortes»*’; 2) un renouvellement dans I'Esprit: newer eynfluss,
newes flyssen »° enfin une entrée dans la Ténébre translumineuse, dans
I’abime de Dieu: «... denen er vorgeet mit seiner haymlichen gegenwiirtigkeit
bis in sein ungriindliche unbekanthait, die also gar liecht ist, das sy von
wunder unbekandt ist und vil dunckler dann das abgrundt»>!.

Pourtant I’dme ne s’y perd pas comme on pourrait le croire puisque
I'union est également décrite en termes nuptiaux, comme un umhalsen
(amplexus, a la suite de Cant. 8,3)>? ou, dans la deuxiéme lettre, comme une
prise de possession réciproque ou I’¢lément dynamique confine a la vio-
lence (Mt 11,12)33, ’homme s’emparant de Dieu par la force de son amour
(got zwingen) et Dieu le dépouillant de toute eygenschaft, non de sa person-
nalité réelle, mais de tout ce qui la recouvre®*. La violence de I'amour
s’exprime chez Tauler par le mot betwingen >, elle renvoie aux auteurs du

48 11. Sendbrieff, Bij v.

49 1. Sendbrieff, fol. Aij r.; Aiij v.: «... wer aussz Got geporn ist, der hort gern das
wort gottes unnd nit allein das ausser, sonder das inner wort, das der sun gotes ist,
der von im selb spricht». Cf. n. 29.

50 Ibid. Aiij v.; 11. Sendbrieff, fol. Bij v.: «... mit im uberwinden alle ding unnd
allzeyt empfahenlich sey der newen gotlichen eynfliiss».

Le théme de la vie nouvelle qui nous est donnée dans le Saint-Esprit (a la suite de
Rm 6,4; Col 3,9-10; Eph 4,24; Tt 3,5) connut une fortune extraordinaire du 12¢ au 15¢
siécle, tant dans les courants orthodoxes qu'hétérodoxes. Elle traduit a la fois la
richesse inépuisable de la vie intratrinitaire et son influx sans cesse renouvelé dans
I’ame unie a Dieu. Cf. B. SPAAPEN, « Le mouvement des « Fréres du Libre-Esprit» et
les mystiques flamandes du 13¢ siécle », Revue d’ascétique et de mystique XLII (1966),
423-437, en part. 434-437.

1L, Sendbrieff, fol. B v.; fol. [Aiv] v.: «... wie siiss die lieb ist in der sich got selbs
new geplirt tiber alle gedanck, wort und weyss in ainem ewigen nur, weyt uber alle
vernunfft unnd menschlich beschaydenhait». La deuxiéme lettre insiste sur le
silence: « haymliche stille», fol. Bij v. Cf. TAULER, Pred. 7 p. 33: «... also wurt der
geist versunken in got in goétlicher einekeit, daz er do verlust alle underscheit... und ist
ein luter stille heimliche einekeit sunder alle underscheit... hie wurt meinunge und
demuetekeit ein einvaltekeit, ein wesentliche stille verborgenheit ».

521, Sendbrieff, fol. B v., «... also lang biss man mit Gott verainigt wirt in ainem
waren umbhalsen ausserthalben aller zeitlicher und geschaffener ding..». La
deuxiéme lettre fait allusion au Paradis ou I'on goite la douceur de I'amour divin,
fol. Biij r.

53 Ibid. [B iv] 1.

34 Voir I'analyse de A. M. Haas, op. cit., 127ss.

55 Pred. 64, p. 349, 1. 23.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 23

douziéme siecle comme un Richard de Saint-Victor avec la violenta cha-
ritas 5. Si le théme de I'amour nuptial est moins marqué chez Tauler que
chez Ruusbroec, par exemple, il n’est pas absent de son ceuvre?’.

En résumé, nous trouvons chez Breuning a la fois un vocabulaire du
dépouillement et du caractére ineffable de Dieu et le vocabulaire de
'amour évangeélique, surtout johannique. Cette spiritualité, il I’a trouvée
principalement chez Tauler auquel il emprunte la plupart de ses expres-
sions. Nous sommes ici dans la ligne de pensée des Péres grecs, comme un
Greégoire de Nysse, un Denys le Mystique dont les ceuvres ont traversé et
fécondé le Moyen Age latin.

2) Ausz was grund die lieb entspringt

La fortune du texte partiellement édité par Salminger® a été diverse au
16¢ siecle. Si on en retrouve quelques chapitres dans les Institutions taulé-
riennes traduites par Surius en 1548, il fit 'objet de controverses dans les
milieux catholiques?’.

Pourquoi Salminger a-t-il choisi de publier la derniére partie de ce texte
prolixe, parfois plus eckhartien que taulérien®? Nous sommes réduits a des
conjectures: cette partie circulait-elle isolément, ou, plus vraisemblablement
Salminger a-t-il trouvé 1a un condensé de la pensée de I'auteur, en évitant
les développements scolastiques, de méme que les réflexions sur la constitu-
tion hiérarchique de I’Eglise, sur les sacrements?

Dans sa préface, Salminger souligna bien ses intentions en publiant ce
texte: il souhaite que les hommes parviennent a 'unité de la foi en recher-
chant 'unité de I’dme: « Wolt Gott dasz alle Menschen weren, wie dies
Biichlein leret, wahrlich, sie wiirden alle leichtlich in Einigkeit des Glaubens
kommen » ¢!

Nous ne développerons ici que les thémes plus affirmés que chez Breu-
ning. L’anthropologie du premier chapitre fait partie du patrimoine

36 RICHARD DE SAINT-VICTOR, Les quatre degrés de la violente charité, éd. G.
DUMEIGE, Paris, 1955.

3T Cf. Pred. 80, 81.

58 Cf. résumé supra, p. 18 et n. 4, 15 et 16. Outre I'introduction de Denifle, on
trouvera une présentation du traité complet dans L. COGNET, Introduction aux mysti-
ques rhéno-flamands, Paris, 1968, 214-219.

39 J. OrcIBAL, La rencontre du carmel thérésien avec les mystiques du Nord, Paris,
1959, 18-20.

60 L’éditeur H. S. Denifle conteste la parenté entre ce texte et la pensée taulé-
rienne. Les citations que nous ferons par la suite, sans étre exhaustives, la mettront
plutot en évidence. Les traits eckhartiens, nous les voyons dans une recherche plus
grande de I’abstraction, par exemple p. 3, 1. 9-12: « Was ist got? Got ist ein afge-
schaiden wesen von allen creaturen, ein freies vermuegen, ein lauteres wiircken» qui
nous renvoie au traité Von der abgescheidenheit du maitre thuringien. Cf. aussi I, 4-5,
105.

51 Ausz was grund, ed. SALMINGER (1619), p. 42.



24 G. EPINEY-BURGARD ET 1. BACKUS

mediéval. L’auteur anonyme propose un schéma ternaire: celui de ’homme
sensible, rationnel, parfait (c’est-a-dire uni a Dieu dans son fond, état qu’il
cerne par grand nombre de qualificatifs®?). En fait, cette division revient a
opposer, comme nous l'avons vu chez Breuning, 'homme extérieur a
I’homme intérieur «né de Dieu» (Eph 4,24).

La vie spirituelle est un choix. Le moment du sich warnemen est moins
accusé dans cette section®. Ici, ce dont il faut étre conscient avant toutes
choses, c’est de I'amour de Dieu: « gottes liebe warnemen » **; «ein ufsehen
haben uf got» 9.

La vie morale apparait moins comme une destruction de 1'unité corps/
esprit que comme une ordination (ordenunge)®, une hiérarchisation des
valeurs, parfois violente (et ici nous retrouvons le terme de betwingen), qui
conduit a "unification des puissances.

Cette anthropologie — optimiste — car malgré sa gebresthaftigkeit
(opposée a la ungebresthaftigkeit de Dieu), qui lui fait parfois choisir le pire
au lieu du meilleur, il peut recevoir la grace et 'illumination de la foi grace
a l'effort ascétique du discernement (bescheidenheit), correspond tout a fait
a I’anthropologie taulérienne: « Der mensch ist als er drii menschen si. Den
ussern menschen, den sol man betwingen als verre man iemer mag an
gelossenheit und ziehen in inwert in den anderen menschen der innewendig
ist. Das ist der vernunftige mensche, das ist: das der usser mensche nut
enwurke noch us enloeffe denne nach anwisungen des verninftigen men-
schen und nuat nach der viehelicheit. Als denne der ander, der verntnftige
mensch stet in rechter lidiger gelossenheit und sunder annehmlicheit, denne
haltet er sich in sime lutern nihte und lat got ein herren sin und underwirft
sich ime. Denne wirt der dritte mensch al zemole uf geriht und blibet unge-
hindert und mag sich keren in sinen ursprung und in sin ungeschaffen-
heit.» 67

La vie sensible, ’animalité, intégrée a la vie rationnelle par 'abandon de
tout ce qui n’est pas Dieu, par le refus des biens matériels ou spirituels, ou
du moins le refus de s’y attacher, est nourrie de la vérité qu’elle regoit®.

2 L’homme ausswendig, gebresthaft, manigvaltig, ungeruowig, unstete ne peut
rejoindre un Dieu inwendig, ungebresthaft, einfaltig, stete, ruowig que dans le grund.

63 DENIFLE, p. 33-34, p. 15, on trouve tout un développement sur le théme: «sins
hertzen warnemen ».

6 Ihid. p. 179, 1. 9; p. 186, 1. 7.

65 Ibid. p. 186, 1. 14.

6 Ibid. p. 186, 1. 7-12: «Und da zuo ist armuot geordent, daz sie alleine war sol
nemen gottes, und aller creaturen sol vergessen. Und als ein herre sinem kneht daz
beste ambacht git, so ordeniert er in daz er sin allein warten sdlle und nieman anders:
und also sint arme lute geordiniert zuo got, daz sie sin alleine siillent warten und
nieman anders».

7 Pred. 67, p. 365-366. Commentaire de textes analogues et sources néo-platoni-
ciennes ap. A. M. Haas, op. cit., 133-139.

68 DENIFLE, p. 192, 1. 9ss.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 25

Mais la raison n’échappe pas, elle non plus, a la multiplicité: il faut qu’elle
soit débarrassée des images, visions qui font obstacle a la vérité et I'empé-
chent de recevoir Dieu dans un fond simple (le grund) et pur (luter) de
toute attache sensible, de toute représentation imaginaire ou conceptuelle
pour accueillir Dieu au-dela de toute image, ungesihtlich und iiber alle
bilde®. De méme qu’un ciel dégagé recoit toute la lumiére, de méme le
grund einfaltig und luter peut s’unir a Dieu sans intermédiaire (sunder
mittel)’’, 'ame aime Dieu pour lui-méme, sans pourquoi, one alles
waromb .

La recherche de la pauvreté spirituelle qui est le but de tout 'ouvrage
anonyme culmine ici dans toute une série d’équivalences a la fois éthiques
et metaphysiques: le dépouillement (ledigkeit), la mort a soi-méme (erstor-
benheit), la pauvreté (armuot) conduisent a l'intériorité (innikeit) et a
'unité (einikeit). Le renoncement et l'unification des puissances vont de
pair: «reht erstorbenheit ist einikeit, und reht einikeit ist innikeit, und reht
armnot ist einikeit» 72,

C’est dans le silence et le repos de toutes les puissances (assimilés au
désert) que se fait la rencontre avec Dieu. Pourtant il est aussi dialogue,
echange d’amour; il nait de I'écoute de la Parole prononcée par le Pere
dans ’ame’, telle est son origine qui explique le titre du petit traité Ausz
was grund die lieb entspringt. Cet amour est a la fois notre origine et notre
but final, d’ou les expressions de infliessen, uzfliessen qui qualifient ce
double mouvement assimilé a I'ivresse’®. A 'amour actif, ceuvre du Saint

9 Ibid. 1. 22-23.

70 Ibid., p. 185, 1. 33-34: « Und dar an lit vollekomenheit eines armen lebens, daz
es allein sunder mittel zuo got geordent ist...»; p. 186, 1. 4-5: «... und daz man alleine
sich zuo dem innerlichen wercke daz got wiircket sunder mittel in der selen méchte
gekeren... ».

"' Le pur amour, expression dont la fortune sera si grande au 17¢ siécle frangais,
est un trait constant de la spiritualité chrétienne depuis saint Bernard: «amo quia
amo; amo ut amem» et I'expression sans pourquoi a ¢€té utilisée par les béguines
(Marguerite Porete, Béatrice de Nazareth) et Eckhart, S. 5b. Sous la plume de Tauler:
«Ir ende und ir furwurf, das ist gott sunder mittel: minne wesen ist minne, wan
minne minnet umbe minne» (Pred. 64, p. 349, 1. 10).

72 DENIFLE, p. 191, 1. 14-15; cf. p. 189, 1. 37-39. TAULER, Pred. 23, p. 91, 1. 3-4:
«... leret uns kunde haben, geworer abgescheidenheit, ledikeit, innikeit und einikeit,
die eine bereitschaft sint, das wir enpfenglich werden des heilgen geistes »; Pred. 24,
p. 97, 1. 13. Pour la pauvreté: Pred. 26, p. 108.

73 La réféerence a Os 2,14 se retrouve chez tous les spirituels médiévaux. Ici,
comme chez Tauler, il est lié au silence, absence de toute pensée discursive. DENIFLE,
p. 182, 1. 21, «in der wiiste inniger einikeit» 1. 24: « mit stilleswigender innikeit». Cf.
TAULER, Pred. 61, p. 331, 1. 22.

74 DENIFLE, p. 183, 1. 10-14: «... der muos... alleine horen, waz got sprichet in die
sele; und von dem widersprechen daz die sele sich widersprichet in got, so ent-
springet ein gotliche liebe zwuschen in beiden». Amour trinitaire, cf. p. 185, 1. 17-21.

5 Ibid., p. 183, 1. 23-26.



26 G. EPINEY-BURGARD ET 1. BACKUS

Esprit qui, accepté par ’ame détachée, briile toute dissimilitude, ungelicheit,
entre I'ame et Dieu’®, correspond I'amour passif, lidende Minne, pur repos
de jouissance en Dieu”’.

Les souffrances de celui qui n’est pas compris dans un monde qui ne
regoit pas 'amour font participer a I’épreuve de la Croix. Dans cette partie,
le réle du Christ n’est pas développé; il n’est qu’esquissé, mais dans le reste
de I'ceuvre, il est bien précisé’®. S’identifier au Christ, juste régle de 'amour
divin, c’est le signe du véritable amour’’.

L’¢lement de lutte, de souffrance marque donc cette spiritualité du
viator, pris entre le temps et I’éternité comme diraient Eckhart et Tauler®: il
doit a la fois rester concentré sur son fond ou Dieu agit au-dela de toute dis-
tinction (iiber allem unterscheid bildlicher wahrheit) et, dans ses rapports
avec son prochain, il doit enseigner, dit le texte, avec unterscheid?®, de
facon discursive avec I’aide de la raison. Le moyen de revenir dans le fond
simple pour se détacher des images, c’est de prendre le Christ avec soi, en
s0i®, Ainsi I'auteur tente-t-il de résoudre le probléme qui, de tout temps, a
préoccupé la conscience chrétienne: le rapport entre la vie active et la vie
contemplative®3, vie « ambidextre » comme 1’ont nommeée certains 4 la suite
de saint Grégoire, afin d’exaucer le souhait de Salminger dans I’Avant-
propos: « Wie soll des Menschen willen sich ganz verleugnen, mit Gott ver-
einigen, und doch in der Welt sein» 8.

Tant I'auteur anonyme du Livre de la pauvreté spirituelle, avec beaucoup
plus de recherche et de culture théologique que Breuning apres lui, se sont
inspirés des grandes lignes de la mystique rhénane du 14¢ siécle, de Tauler

76 Ibid., p. 193, 1. 17-22.

1 Ibid., 1. 26.

7811 y a pour I'auteur assimilation entre la naissance éternelle du Fils, la création
et la Passion du Christ incarné, moyen pour le fidéle de retrouver son origine; cf.
DENIFLE, p. 60. De méme que pour Tauler, la Passion nous ouvre les portes de notre
héritage (Pred. 46, p. 206). L’imitation du Christ dans sa Passion est donc I’élément
obligé de I’annihilation de soi qui conduit a 'union.

79 DENIFLE, p. 185, 1. 13-16: «also vil sich der mensche glichet cristo, also vil het
rechter gétlicher minne, wan cristus leben ist die rehte regele gotliche minne ».

80 DENIFLE, p. 193, 1. 9ss. Cf. ECKHART, Sermon 1, trad. cit. t. I, p. 49; TAULER,
Pred. 46, p. 202, 1. 13ss.

81 DENIFLE, p. 193, 1. 4.

82 Ibid. 1. 6: « Und nement danne cristum fiir sich und in sich».

83 D. MIeTH, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen
Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg, 1969.
Maitre Eckhart va jusqu’a vanter paradoxalement Marthe, pour lui modéle de déta-
chement plus accompli que Marie. (Sermon 86, trad. cit, t. 3, p. 171-179). Le plus bel
effort pour justifier théologiquement I'inséparabilité de I’action et de la contemplation a
été réalisé par Ruusbroec dans ce qu’il appelle la « vie commune». Cf. Le Royaume des
amants, in RUYSBROECK, (Euvres choisies, trad. J. Bizet, Paris, 1946, 176-178.

84 Ausz was grund (1619), p. 41.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME A AUGSBOURG 27

en particulier. Ils restent cependant trés en dega (du moins dans la section
publiée par Salminger) de leur pensée spéculative sur I'Etre et I'Un, et sur-
tout sur les modalités de I'Union entre Dieu-Trinité et le grund, le réle de
I’ame dans cette union, et sur ce saut que Dieu doit lui faire faire pour y
parvenir, 'usbruch d’Eckhart, I'iiberformt werden de Tauler. D’autre part le
theme de ’exemplarisme, I’ame retournant a son ungeschaffenheit, a cet état
incréé dans lequel elle a existé de toute éternité en Dieu, dans I'univers des
archétypes, est ici pratiquement effacé, au profit d’expressions plus vagues
comme retour dans l'origine.

Le Guldin Schatz de Salminger

C’est I'opposition entre la volonté spirituelle (wille des geystes) et la
volonté charnelle (wille des fleysches) qui constitue I'idée-clé de ce traité,
publié en 1540. L’auteur souligne que I’homme est capable de choisir entre
les deux de son propre chef, cela grace au libre arbitre que Dieu lui a
accordé. Remarquons que les termes «intérieur » et « extérieur » ne sont pas
utilisés. Ceux qui obéissent a leur volonté charnelle sont qualifiés de « Men-
schen die eygens suchen» ou de «gottlosen ». Ils sont caractérisés par leur
richesse et par leur amour de tout ce qui est matériel et sensible. Ils sont
exclus de toute communication avec Dieu. Par contre, ceux qui vivent con-
formément aux exigences de leur volonté spirituelle sont pauvres et
accomplissent des bonnes ceuvres. Ils arrivent a cet état en imitant le Christ,
car c’est lui qui nous a donné I’exemple de la vie spirituelle, en nous mon-
trant que «das fleysch keyn niitz sei». L’homme n’a donc qu’a s’identifier
au Christ et a ses souffrances afin de renaitre, c’est-a-dire, afin d’étre baptisé
dans I’eau e dans I’Esprit. A ce moment-14, il deviendra comme un enfant,
c’est-a-dire «kleyn in [seynen] augen ».

Salminger reprend tacitement la distinction entre «l'intérieur» et
«I’extérieur». Comme ses « prédécesseurs» mystiques, il souligne la néces-
sit¢ de la pauvreté et de I'identification du croyant avec le Christ et la cruci-
fixion. Toutefois, certaines idées des deux écrits des années 1526-27 ne sont
pas reprises par le Guldin Schatz. Salminger ne fait mention ni de la volonté
secréte de Dieu, ni de la raison humaine, ni de la simplicité de la foi ration-
nelle. De plus, il accentue la nécessité des bonnes ceuvres d’une maniére
beaucoup plus claire que Breuning et 'auteur du Ausz was grund. L’aspect
contemplatif de la vie spirituelle ne I'intéresse pas: il n’est plus question
d’un homme qui cherche a redécouvrir sa nature intérieure. Ce qui importe
c’est I'individu dans le contexte de la communauté, la spiritualité de cet
individu étant définie par sa pauvreté et par les bonnes ceuvres qu’il accom-
plit.

Par la survie de Ausz was grund et par le contenu du Guldin Schatz, nous
voyons que la base théologique de "anabaptisme augsbourgeois reste celle



28 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

de la mystique rhénane. Certaines modifications apparaissent toutefois:
d’une part un accent plus fort est mis sur I'importance du libre arbitre;
d’autre part I'aspect communautaire et pratique de la vie spirituelle est sou-
ligné aux dépens de son aspect contemplatif.

Conclusion

Les textes que nous avons examinés ici (et qui ne constituent qu’un
échantillon de la production des anabaptistes) montrent que la théologie de
ces derniers a subi une forte influence de la mystique rhénane du 14° siécle.
Il est toutefois important de souligner que les deux textes, publiés par Sal-
minger aux environs de 1526, ont été — d’une certaine maniére — sortis de
leur contexte ecclésial et sacramentel. Ils ne s’adressent plus aux membres
d’une communauté contemplative tel qu’un ordre religieux, mais aux mem-
bres d'une communauté active qui doit faire face a des persécutions, notam-
ment de la part des réformateurs. Il est donc intéressant de voir les change-
ments d’accent que subit la doctrine des Zwey Sendbrieff et du Ausz was
grund au cours du siécle. La réédition de ce dernier, dans les années 1560,
fait ressortir I'importance du libre arbitre. On affirme ainsi I'idée mystique,
optimiste de la Heiligmachung, contre la notion pessimiste de la Gerechtma-
chung extrinséque qui fut promulguée par les réformateurs. Par ailleurs,
Salminger, dans son Guldin Schatz de 1540, souligne d’'une maniére encore
plus positive que Breuning et I'auteur du Ausz was grund, le coté actif de la
vie spirituelle aux dépens de son c6té contemplatif et spéculatif. La question
des rapports entre la vie active et la vie contemplative est ainsi simplifi¢e ou
méme effacée. Toutefois, les grandes lignes de la pensée mystique rhénane
(notamment: I'opposition entre I'intérieur et I’extérieur, c’est-a-dire entre les
sens et I'esprit, I'imitation du Christ et de la crucifixion comme idéal de la
vie spirituelle, la nécessité de la pauvreté spirituelle qui s’exprime par la
pauvreté matérielle) sont conservées dans la théologie anabaptiste telle
qu’elle est transmise dans les ouvrages de Salminger au cours du 16° siécle.



	La mystique allemande et l'anabaptisme à Augsbourg, ca. 1526-1561 : une analyse de certains éléments de la mystique rhénane du 14e siècle transmis dans la production littéraire de Sigmund Salminger († ca. 1562)

