
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 1

Artikel: La mystique allemande et l'anabaptisme à Augsbourg, ca. 1526-1561 :
une analyse de certains éléments de la mystique rhénane du 14e siècle
transmis dans la production littéraire de Sigmund Salminger († ca.
1562)

Autor: Epiney-Burgard, Georgette / Backus, Irena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 13-28

LA MYSTIQUE ALLEMANDE
ET L'ANABAPTISME À AUGSBOURG,

ca. 1526-1561

Une analyse de certains éléments de la mystique rhénane
du 14e siècle transmis dans la production littéraire de

Sigmund Salminger (t ea. 1562)

GEORGETTE EPINEY-BURGARD et IRENA BACKUS

Le travail que nous présentons ici ' se divise en deux parties. Premièrement,

nous allons placer Salminger dans le contexte de l'anabaptisme augs-
bourgeois, démontrer la survie de sa production littéraire et comparer les

idées-clés des ouvrages qu'il a publiés pendant la période de la persécution
(1526-1531) aux idées principales des écrits qu'il a fait paraître après 1531

où sa position sociale à Augsbourg s'est nettement améliorée. Deuxièmement,

nous allons faire une comparaison détaillée entre les deux écrits que
Salminger a édités dans les années 1526-27 et certains ouvrages de la
mystique rhénane. Ainsi, nous allons voir 1) dans quelle mesure les idées
anabaptistes étaient influencées par la mystique rhénane, 2) si ces idées ont
évolué à la suite des persécutions des années 1527, 3) si le degré d'influence
de la mystique rhénane subit une modification entre 1526 et 1561.

Salminger et l'anabaptisme

Déjà dans les années 1525-26, Augsbourg était le centre de l'anabaptisme

en Europe occidentale2 et c'est probablement au cours de l'année
1526 que Sigmund Salminger, ancien Franciscain originaire de Munich, y

1 Une bio-bibliographie de Sigmund Salminger va paraître dans le t. 7 de la série
Bibliotheca dissidentium: Répertoire des non-conformistes religieux du 16e et du 17e

siècle, éd. A. Séguenny, textes revus par J. Rott, Baden-Baden 1980 —. C'est au cours
de ce travail que mon attention fut attirée sur les liens éventuels entre l'anabaptisme
augsbourgeois et la mystique rhénane. Cette question a fait l'objet d'un colloque à

l'Institut d'histoire de la Réformation à Genève, le 6 décembre 1982. Mme Georgette
Epiney, auteur de la deuxième partie de cet article, y a dégagé les liens importants
qui existent entre les deux « écoles » de pensée. Nous tenons ici à remercier les autres
participants au colloque, spécialement Pierre Fraenkel, pour leurs remarques instructives

et utiles. Je remercie aussi Carole Lehmann d'avoir révisé le style français de la
première partie de cet article.

2V. Friedrich Roth, Augsburgs Reformationsgeschichte 1517-1555, 4 Bde., München

1901-11, I: 229-240, 256, 312 et Friedwart Uhland, Täufertum und Obrigkeit in
Augsburg im 16. Jahrhundert, Nönecke-Druck, Clausthal-Zellerfeld 1972.



14 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

est arrivé avec sa femme, Anna Haller. En cette même année, semble-t-il, il
édite deux traités mystiques: Ausz was grand die lieb entspringt, un anonyme
du 14e siècle qu'il munit d'une préface, et les Zwey Sendbrleff von der liebe
Gottes de Georg Breuning, «Meistersinger» nurembergeois du 15e siècle3.

Les deux ouvrages ont été imprimés à Augsbourg par Ulhart, à en croire la

bibliographie de Schottenloher4.

Pourtant, Salminger ne fait partie du mouvement anabaptiste qu'en
1527, date à laquelle il est rebaptisé par Hans Hut. Lorsque ce dernier quitte
Augsbourg au printemps 1527, c'est Salminger qui est élu comme son
successeur. Il collabore dès lors étroitement avec les autres chefs anabaptistes,
Jakob Dachser et Jakob Gross5. Sans doute participe-t-il aussi à l'organisation

du « Märtyrersynode», qui eut lieu en août 15276 et dont le but était de

concilier entre eux les chefs anabaptistes. Hut, pacifiste et opposé à toute
obéissance aux autorités civiles, trouvait une résistance à ses idées chez

Denck, Dachser et Salminger lui-même.
Tout de suite après le Synode, le Conseil de la ville d'Augsbourg lance

une campagne anti-anabaptiste et Salminger est arrêté le 18 septembre 1527.

Hut et Gross étaient déjà en prison. Quelques jours plus tard, les 21-25

septembre, les prédicateurs Urbanus Rhegius, Johann Frosch, Steffan Agricola
et Michael Keller tentent de tenir une dispute avec Hut, Salminger, Dachser
et Gross. Le procès-verbal7 qui en est conservé s'avère très mince, mais on

peut conclure que la discussion concernait au premier chef le baptême des

enfants et les «Winkelpredigten». Le procès-verbal de l'interrogatoire que
Salminger avait subi juste après son arrestation n'est guère plus révélateur

quant aux questions théologiques8. Le chef anabaptiste y aurait affirmé que
son premier baptême était sans importance, n'étant pas ordonné par Dieu,
et qu'il avait lui-même rebaptisé 25 personnes. Après avoir refusé de se

3 V. à son sujet F. Roth, « Der Meistersinger Georg Breuning und die religiöse
Bewegung der Waldenser und Täufer im 15. und 16. Jhdt», Monatshefte der Come-
nius-Gesellschafi 13:2 (1904), 74-93.

4 K. Schottenloher, Philipp Ulhart: Ein Augsburgér Winkeldrucker und Helfershelfer

der «Schwärmer» und « Wiedertäufer (1523-1529). München u. Freising 1921,
18, 60, 78, 81 ss., 85, 130s.

5 V. M. Radlkofer, «Jakob Dachser und Sigmund Salminger», Beiträge z.
bayerischen Kirchengeschichte 6 (1900), 1-30; H. Saalfeld, «Jakob Dachser — Priester,
Wiedertäufer, evangelischer Pfarrer. Ein Leben zwischen den Zeiten», Zeitschrift f.
bayerische Kirchengesch. 31 (1962), 1-29.

6V. Uhland 115ss.
7 Le MS. est conservé parmi les 13. Protokollen aux Archives municipales d'Augsbourg.

V. aussi Uhland 115-116 et M. Liebmann, Urbanus Rhegius und die Anfänge
der Reformation, Münster 1980, 199.

8 Le MS. est conservé parmi les « Selekt Wiedertäufer und Religionsakten » à

Augsbourg. Publié par: Christian Meyer, «Zur Geschichte der Wiedertäufer in
Oberschwaben: 1. Die Anfänge des Wiedertäuferthums in Augsburg», Zeitschrift des
Historischen Vereins für Schwaben und Neuburg 1 (1874), 246.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 15

rétracter, Salminger reste en prison jusqu'en décembre 1530. A cette date, il
paraît devant le Conseil avec une déposition9 dans laquelle il affirme que le
rebaptême n'est pas contre la lettre, mais contre l'esprit de l'Ecriture sainte
— «der Geyst aber macht lebendig [Io 6, 64]». Il souligne en même temps
l'importance de la foi comme don de Dieu. Tout d'abord le Conseil a
l'intention de l'expulser après sa libération, mais en février 1531 il obtient
une permission spéciale de rester et d'être réuni avec son épouse. Son nom
disparaît des archives d'Augsbourg jusqu'en 1537 où il est de nouveau
mentionné, cette fois-ci comme maître d'école et «Stadtpfeifer» l0.

Egalement en 1537 paraît Der gantz Psalter " édité par Salminger et par
Joachim Aberlin et imprimé par Sebastien Franck à Ulm et Philipp Ulhart
à Augsbourg. Ce Psautier contient non seulement une préface de Franck,
mais aussi trois cantiques de Georg Breuning qui ont connu une fortune
énorme parmi les anabaptistes augsbourgeois en 1526-1527. Le Psautier
sera réédité une année plus tard, cette fois-ci comme Der new gesang
Psalter12. Les imprimeurs sont toujours Ulhart et Franck et, bien que la
préface de ce dernier soit omise, son « Vorpsalm » aussi bien que les cantiques
de Breuning y sont maintenus. Entre 1540 et 1549, Salminger édite plusieurs
compositions musicales, pour la plupart des cantiques sans contenu théologique.

Ses activités pourtant lui permettent d'entrer en contact avec des

personnages influents d'Augsbourg dont le «Stadtschreiber» Georg Frölich.
C'est probablement grâce à la recommandation de ce dernier que
Salminger est engagé par la famille Fugger13 dans les années 1547-48. Pendant
la période de son activité musicale, Salminger rédige et fait imprimer en
1540 à Strasbourg son seul ouvrage théologique, Guldin Schatz14, que nous
allons analyser plus bas. La théologie de cet ouvrage, comme nous le

verrons, ne présente pas de différences radicales d'avec celle du Ausz was
grund. Pourtant Salminger n'a pas été persécuté après 1531 et il est d'ailleurs

frappant de constater que les autorités n'ont jamais critiqué les

9 MS. conservé également à Augsbourg. Publié par: H. M. Schletterer,
«Sigmund Salminger», Monatshefte für Musikgeschichte 21 (1889), 180-181.

10 V. L. Greiff, Beiträge zur Geschichte der deutschen Schulen Augsburgs, Augsburg

1858, 146-147.
11 La description bibliographique est donnée par K. Kaczerowsky, Sebastian

Franck-Bibliographie, Wiesbaden 1976, n° Al 19.
12 V. Kaczerowsky, n° A120 pour la description bibliographique.
13 Au sujet de leur activité musicale et de leurs rapports avec Salminger v. B. A.

Wallner, «Die Gründung der Münchener Hofbibliothek durch Albrecht 5 u.
Johann Jakob Fugger», Zeitschriftfür Musikwissenschaft 2 (1919-20), 299-305.

14 Guldin SchatzV/Haupt =//schrifft und//Handzeyger/den Inhalt =//der gantzen
Bibel/in sich//schliessende. Auch all unsers glau =//bens und thüns/grüntliche
zeug =//nuss/in 547. Titel und puncten//gestelt un absoluiert. Durch//Sigmund
Sal =//minger.//GETRVCKT.ZV.//STRASBVRG//DVRCH S.B. [= Sigismund
Brundt]//(1540).



16 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

ouvrages qu'il a édités. Nous allons maintenant examiner la survie de ces

ouvrages, afin de voir dans quelle mesure la production littéraire de

Salminger s'insère dans la tradition anabaptiste.

La survie des ouvrages de Salminger

Parmi les œuvres de sa plume ou éditées par lui, seul le Ausz was grund a

connu une survie importante. Il s'agit en fait de deux éditions ultérieures à

1526. La première date de 1561 et porte le titre Underscheydt und bewisung

(s.l.). Le seul exemplaire connu de ce traité constitue une partie d'un recueil
factice conservé à la Bibliothèque de Zurich15. Il est intéressant de constater

que les autres traités qui font partie de ce recueil sont:
1) Die Slotel van dat Secreet des Nachtmals [ca. 1563] — un traité mystique

contre toute forme de présence réelle dans les sacrements.

2) S. Franck, Eyn Briejf... tho synen vriendt Johan Campaen [1541] avec une

préface de l'imprimeur qui affirme contre Franck que les sacrements

ayant été ordonnés par Dieu servent à attirer l'homme vers lui.
3) Eyne korte unde eynvaldige underwisung [entre 1540 et 1563] — un traité

contre la persécution religieuse.
Il s'agit de toute évidence d'un recueil de livres d'édification anabaptistes

de la deuxième moitié du 16e siècle. Il est donc intéressant de voir que
le Ausz was grund (devenu Underscheydt und bewisung), avec l'accent qu'il
met sur l'âme rationnelle (l'homme intérieur) qui doit dominer les sens

(l'homme extérieur) avant que l'homme ne devienne vraiment pieux,
constitue une partie intégrante de ce recueil. Le seul changement par rapport
au texte de 1526 consiste en des marginalia qui servent en quelque sorte de

sous-titres. En les examinant de plus près, nous constatons que ces sous-titres
ne sont pas désintéressés. Les idées qu'ils font ressortir de notre traité
mystique médiéval sont aussi les idées les plus proches de la théologie anabaptiste.
Il est frappant de voir que le passage sur l'homme intérieur et l'homme
extérieur16 reçoit plusieurs sous-titres pour la plupart extraits du texte lui-

15 Ce recueil est décrit par Alfred Hegler dans son article: «Beiträge zur
Geschichte der Mystik in der Reformationszeit», Archiv für Reformationsgeschichte
Texte u. Untersuchungen. Ergänzungsbd. 1 (1906), 45ff. Hegler a tort de dire qu'en ce

qui concerne le Ausz was grund, c'est uniquement la préface de Salminger qui est

reprise. En fait, le texte entier de la Underscheydt und bewisung est celui du Ausz was
grund.

16 Denifle, p. 179-180. Salminger ne savait pas que le traité qu'il a édité sous le
titre de Ausz was grund n'était en fait que la conclusion d'un traité mystique
médiéval: Das Buch von geistlicher Armut. Ce dernier, y compris la conclusion, a été

publié en 1877 (München) par H. Denifle qui ne s'est pas rendu compte de l'usage
qu'on a fait de la conclusion au 16e siècle! Comme le texte du Ausz was grund reste
inchangé entre 1526 et 1877, les renvois de pages, ici, se réfèrent à l'édition de
Denifle.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 1 7

même : « Von der menschen Abfalle in die eussere sinnen ». « Der sich keret zu
den krencksten an die sinn, die begegnet das krenckste die todlicheit». «Die
sinn sindt gotliche Warheit nit empfenlich». Remarquons qu'un croyant
anabaptiste qui parcourait ces sous-titres aurait été frappé par l'importance
que l'on accorde au libre arbitre. De plus les passages du traité qui soulignent
que l'homme dépend de Dieu ne sont pas sous-titrés17. En ce qui concerne le

baptême, celui du croyant adulte et pénitent est souligné tant par le texte18 que
par les marginalia. Toutefois ces derniers, à la différence du texte, ne
mentionnent ni l'homme comme récepteur de la vie de la foi. ni l'homme qui est
«erleuchtet» par la foi18. L'importance de l'intervention divine est donc
encore une fois minimisée.

La deuxième édition du Ausz was grund date de 1619 et fait, elle aussi,

partie d'un recueil publié à Frankfurt am Main par Egenolph Emmel. Le

texte, y compris la préface de Salminger, reste toujours inchangé. Les autres
traités dans le recueil sont 1) Vom alten und newen Jerusalem... de Valentin
Weigel, 2) Christliche Unterrichtung et 3) Epistola ad Fratrem de ecclesia

catholica. Il semble donc que le traité mystique médiéval, après avoir servi
de livre d'édification aux anabaptistes du 16e siècle, passe dans la tradition
mystique du 17e siècle sans subir de modification importante.

La production littéraire de Salminger avant et après 1531

Nous allons ici tenter de comparer Zwey Sendbrieffet le Ausz was grund
avec le Guldin Schatz, ouvrage rédigé par Salminger lui-même vers 1540,

époque à laquelle il n'était plus soupçonné de sympathies anabaptistes.
Dans son premier Sendbriejf19, Breuning souligne que l'homme doit faire
un effort pour connaître la volonté secrète (« haymlich) de Dieu. Il doit s'y
mettre d'une manière à la fois négative (c'est-à-dire en évitant certaines
choses) et positive (c'est-à-dire en en cherchant d'autres). Toute justice

17 V. p. ex. Denifle, p. 180: Und nieman wundere daz got den menschen lasse
verlorn werden wan es ist sin höchste gerechtikeit. Und es ist gottes gerechtikeit so
sich der mensche kert in die sinne daz er vellet, wan got sol ime nit helfen, er kere
sich danne von den sinnen in die Vernunft: und sol ime danne got von reht helfen.

18 Denifle, p. 180: Und daz unser herre sprichet: «wer gloubet und getöuffet
wurt, der wurt behalten », und daz ist also zu verstände, wan der gloube wurt
empfangen von der Vernunft und nit von den sinnen. Und die gehörde höret die wise des

glouben, und die Vernunft empfahet daz leben des glouben und nit die sinne, und da
von so sint die erlühten menschen allein glöubige menschen, und die werdent
getöuffet in dem wasser des ruwen, und werdent wider geborn in dem geiste der
warheit.

19 Georg Breuning, Zwey Sendbrieff von der liebe Gottes durch Georg Preining vor
jaren Weber zu Augsburg Geschreben, o.O., o.J [ca. 1526 édités par Salminger, très
probablement en collaboration avec Jakob Dachser — v. aussi Roth, « Der Meistersinger».

75s.].



18 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

humaine ne vaut rien devant Dieu et nous détruisons son amour en nous
consacrant aux «trésors humains» ou aux choses terrestres. Afin de

s'approcher de Dieu, l'homme doit subir un renouveau spirituel. Il
deviendra ainsi insignifiant aux yeux du monde, mais aussi «erleuchtet»,
illuminé par l'Esprit. Celui qui renaît par Dieu écoute volontiers sa parole
extérieure et intérieure. Il va aimer Dieu et donc automatiquement son
prochain. Dans le deuxième Sendbrieff Breuning précise que Dieu veut que
nous recherchions sa volonté secrète et souligne encore une fois que tout ce

qui est extérieur est diamétralement opposé à tout ce qui est intérieur. En

pratiquant les choses extérieures, l'homme devient incapable de découvrir
la volonté de Dieu.
Dans le Ausz was grund, le thème principal réside également dans l'opposition

entre l'intérieur et l'extérieur. Ce qui est extérieur est ici identifié avec
les sens. L'homme sensible ou extérieur ne peut pas connaître Dieu. La
chute d'Adam était entièrement due à sa préoccupation des choses sensibles.

Dieu assiste uniquement ceux qui sont libérés de leur nature sensible.

L'homme qui veut être sauvé doit donc se tourner vers sa nature intérieure
qui seule est créée à l'image divine et qui équivaut à la raison. C'est seulement

à partir de ce moment-là qu'il devient capable de la vraie foi et qu'il
subit le baptême de la pénitence à la suite duquel il renaît «in dem Geist
der Warheit». L'homme doit être «einig», autrement dit, entièrement se

concentrer sur sa foi rationnelle sans aucune distraction des sens qui, eux,
sont «manigfeltig». Cette simplicité de l'homme le rend capable d'entendre
la parole intérieure de Dieu, de l'aimer et d'être aimé à son tour. Il y a un
«infliessen und aussfliessen » de l'amour qui entraîne à la fois un mépris
des choses terrestres et l'imitation du Christ qui révèle pleinement la volonté
divine. L'homme ne peut imiter le Christ que s'il est matériellement pauvre.
La pauvreté matérielle est liée à la pauvreté spirituelle et en découle
spontanément.

La distinction entre l'intérieur et l'extérieur, la volonté et l'amour de Dieu,
la parole divine intérieure, la raison comme caractéristique qui « divinise »

l'homme, l'imitation du Christ et la pauvreté constituent donc les thèmes

principaux des deux écrits.

L'influence de la mystique rhénane sur les écrits publiés par Salminger

Les mystiques rhénans du quatorzième siècle et leurs épigones du
quinzième ont inspiré les réformateurs du seizième siècle, l'influence de Tauler
et de la Theologia deutsch sur Luther étant bien connue20. Elle s'exerça éga-

20 Cf. entre autres études, B. Moeller, « Tauler und Luther », in : La mystique
rhénane (Travaux du centre d'études supérieures spécialisé d'Histoire des religions de
Strasbourg), Paris, 1963, 157-168.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 19

lement sur les représentants de l'aile radicale, pacifique ou non, qu'il
s'agisse de Thomas Müntzer21, de Hans Denck22, de Melchior Hofmann23
ou de Hans Hut24.

Les écrits publiés par Salminger et résumés plus haut permettent de vérifier

cet attrait des premiers anabaptistes pour un certain type de spiritualité
médiévale25.

1) Les lettres de Breuning, avec les nuances qui les distinguent l'une de
l'autre, se présentent davantage comme des admonitions spirituelles données

sans trop grand souci de cohérence dans le déroulement théologique
de l'exposé. La pensée taulérienne inspire l'auteur jusque dans le détail26,
bien qu'il ne s'y réfère jamais explicitement, pas plus qu'à d'autres sources,
exception faite des citations bibliques.

Dieu-Amour, selon Jean 4,8-10, 16, souvent cité par lui, est aussi la Déité
(gothait) au-delà de toute raison et de toute connaissance humaines27. Ce

Dieu-Amour a si «faim et soif» du salut des hommes qu'il détruit leurs
péchés, leurs faiblesses (gebresten, au sens de pronitas ad malum) et suscite
leur propre faim28.

A la fois proche et lointain, caché (heimlich), Dieu ne peut être connu en
lui-même par l'esprit humain et ne peut être rencontré que dans le grund ou
schoz, ce lieu mystérieux au plus intime de la personne, où peut naître la
Parole que prononce le Père et que le Fils dit à propos de lui-même. Nous
rencontrons ici le thème de la «naissance divine» (Gottesgeburt) qui est un
des leitmotive de la mystique rhénane29.

21 G. Wehr, nomas Müntzer, Rheinbeck b/Hamburg, 1972, 17, 25, 51, 117.
22 Sur Hans Denck et la néologie germanique, J. Orcibal, « Hans Denck et la

conclusion apocryphe de la Théologie germanique». Rev. d'hist. et de phil. rd. LVII
(1977), 141-151.

23 Cf. «Hofmann Melchior», ne Mennonite Encyclopaedia, t. II, 1956, 778-785.
24 Ibid., t. II, 846-850.
25 G. H. Williams, « Popularized German Mysticism as a Factor in the Rise of

Anabaptist Communism» in: Festschrift für E. Benz. Leiden, 1967, 290-312. J. Séguy,
«Anabaptisme pacifique, houttérianisme et communauté jérusalémite», Lumière et
Vie, 153-154(1981), 150-166.

26 Par exemple dans l'exégèse de Lc 6,38 (I. Sendbrieff fol. Aij r.-v. qui renvoie au
sermon 62 de Tauler (Die Predigten Taulers, éd. F. Vetter, Berlin, 1910, repr. an.
Dublin-Zurich. 1968. cité Pred.) p. 336-341. Notons qu'une édition de Tauler avait été
publiée à Augsburg en 1508.

27 Sendbrieff I, fol. Aijr.
28 Ibid. fol. Br. : « Dann die goetlich liebe ist also gar grosz zuo uns, in so gar

grossem hunger unnd durst nach unnserm hayl». Fo. [Aivv]: «... unns solte allso gar
fast hunngern unnd dürstenn nach dyser götlichen waren liebe».

29 Tauler, Pred. 1, p. 9-11; 49, p. 220-221. Maître Eckhart, Sermon 1, trad.
J Ancelet-Hustache, t. I, Paris, 1974, 48-49.



20 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

Accolé chez Tauler aux adjectifs inwendig tief, innerlich, innerst, le grund,
fond de l'âme30, désigne le lieu le plus intérieur, le plus apte à recevoir

l'image divine, en un mot l'essence de notre personnalité, sa noblesse et sa

liberté. « Der das rich vinden wil, das ist Got mit allem sînem richtuom in
sîn selbes eigenem wesen, die muostu dar suochen, do er ist: das ist in dem

innersten gründe, do Got der seien naher und inwendiger ist, verrer wan si

ir selber ist»31. Breuning ne s'étend pas sur ce qu'est le grund, il recommande

néanmoins d'y revenir, de s'y plonger (versyncken) et de s'y tenir:
«Wer inn disem grund besteet das er nit feit, der mag auch wol wachsen

und zuonemen»32.

Pour atteindre ce lieu très intime où seul règne l'amour de Dieu33, toute une
ascèse est nécessaire, non comme une performance athlétique (au contraire, à

la suite de Tauler, Breuning s'oppose aux trop longues prières, voire à

l'étude34), mais d'abord comme une prise de conscience. Il est frappant de

relever chez Breuning la fréquence du mot warnemen, avec ses synonymes
schätzen, acht haben, erkennen*5. Il s'agit d'une connaissance de soi et de ses

actes, d'un discernement des esprits grâce à la bescheidenheit qui tantôt
désigne la raison, tantôt le pouvoir de distinguer le bien du mal (au sens de la

dlscretio). On a relevé l'importance de cette notion chez Tauler pour qui elle

est un élément fondamental de la vie spirituelle : «Liben Kinder, nement uwer
selbes war unde urteilent uch selber, und wisse, alle die tage die du iemer
gelebest, so treistu an dime halse ein nature vol sunden und darumb urteile
dich...»36 Breuning recommande aussi à ses disciples de ne pas rester ungeur-
tailt, afin d'être pardonnes et de suivre en cela Marie la pécheresse repentie37

30 M. Dupuy, «Introversion», D. Spir., t. VIII, col. 1904-1918; H. Fischer,
«Fond de l'âme» (1. Chez Eckhart) D. Spir., T. V, col. 650-661. Pour Tauler, cf.
C. Champollion, «La place des termes «gemuete» et «grunt» dans le vocabulaire
de Tauler», in: La Mystique rhénane, 179-192.

31 Tauler, Pred. 37, p. 144 l.h.f.
321. Sendbrieff, fol. Aij v.
33 «... biss wir in den grund geraten, darinn die war wesentlich lieb geporn

würdt» (I. Sendbrieff, fol. Aiij r.).
34 Ibid., fol. Aij v.; II. Sendbrieff, fol. Biij v.
351. Sendbrieff, fol. Aiij r. : «... Selber recht wamemendt ob es guot oder bös sey,

recht oder unrecht, oder ob es Gott lieb oder layd sey ». Ibid. « warnmendt des gütlichen

willens». II. Br., fol. Bij r. «... durch unnser aigen warnemen und acht haben
der haimliche gepot und verpot... » «... ist mir von hertzen trewlich laid, und auch
fast schwär wa jr des nit gewar werden, das euch von innen werden soll»; «... jr
mügen selber schätzen das es tugent seyen» (I. Br. fol. [Aiv r.]; «... unser aigen
schetzen ain yeglich ding in Sonderheit dz wir handeln (ibid., fol. Aij v.). «... daran ist

uns klärlich zuo erkennen geben, ob vil wir got lieb haben oder nit » (ibid. fol. [A iv r.])

— Avec les expressions selben, aigen, l'accent est mis sur l'expérience personnelle.
36 Pred. 27, p. 113, lOss. Sur ce thème, voir l'étude approfondie de A. M. Haas,

Nim din selbes war, Fribourg, 1971, en part. IL Johannes Taulers Lehre von der
Selbsterkenntnis des Menschen, 76-153.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 21

Les critères de ce discernement sont l'amour et la volonté de Dieu, auxquels
s'opposent l'attachement aux choses inutiles: paroles, actes, préoccupations,
bien que l'auteur des Lettres ne récuse pas les soins légitimes du corps et de
l'âme.

En somme, il s'agit de saisir, de sentir tout ce qui est un «moyen» (c'est-
à-dire un intermédiaire entre Dieu et l'homme): «gegen dieser lieber
vermittelt sein»38. L'ascèse consiste d'une part en un détachement, un dépouillement,

«sich abschayden, sich keren von Untugend, abthon an der sorg und
kümmernis;fliehen davon die Liebe magerstört werden»39. Elle aboutit à une
espèce de vide, synonyme de liberté «frey ledig, ungebunden»40. La Ledigkeit
ou Gelassenheit, fruit de l'ascèse consciente est un thème constant de la

mystique rhéno-flamande41 qui s'est perpétué dans la spiritualité anabaptiste,
avec toutefois un affaiblissement de sens, dans un esprit plus moralisant, aux
17e et 18e siècles42.

Cette ascèse a d'autres aspects: elle comporte une acceptation joyeuse
des épreuves : « Und ist dz jr ain kurtze zeit warlichen verharren, so gewin-
nent jr mer lust und lyebe zuo leyden alle widerwertigkait, dann jr yetzt lust
und liebe hant zuo got und zuo allen seinen hayligen»43. Dans les lettres de

Breuning nous ne trouvons pas le lien avec la Croix, très présent dans la

spiritualité rhénane44.

Celui de l'imitation du Christ par contre est affirmé. La parole que le
Verbe prononce dans l'âme est « volg mir nach»45. A ses disciples Breuning
recommande «schnell seyn zuo allen rügenden»46, de pratiquer l'amour
fraternel, même s'il semble ici restreint à l'entourage proche: «... ir sollen
also geparen bey allenn denen darbey ir wonent. Das ir mit jn und si mitt
euch in guottem fryd mügen beleyben»47.

37II. Sendbrieff, fol. Bij r.
381. Sendbrieff, fol. [A iv] v.
39 Ibid. fol. Aij r. : Aiij v. ; [Aiv] r.-v.
40 Ibid. Br.
41 Cf. entre autres Taller, Pred. 23, p. 91,1. 3-4: «... leret uns künde haben worer

abgescheidenheit, lidikeit, innikeit und einikeit, die eine bereitschaft sint, das wir
enpfenglich werden des heiligen geistes»; Pred. 1, p. 10, 3; «so welich ding enpfohen
sol, das muos itel, lidig und wan sin ».

42 Art. «Gelassenheit», ne Mennonite Encyclopaedia, t. II, 448-449.
431. Sendbrieff, fol. [Aiv v.].
^Tauler, Pred. 10, p. 49: «... mit dem (liden) fliehent die woren Gottes frunde in

zuo gotte und lident dis ie me und nemen dis von ime... oder su verlierent es in ihm
alzuomole, das in Got so innen wurt, das in liden nut liden in ist in ime, danne es

wurt in ein froeide und eine wunne». Sur la théologie de la Croix chez Tauler, cf.
A. Hoffmann. «Die Christus-Gestalt bei Tauler», in: Johannes Tauler. ein deutscher
Mystiker. Gedenkschrifi zum 600. Todestag, Essen, 1961, 208-231.

451. Sendbrieff, fol. B r.
46 Ibid. fol. [Aiv] r. Cf. Hadewuch d'Anvers, Brieven, éd. J. van Mierlo, Anvers

s-d-, Br. 17, p. 139, 1. 1 : «Te aire doghet wes onstich snel».
47 L Sendbrieff, fol. Aiij r.



22 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

Vie active et recueillement dans le fond ne subissent pas de dichotomie

pour autant que les œuvres s'accomplissent dans le détachement; c'est pourtant

dans le grund où se rassemblent toutes les énergies (« mit aim gesamm-
leten gantzen gemuet»)48 que l'âme rencontre le mystère insondable de

Dieu.
Les fruits de l'introversion dans le grund sont: 1) la naissance du Verbe

dans l'âme: «das götlich eynsprechenn oder das haymlich eynrannen des

ewigen Wortes»49; 2) un renouvellement dans l'Esprit: newer eynfluss,

newes flyssen»50, enfin une entrée dans la Ténèbre translumineuse, dans

l'abîme de Dieu : «... denen er vorgeet mit seiner haymlichen gegenwürtigkeit
bis in sein ungründliche unbekanthait, die also gar fiecht ist, das sy von
wunder unbekandt ist und vil dunckler dann das abgrundt»51.

Pourtant l'âme ne s'y perd pas comme on pourrait le croire puisque
l'union est également décrite en termes nuptiaux, comme un umhalsen

(amplexus, à la suite de Cant. 8,3)52 ou, dans la deuxième lettre, comme une
prise de possession réciproque où l'élément dynamique confine à la
violence (Mt 11,12)53, l'homme s'emparant de Dieu par la force de son amour
(got zwingen) et Dieu le dépouillant de toute eygenschaft, non de sa personnalité

réelle, mais de tout ce qui la recouvre54. La violence de l'amour
s'exprime chez Tauler par le mot betwingen55, elle renvoie aux auteurs du

48 IL Sendbrieff, Bij v.
49 I. Sendbrieff, fol. Aij r. ; Aiij v. : «... wer aussz Got geporn ist, der hört gern das

wort gottes unnd nit allein das ausser, sonder das inner wort, das der sun gotes ist,
der von im selb spricht». Cf. n. 29.

50 Ibid. Aiij v.; II. Sendbrieff, fol. Bij v.: «... mit im überwinden alle ding unnd
allzeyt empfahenlich sey der newen götlichen eynflüss».

Le thème de la vie nouvelle qui nous est donnée dans le Saint-Esprit (à la suite de
Rm 6.4; Col 3,9-10; Eph 4.24; Tt 3,5) connut une fortune extraordinaire du 12e au 15e

siècle, tant dans les courants orthodoxes qu'hétérodoxes. Elle traduit à la fois la
richesse inépuisable de la vie intratrinitaire et son influx sans cesse renouvelé dans
l'âme unie à Dieu. Cf. B. Spaapen, «Le mouvement des «Frères du Libre-Esprit» et
les mystiques flamandes du 13e siècle», Revue d'ascétique et de mystique XLII (1966),
423-437, en part. 434-437.

511. Sendbrieff, fol. B v.; fol. [Aiv] v.: «... wie süss die lieb ist in der sich got selbs

new gepürt über alle gedanck, wort und weyss in ainem ewigen nur, weyt über alle
vernunfft unnd menschlich beschaydenhait». La deuxième lettre insiste sur le
silence: «haymliche stille», fol. Bij v. Cf. Tauler, Pred. 7 p. 33: «... also wurt der
geist versunken in got in götlicher einekeit, daz er do Verlust alle underscheit... und ist
ein luter stille heimliche einekeit sunder alle underscheit... hie wurt meinunge und
demuetekeit ein einvaltekeit, ein wesentliche stille Verborgenheit».

521. Sendbrieff, fol. B v., «... also lang biss man mit Gott verainigt wirt in ainem
waren umbhalsen ausserthalben aller zeitlicher und geschaffener ding...». La
deuxième lettre fait allusion au Paradis où l'on goûte la douceur de l'amour divin,
fol. Biij r.

53 Ibid. [B iv] r.
54 Voir l'analyse de A. M. Haas, op. cit., 127ss.
55 Pred. 64, p. 349,1. 23.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 23

douzième siècle comme un Richard de Saint-Victor avec la violenta
charitas56. Si le thème de l'amour nuptial est moins marqué chez Tauler que
chez Ruusbroec, par exemple, il n'est pas absent de son œuvre57.

En résumé, nous trouvons chez Breuning à la fois un vocabulaire du

dépouillement et du caractère ineffable de Dieu et le vocabulaire de

l'amour évangélique, surtout johannique. Cette spiritualité, il l'a trouvée
principalement chez Tauler auquel il emprunte la plupart de ses expressions.

Nous sommes ici dans la ligne de pensée des Pères grecs, comme un
Grégoire de Nysse, un Denys le Mystique dont les œuvres ont traversé et
fécondé le Moyen Age latin.

2) Ausz was grund die lieb entspringt
La fortune du texte partiellement édité par Salminger58 a été diverse au

16e siècle. Si on en retrouve quelques chapitres dans les Institutions taulé-
riennes traduites par Surius en 1548, il fit l'objet de controverses dans les

milieux catholiques59.

Pourquoi Salminger a-t-il choisi de publier la dernière partie de ce texte
prolixe, parfois plus eckhartien que taulérien60? Nous sommes réduits à des

conjectures: cette partie circulait-elle isolément, ou, plus vraisemblablement
Salminger a-t-il trouvé là un condensé de la pensée de l'auteur, en évitant
les développements scolastiques, de même que les réflexions sur la constitution

hiérarchique de l'Eglise, sur les sacrements?
Dans sa préface, Salminger souligna bien ses intentions en publiant ce

texte: il souhaite que les hommes parviennent à l'unité de la foi en recherchant

l'unité de l'âme: «Wolt Gott dasz alle Menschen weren, wie dies

Büchlein leret, wahrlich, sie würden alle leichtlich in Einigkeit des Glaubens
kommen»61.

Nous ne développerons ici que les thèmes plus affirmés que chez Breuning.

L'anthropologie du premier chapitre fait partie du patrimoine

56 Richard de Saint-Victor, Les quatre degrés de la violente charité, éd. G.
Dumeige, Paris, 1955.

57Cf. PreeLiO, 81.
58 Cf. résumé supra, p. 18 et n. 4, 15 et 16. Outre l'introduction de Denifle. on

trouvera une présentation du traité complet dans L. Cognet, Introduction aux mystiques

rhéno-flamands, Paris, 1968, 214-219.
59 J. Orcibal, La rencontre du carmel thérésien avec les mystiques du Nord, Paris,

1959, 18-20.
60 L'éditeur H. S. Denifle conteste la parenté entre ce texte et la pensée taulé-

rienne. Les citations que nous ferons par la suite, sans être exhaustives, la mettront
plutôt en évidence. Les traits eckhartiens, nous les voyons dans une recherche plus
grande de l'abstraction, par exemple p. 3, 1. 9-12: «Was ist got? Got ist ein afge-
schaiden wesen von allen creaturen, ein freies vermuegen, ein lauteres würcken » qui
nous renvoie au traité Von der abgescheidenheit du maître thuringien. Cf. aussi I, 4-5,
105.

61 Ausz was grund, éd. Salminger (1619), p. 42.



24 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

médiéval. L'auteur anonyme propose un schéma ternaire: celui de l'homme
sensible, rationnel, parfait (c'est-à-dire uni à Dieu dans son fond, état qu'il
cerne par grand nombre de qualificatifs62). En fait, cette division revient à

opposer, comme nous l'avons vu chez Breuning, l'homme extérieur à

l'homme intérieur «né de Dieu» (Eph 4,24).
La vie spirituelle est un choix. Le moment du sich warnemen est moins

accusé dans cette section63. Ici, ce dont il faut être conscient avant toutes
choses, c'est de l'amour de Dieu: «gottes liebe warnemen»64; «ein ufsehen
haben uf got»65.

La vie morale apparaît moins comme une destruction de l'unité corps/
esprit que comme une ordination (ordenunge)66, une hiérarchisation des

valeurs, parfois violente (et ici nous retrouvons le terme de betwingen), qui
conduit à l'unification des puissances.

Cette anthropologie — optimiste — car malgré sa gebresthaftigkeit
(opposée à la ungebresthaftigkeit de Dieu), qui lui fait parfois choisir le pire
au lieu du meilleur, il peut recevoir la grâce et l'illumination de la foi grâce
à l'effort ascétique du discernement (bescheidenheit), correspond tout à fait
à l'anthropologie taulérienne: «Der mensch ist als er drii menschen si. Den
ussern menschen, den sol man betwingen als verre man iemer mag an
gelossenheit und ziehen in inwert in den anderen menschen der innewendig
ist. Das ist der vernünftige mensche, das ist: das der usser mensche nüt
enwurke noch us enloeffe denne nach anwisungen des vernünftigen
menschen und nüt nach der viehelicheit. Als denne der ander, der vernünftige
mensch stet in rechter lidiger gelossenheit und sunder annehmlicheit, denne
haltet er sich in sime lutern nihte und lat got ein herren sin und underwirft
sich ime. Denne wirt der dritte mensch al zemole uf geriht und blibet
ungehindert und mag sich keren in sinen Ursprung und in sin ungeschaffen-
heit.»67

La vie sensible, l'animalité, intégrée à la vie rationnelle par l'abandon de

tout ce qui n'est pas Dieu, par le refus des biens matériels ou spirituels, ou
du moins le refus de s'y attacher, est nourrie de la vérité qu'elle reçoit68.

62 L'homme ausswendig, gebresthaft. manigvallig, ungeruowtg. unstete ne peut
rejoindre un Dieu inwendig, ungebrcsthaft. einfaltig, stete, ruowig que dans le grund.

63 Denifle, p. 33-34, p. 15, on trouve tout un développement sur le thème: «sins
hertzen warnemen ».

64 Ibid. p. 179, I. 9; p. 186, 1. 7.
65 Ibid. p. 186, 1. 14.

66Ibid. p. 186, 1. 7-12: «Und da zuo ist armuot geordent. daz sie alleine war sol

nemen gottes, und aller creaturen sol vergessen. Und als ein herre sinem kneht daz
beste ambacht git, so ordeniert er in daz er sin allein warten solle und nieman anders:
und also sint arme lute geordiniert zuo got, daz sie sin alleine süllent warten und
nieman anders».

67 Pred. 67, p. 365-366. Commentaire de textes analogues et sources néo-platoniciennes

ap. A. M. Haas, op. cit., 133-139.
68 Denifle, p. 192,1. 9ss.



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 25

Mais la raison n'échappe pas, elle non plus, à la multiplicité: il faut qu'elle
soit débarrassée des images, visions qui font obstacle à la vérité et l'empêchent

de recevoir Dieu dans un fond simple (le grund) et pur (luter) de

toute attache sensible, de toute représentation imaginaire ou conceptuelle
pour accueillir Dieu au-delà de toute image, ungesihtlich und über alle
bilde69. De même qu'un ciel dégagé reçoit toute la lumière, de même le

grund einfaltig und luter peut s'unir à Dieu sans intermédiaire (sunder
mittel)1®, l'âme aime Dieu pour lui-même, sans pourquoi, one alles
waromb11.

La recherche de la pauvreté spirituelle qui est le but de tout l'ouvrage
anonyme culmine ici dans toute une série d'équivalences à la fois éthiques
et métaphysiques: le dépouillement (ledigkeit), la mort à soi-même (erstor-
benheit), la pauvreté (armuot) conduisent à l'intériorité (innikeit) et à

l'unité (einikeit). Le renoncement et l'unification des puissances vont de

pair: «reht erstorbenheit ist einikeit, und reht einikeit ist innikeit, und reht
armnot ist einikeit»72.

C'est dans le silence et le repos de toutes les puissances (assimilés au
désert)17, que se fait la rencontre avec Dieu. Pourtant il est aussi dialogue,
échange d'amour; il naît de l'écoute de la Parole prononcée par le Père

dans l'âme74, telle est son origine qui explique le titre du petit traité Ausz

was grund die lieb entspringt. Cet amour est à la fois notre origine et notre
but final, d'où les expressions de infliessen, uzfliessen qui qualifient ce

double mouvement assimilé à l'ivresse75. A l'amour actif, œuvre du Saint

69 Ibid. 1. 22-23.
70 Ibid., p. 185,1. 33-34: « Und dar an lit vollekomenheit eines armen lebens, daz

es allein sunder mittel zuo got geordent ist... »; p. 186,1. 4-5: «... und daz man alleine
sich zuo dem innerlichen wercke daz got würcket sunder mittel in der seien möchte
gekeren...».

71 Le pur amour, expression dont la fortune sera si grande au 17e siècle français,
est un trait constant de la spiritualité chrétienne depuis saint Bernard: «amo quia
amo; amo ut amem» et l'expression sans pourquoi a été utilisée par les béguines
(Marguerite Porete. Béatrice de Nazareth) et Eckhart. S. 5b. Sous la plume de Tauler:
«Ir ende und ir furwurf. das ist gott sunder mittel: minne wesen ist minne, wan
minne minnet umbe minne» (Pred. 64, p. 349, 1. 10).

72 Denifle. p. 191, 1. 14-15; cf. p. 189, 1. 37-39. Tauler, Pred. 23, p. 91, 1. 3-4:
«... leret uns künde haben, geworer abgescheidenheit, ledikeit, innikeit und einikeit,
die eine bereitschaft sint, das wir enpfenglich werden des heiigen geistes»; Pred. 24,

p. 97,1. 13. Pour la pauvreté: Pred. 26, p. 108.
73 La référence à Os 2,14 se retrouve chez tous les spirituels médiévaux. Ici,

comme chez Tauler, il est lié au silence, absence de toute pensée discursive. Denifle,
p. 182,1. 21, «in der wüste inniger einikeit» 1. 24: «mit stilleswigender innikeit». Cf.
Tauler, Pred. 61, p. 331, 1. 22.

74 Denifle, p. 183, 1. 10-14: «... der muos... alleine hören, waz got sprichet in die
sele; und von dem widersprechen daz die sele sich widersprichet in got, so

entspringet ein götliche liebe zwuschen in beiden». Amour trinitaire, cf. p. 185,1. 17-21.
15 Ibid., p. 183,1. 23-26.



26 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

Esprit qui, accepté par l'âme détachée, brûle toute dissimilitude, ungelicheit,
entre l'âme et Dieu76, correspond l'amour passif, lidende Minne, pur repos
de jouissance en Dieu77.

Les souffrances de celui qui n'est pas compris dans un monde qui ne
reçoit pas l'amour font participer à l'épreuve de la Croix. Dans cette partie,
le rôle du Christ n'est pas développé; il n'est qu'esquissé, mais dans le reste

de l'œuvre, il est bien précisé78. S'identifier au Christ, juste règle de l'amour
divin, c'est le signe du véritable amour79.

L'élément de lutte, de souffrance marque donc cette spiritualité du
viator, pris entre le temps et l'éternité comme diraient Eckhart et Tauler80: il
doit à la fois rester concentré sur son fond où Dieu agit au-delà de toute
distinction (über allem unterscheid bildlicher Wahrheit) et, dans ses rapports
avec son prochain, il doit enseigner, dit le texte, avec unterscheid^, de

façon discursive avec l'aide de la raison. Le moyen de revenir dans le fond
simple pour se détacher des images, c'est de prendre le Christ avec soi, en
soi82. Ainsi l'auteur tente-t-il de résoudre le problème qui, de tout temps, a

préoccupé la conscience chrétienne: le rapport entre la vie active et la vie
contemplative83, vie «ambidextre» comme l'ont nommée certains à la suite
de saint Grégoire, afin d'exaucer le souhait de Salminger dans l'Avant-
propos: «Wie soll des Menschen willen sich ganz verleugnen, mit Gott
vereinigen, und doch in der Welt sein »84.

Tant l'auteur anonyme du Livre de la pauvreté spirituelle, avec beaucoup
plus de recherche et de culture théologique que Breuning après lui, se sont
inspirés des grandes lignes de la mystique rhénane du 14e siècle, de Tauler

76 Ibid., p. 193, 1. 17-22.
77 Ibid., 1. 26.
78 II y a pour l'auteur assimilation entre la naissance éternelle du Fils, la création

et la Passion du Christ incarné, moyen pour le fidèle de retrouver son origine; cf.

Denifle, p. 60. De même que pour Tauler, la Passion nous ouvre les portes de notre
héritage (Pred. 46, p. 206). L'imitation du Christ dans sa Passion est donc l'élément
obligé de l'annihilation de soi qui conduit à l'union.

79 Denifle, p. 185, 1. 13-16: «also vil sich der mensche glichet cristo, also vil het
rechter götlicher minne, wan cristus leben ist die rehte regele götliche minne».

80 Denifle, p. 193, I. 9ss. Cf. Eckhart, Sermon I, trad. cit. t. I, p. 49; Tauler,
Pred. 46. p. 202, 1. 13ss.

81 Denifle, p. 193,1. 4.
82 Ibid. 1. 6: «Und nement danne cristum für sich und in sich».
83 D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen

Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg, 1969.

Maître Eckhart va jusqu'à vanter paradoxalement Marthe, pour lui modèle de
détachement plus accompli que Marie. (Sermon 86, trad, cit, t. 3. p. 171-179). Le plus bel
effort pour justifier théologiquement l'inséparabilité de l'action et de la contemplation a

été réalisé par Ruusbroec dans ce qu'il appelle la «vie commune». Cf. Le Royaume des

amants, in Ruysbroeck. Œuvres choisies, trad. J. Bizet, Paris, 1946, 176-178.
84 Ausz was grund (1619), p. 4L



MYSTIQUE ALLEMANDE ET ANABAPTISME À AUGSBOURG 27

en particulier. Ils restent cependant très en deçà (du moins dans la section
publiée par Salminger) de leur pensée spéculative sur l'Etre et l'Un, et
surtout sur les modalités de l'Union entre Dieu-Trinité et le grund, le rôle de

l'âme dans cette union, et sur ce saut que Dieu doit lui faire faire pour y
parvenir, l'usbruch d'Eckhart, l'überformt werden de Tauler. D'autre part le
thème de l'exemplarisme, l'âme retournant à son ungeschaffenheit, à cet état
incréé dans lequel elle a existé de toute éternité en Dieu, dans l'univers des

archétypes, est ici pratiquement effacé, au profit d'expressions plus vagues
comme retour dans l'origine.

Le Guldin Schatz de Salminger

C'est l'opposition entre la volonté spirituelle (wille des geystes) et la
volonté charnelle (wille des fleysches) qui constitue l'idée-clé de ce traité,
publié en 1540. L'auteur souligne que l'homme est capable de choisir entre
les deux de son propre chef, cela grâce au libre arbitre que Dieu lui a

accordé. Remarquons que les termes «intérieur» et «extérieur» ne sont pas
utilisés. Ceux qui obéissent à leur volonté charnelle sont qualifiés de «
Menschen die eygens suchen » ou de « gottlosen ». Ils sont caractérisés par leur
richesse et par leur amour de tout ce qui est matériel et sensible. Ils sont
exclus de toute communication avec Dieu. Par contre, ceux qui vivent
conformément aux exigences de leur volonté spirituelle sont pauvres et

accomplissent des bonnes œuvres. Ils arrivent à cet état en imitant le Christ,
car c'est lui qui nous a donné l'exemple de la vie spirituelle, en nous montrant

que « das fleysch keyn nütz sei ». L'homme n'a donc qu'à s'identifier
au Christ et à ses souffrances afin de renaître, c'est-à-dire, afin d'être baptisé
dans l'eau et dans l'Esprit. A ce moment-là, il deviendra comme un enfant,
c'est-à-dire «kleyn in [seynen] augen».

Salminger reprend tacitement la distinction entre «l'intérieur» et

«l'extérieur». Comme ses «prédécesseurs» mystiques, il souligne la nécessité

de la pauvreté et de l'identification du croyant avec le Christ et la
crucifixion. Toutefois, certaines idées des deux écrits des années 1526-27 ne sont

pas reprises par le Guldin Schatz. Salminger ne fait mention ni de la volonté
secrète de Dieu, ni de la raison humaine, ni de la simplicité de la foi rationnelle.

De plus, il accentue la nécessité des bonnes œuvres d'une manière

beaucoup plus claire que Breuning et l'auteur du Ausz was grund. L'aspect
contemplatif de la vie spirituelle ne l'intéresse pas: il n'est plus question
d'un homme qui cherche à redécouvrir sa nature intérieure. Ce qui importe
c'est l'individu dans le contexte de la communauté, la spiritualité de cet
individu étant définie par sa pauvreté et par les bonnes œuvres qu'il accomplit.

Par la survie de Ausz was grund et par le contenu du Guldin Schatz, nous

voyons que la base théologique de l'anabaptisme augsbourgeois reste celle



28 G. EPINEY-BURGARD ET I. BACKUS

de la mystique rhénane. Certaines modifications apparaissent toutefois:
d'une part un accent plus fort est mis sur l'importance du libre arbitre;
d'autre part l'aspect communautaire et pratique de la vie spirituelle est
souligné aux dépens de son aspect contemplatif.

Conclusion

Les textes que nous avons examinés ici (et qui ne constituent qu'un
échantillon de la production des anabaptistes) montrent que la théologie de

ces derniers a subi une forte influence de la mystique rhénane du 14e siècle.

Il est toutefois important de souligner que les deux textes, publiés par
Salminger aux environs de 1526, ont été — d'une certaine manière — sortis de

leur contexte ecclésial et sacramentel. Ils ne s'adressent plus aux membres
d'une communauté contemplative tel qu'un ordre religieux, mais aux membres

d'une communauté active qui doit faire face à des persécutions, notamment

de la part des réformateurs. Il est donc intéressant de voir les changements

d'accent que subit la doctrine des Zwey Sendbrieff et du Ausz was

grund au cours du siècle. La réédition de ce dernier, dans les années 1560,

fait ressortir l'importance du libre arbitre. On affirme ainsi l'idée mystique,
optimiste de la Heiligmachung, contre la notion pessimiste de la Gerechtma-

chung extrinsèque qui fut promulguée par les réformateurs. Par ailleurs,
Salminger, dans son Guldin Schatz de 1540, souligne d'une manière encore
plus positive que Breuning et l'auteur du Ausz was grund, le côté actif de la
vie spirituelle aux dépens de son côté contemplatif et spéculatif. La question
des rapports entre la vie active et la vie contemplative est ainsi simplifiée ou
même effacée. Toutefois, les grandes lignes de la pensée mystique rhénane

(notamment: l'opposition entre l'intérieur et l'extérieur, c'est-à-dire entre les

sens et l'esprit, l'imitation du Christ et de la crucifixion comme idéal de la
vie spirituelle, la nécessité de la pauvreté spirituelle qui s'exprime par la

pauvreté matérielle) sont conservées dans la théologie anabaptiste telle

qu'elle est transmise dans les ouvrages de Salminger au cours du 16e siècle.


	La mystique allemande et l'anabaptisme à Augsbourg, ca. 1526-1561 : une analyse de certains éléments de la mystique rhénane du 14e siècle transmis dans la production littéraire de Sigmund Salminger († ca. 1562)

