
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 1

Artikel: La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exégèse du Parménide

Autor: Saffrey, H.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 1-12

LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS,
FRUIT DE L'EXÉGÈSE DU PARMENIDE

H. D. SAFFREY

A toutes les époques, l'interprétation du Parmenide de Platon a soulevé
les plus grandes difficultés. Naturellement, c'est la seconde partie du
dialogue, les hypothèses, qui laisse le lecteur perplexe. La signification immédiate

du texte échappe, et le lecteur se demande s'il a affaire à une série de

jeux de mots et à un exercice gratuit, ou bien s'il s'agit d'une discussion
rigoureuse et, dans ce cas, quelle réalité y est signifiée. Au XVIIIe siècle,

quand on a cessé de lire ce texte à la lumière de la tradition néoplatonicienne,

pour éviter d'avoir à rejeter le dialogue du Corpus platonicien, on a

inventé une période mégarique dans l'activité de Platon, et l'on a attribué à

la prétendue influence d'Euclide de Mégare, confondu pour les besoins de

la cause avec le mathématicien, le caractère logique de ces textes '. Plus tard,
ce sont les études sur le vocabulaire et le style des dialogues qui ont apporté
la preuve indubitable de l'authenticité du Parmenide et permis de lui
retrouver une place dans le Corpus des écrits de Platon. Après toutes ces

recherches, le problème de l'interprétation globale du Parmenide se

retrouve posé comme auparavant, mais en des termes nouveaux, et

aujourd'hui encore le point final à cette discussion n'a pas été trouvé.
Dès le début, les plus Anciens, eux aussi, lisaient la seconde partie du

Parmenide comme un pur exercice de dialectique: dans la classification des

tetralogies de Thrasylle, le dialogue est qualifié de logicos2, les Platoniciens
du IIe siècle y trouvent des exemples de syllogismes et un traité des catégories3,

et Galien justifie Platon de s'être livré à cette fantaisie, parce qu'il ne
fait pas parler Socrate, mais Parmenide et Zenon4. Les premiers qui aient
vu dans les hypothèses du Parmenide une discussion rigoureuse portant sur
des réalités, sont les Néoplatoniciens.

En effet, à partir du moment, dans le IIIe siècle de notre ère, où les
Platoniciens ont accepté de faire de l'Un le principe suprême et le constitutif

1 Cf. l'introduction d'AuGUSTE Diès à son édition de la Collection des Universités
de France, Platon, Parmenide, Paris 1923, p. V-XI, et E. N. Tigerstedt, 77ie Decline
and Fall of the Neoplatonic Interpretation of Plato (Commentationes Humanarum
Litterarum 52), Helsinki 1974.

2 Cf. Michael Dunn, « Iamblichus, Thrasyllus and the reading Order of the
Platonic Dialogues », dans ne Significance of Neoplatonism (Studies in Neoplatonism,
vol. I), Norfolk (Virginia) 1976, p. 59-80.

3 Alcinous, Didascalicos, VI 6 et 10.
4 Galien, De placitis, IX 7, 16, p. 588. 29-33 De Lacy.



I H. D. SAFFREY

formel de tout ce qui existe, et au moment où l'on voulait tirer toute la

philosophie de l'œuvre de Platon, en l'honorant du titre de «divin» et même
de «très divin»5, tout philosophe connaissant bien son Platon devait
naturellement se tourner vers le Parmenide, et en particulier vers la seconde

partie de ce dialogue, les hypothèses relatives à l'Un, pour y trouver la
doctrine de Platon sur l'Un: ei "Ev Ècmv... C'est la raison pour laquelle le

néoplatonisme allait inaugurer une nouvelle exégèse de ces hypothèses du
Parmenide, une exégèse que les Platoniciens d'Athènes finiront par qualifier
de théologique ou d'époptique6, lorsqu'ils faisaient usage du vocabulaire
des mystères, exégèse à travers laquelle chacun d'eux allait tenter
d'exprimer sa propre théorie des premiers principes.

En regardant les choses rétrospectivement, on peut considérer qu'il y a

eu deux moments successifs dans le développement de l'exégèse théologique

du Parmenide: d'abord on a reconnu le caractère théologique, c'est-à-
dire métaphysique, du dialogue, et ensuite on a prétendu y trouver la totalité

de la théologie. C'est à ce moment-là seulement que le Parmenide sera
même traité comme une sorte de critère permettant de juger si une doctrine

théologique est acceptable ou non. A partir de ce qu'il enseigne, on en
viendra à discriminer ce que l'on peut accepter ou ce que l'on doit rejeter
des éléments de la doctrine.

C'est dans ce contexte qu'il faut entendre ces paroles apparemment
inattendues de Proclus, et mesurer les précautions oratoires qu'il prend lui-
même encore pour énoncer cette évidence7: «S'il faut absolument avoir
sous les yeux dans un seul dialogue de Platon la totalité et l'intégralité de la

théologie, et aussi sa continuité qui correspond à la hiérarchie des dieux
depuis le premier jusqu'au dernier, ce sera peut-être soutenir un paradoxe,
et sans doute ce que je vais dire ne paraîtra évident qu'à ceux qui sont de

notre famille spirituelle, mais malgré tout il faut oser puisque justement
nous sommes entrés dans ces sortes d'arguments, et il faut dire... [ici il
s'adresse à des auditeurs qui n'ont pas encore compris la nouveauté de son
projet]: C'est le Parmenide que vous désirez, et vous avez dans l'esprit les

pensées mystérieuses de ce dialogue-là. En effet, dans ses pages, toutes les

classes divines non seulement procèdent en bon ordre de la cause toute
première, mais encore elles font état de la cohésion qui les relie les unes aux

5 Cf. Thomas A. Szlezâk, Platon und Aristoteles in der Nuslehre Plotins, Basel
1979, p. 23, n. 53, et Galien, De placitis IX 9, 3, p. 598. 9 De Lacy et De Usu partium
XVI 1, p. 377. 14-15 Helmreich.

6 Proclus, néol. plat., I 10, p. 44.6 Saffrey-Westerink et la note 2 (p. 143 des

Notes complémentaires). Les Néoplatoniciens ont lu le Parmenide en portant sur ce
dialogue un regard nouveau. C'est parce qu'ils avaient dans l'esprit leur théorie de
l'Un et des hypostases qu'ils l'ont trouvée dans les hypothèses du Parmenide. C'est
parce qu'ils avaient dans l'esprit leur théologie qu'ils ont fait du Parmenide le
dialogue théologique par excellence.

7 Cf. Proclus, néol. plat. I 7, p. 31.7-27 S.-W.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 3

autres... Pour le dire en bref, tous les principes de la science théologique
apparaissent d'une manière parfaitement claire dans ce dialogue, on y
trouve tous les mondes divins dans la continuité de leur venue à l'existence,
et il ne contient rien d'autre que l'hymne de la génération des dieux et de

tout ce qui existe, quel qu'il soit, à partir de la cause ineffable et inconnaissable

de l'univers. »
Mais comment en est-on arrivé là? L'histoire de l'exégèse des hypothèses

du Parmenide va nous l'apprendre. Proclus nous l'a racontée au début du

livre VI de son Commentaire sur le Parmenide 8, et avec lui il faut distinguer
trois grandes étapes: de Plotin à Théodore d'Asine, de Théodore à Syrianus,
de Syrianus à la fin de l'Ecole néoplatonicienne d'Athènes.

Malgré notre ignorance des textes les plus significatifs du moyen
platonisme, qui sont perdus pour nous, le silence de la tradition postérieure ne

nous invite pas à chercher des antécédents à Plotin, si bien que, à nos yeux
du moins, c'est lui qui se présente le premier dans cette enquête, avec le

célèbre texte du dixième traité dans l'ordre chronologique (Enn. V 1,

8.10-27); Plotin vient d'énoncer sa théorie des trois hypostases principielles,
l'Un, l'Intellect, l'Ame, et il ajoute9: «Ce discours n'a rien de nouveau et ne
date pas d'aujourd'hui; il a été énoncé il y a longtemps, mais sans être
développé, et le discours d'aujourd'hui se présente comme une interprétation de

ces doctrines pour nous convaincre par le témoignage des écrits de Platon
lui-même que ce sont d'anciennes doctrines. Une première fois donc,
Parmenide était parvenu à cette doctrine dans la mesure où il ramenait à l'identité

l'être et l'intellect et refusait de ranger l'être dans les choses sensibles...

Mais en parlant de l'Un dans ses écrits, il tombait sous l'accusation que cet
Un se trouve être multiple! De son côté, le Parmenide de Platon parle d'une
manière plus exacte lorsqu'il distingue les uns des autres le premier Un, qui
est l'un au sens propre, le deuxième qui est l'un multiple, et le troisième qui
est l'un et multiple. Et de cette manière, on voit que lui aussi est d'accord
avec la théorie des trois hypostases». Voilà donc Plotin tirant des trois Uns
du Parmenide de Platon, l'Un à l'état pur (Parm. 137C4), puis l'Un
progressivement associé au multiple, l'un multiple (Parm. 144E5) et 1'«« et multiple
(Parm. 155E5), ses trois hypostases et les exprimant dans les catégories de

l'unité. Les trois premières hypothèses, pour lui, contiennent la doctrine des

trois hypostases, et c'est souvent dans le cours de ses traités postérieurs qu'il
revient là-dessus et tire des conclusions du Parmenide les propriétés
caractéristiques de chaque hypostase10.

8 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1052.31-1064.12 Cousin2.
9 Plotin, Enn. V 1 (10), 8. 10-27 Henry-Schwyzer.
10 Cf. E. R. Dodds, «The Parmenides of Plato and the Origin of the Neoplatonic

One», dans Classical Quarterly 22 (1928), 132-133, H. R. Schwyzer, dans Pauly-
Wissowa, s.v. « Plotinos» Bd. XXI, col. 553-554. Voir en outre, B. Darrel Jackson,
«Plotinus and the Parmenides», dans Journal of the History of Philosophy 5 (1967),
315-327, et J. M. Charrue, Plotin. lecteur de Platon, Paris 1978, p. 43-115.



4 H. D. SAFFREY

Conformément à son génie propre qui n'était pas d'être un pur exégète
des textes, mais un philosophe, c'est-à-dire quelqu'un qui pose des questions
aux réalités de l'existence, il suffisait à Plotin d'avoir reconnu ses principes
premiers dans les premières hypothèses du Parmenide, et il ne sentait nullement

le besoin de proposer une exégèse complète des hypothèses. C'est

pourtant ce que d'autres ont fait parmi ses disciples: Amélius, Firmus Cas-

tricius ' ' et Porphyre, et aussi Jamblique, le disciple syrien de Porphyre, se

sont lancés dans des exégèses couvrant toute la deuxième partie du
dialogue. Nous ne connaissons leurs interprétations que par Proclus et Damascius,

puisque les commentaires originaux sont perdus, sauf peut-être les

quelques feuillets du palimpseste de Turin, s'il faut bien, comme le veut
Pierre Hadot12, les attribuer à Porphyre. Malgré un certain nombre de

variations significatives, sur lesquelles je vais revenir dans un instant, toutes
ces interprétations procèdent d'une sorte de lecture linéaire du Parmenide:

on suit l'élan imposé par Plotin et on le prolonge en reconnaissant une suite

d'hypothèses semblables relatives à l'un, et à chacune l'on fait correspondre
un degré de plus en plus déficient de la réalité. Remarquons deux choses:

d'abord nous ne savons pas du tout comment ces auteurs divisaient le texte
du Parmenide, et donc à quel texte exactement ils faisaient correspondre tel

degré du réel. Aussi nous ne pouvons nous exprimer à leur sujet que d'une
manière très générale. Ensuite, on ne sait pas non plus comment ils reliaient
au texte du Parmenide leur doctrine des premiers principes. Nous sommes
de ce fait dans une grande incertitude à leur sujet.

Cela dit, les diverses variations que nous relevons n'ont pas toutes pour
nous la même signification. Par exemple, nous savons qu'Amélius divisait le

texte en huit hypothèses, Porphyre et Jamblique, en neuf. Pourquoi? Nous
n'avons aucun moyen de répondre à cette question. Les variations significatives

pour nous concernent toujours les quatre ou cinq premiers degrés de la

réalité. En effet, aux quatre dernières hypothèses, on attribue toujours
quatre degrés exprimant la matière ou les réalités liées à la matière. Ce n'est
sûrement pas par hasard, puisque ce sont les hypothèses dans lesquelles
l'Un n'existe pas. En revanche, dans les premiers degrés, entre Amélius et

Porphyre, on relève peu de divergences; pour eux deux le premier, c'est

l'Un premier dieu, le deuxième, c'est l'intellect ou le plan intelligible, ce qui
est tout un pour ces vrais disciples de Plotin, pour qui l'intelligible n'est pas
en dehors de l'intellect, le troisième, c'est l'âme, l'âme rationnelle pour
Amélius, l'âme tout entière pour Porphyre, tandis que le quatrième, c'est

11 Une interprétation du Parmenide par Firmus Castricius est attestée par Damascius,

V. Isid., fr. 244, p. 201.1 Zintzen.
12 Pierre Hadot, « Fragments d'un commentaire de Porphyre sur le Parmenide»,

dans Revue des Eludes grecques 74 (1961), 410-438, et Porphyre et Victorinus I, Paris
1968, p. 102-143.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 5

l'âme irrationnelle pour Amélius, le corps mis en ordre par l'âme pour
Porphyre, qui est seul à offrir un cinquième degré, le corps sans ordre13.

Quant à Jamblique, nous le voyons introduire un certain nombre de
variations importantes, par lesquelles nous atteignons quelques-unes des

dimensions qui font de lui un penseur vraiment original. Remarquons tout
de suite que, à son premier principe qui est l'ineffable, il ne trouve pas de
place dans son exégèse des hypothèses. Cette position le met donc complètement

en marge de la tradition qui aboutira à Proclus, car pour lui le
Parmenide n'est pas un dialogue qui permet d'accéder à la totalité de la
théologie. A ses yeux, donc, la première hypothèse contient, dans son langage,
«dieu et les dieux», langage que Westerink et moi avons interprété comme
signifiant l'Un et les dieux intelligibles. Mais cela montre que, pour
Jamblique. il existe des intelligibles imparticipables et par conséquent séparés de

l'intellect. Et, en effet, c'est la deuxième hypothèse qui lui fournit le plan
intellectif et non plus le plan intelligible et intellectif à la fois, comme c'était
le cas chez Porphyre. Jamblique a d'ailleurs été obligé de bloquer dans les

deux premières hypothèses ces trois classes de dieux, parce qu'il voulait
insérer une classe nouvelle au niveau de la troisième hypothèse, classe qu'il
appelle celle des êtres supérieurs, qui sont les anges, les démons et les héros,
qui ont pour lui la plus grande importance comme acteurs de la théurgie,
dont il a fait la théorie dans le De mysteriis '4. Ensuite, comme Amélius, il a

deux classes d'âmes, les âmes rationnelles et les âmes inférieures. Encore
une fois, ce n'est là qu'un schéma dont il nous est impossible de pénétrer
toute la signification. Il faut nous contenter d'en dégager seulement les

lignes de force15.

Quoi qu'il en soit, ces interprétations, pour Proclus, n'étaient que des

solutions dépassées et devenues sans grand intérêt. Car toutes les trois sont
marquées par une erreur fondamentale dans la lecture du texte de Platon, et
la découverte d'une meilleure lecture de ce texte par Théodore d'Asiné
ouvre la deuxième étape dans l'histoire des exégèses des hypothèses. Lisons
donc Proclus lui-même. Il écrit16: «Il y a une erreur commune à tous ces

auteurs, à savoir qu'ils n'ont pas observé que les cinq premières hypothèses
conduisent à des vérités, tandis que les quatre dernières mettent en lumière
des absurdités. En effet, le propos de Parmenide était celui-ci : montrer
comment, si l'Un existe, tous les êtres sont engendrés, et comment, si l'Un
n'existe pas, tous disparaissent et rien n'existe plus d'aucune façon. Voilà ce

13 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1052.31-1054.37, et néol. plat. I, Introduction,
p. LXXX-LXXXII.

14 Sur ces dieux, cf. C. Zintzen, dans Reallexikon für Antike und Christentum,
Bd. IX, s.v. «Geister», col. 659-664.

15 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1054.37-1055.25, et néol. plat. I, Introduction,
p. LXXXII-LXXXIII, et III, Introduction, p. VII-XL.

16 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1055.25-1057-8.



6 H. D. SAFFREY

que le texte dans son entier invite à voir, non seulement par l'établissement
des vérités, mais aussi par le renversement des faussetés. On a un exemple
de ce genre de raisonnement dans l'hypothèse suivante: si la providence
existe, tous les êtres sont comme il faut, tandis que, si la providence n'existe

pas, rien ne va bien, et non seulement les touts mais aussi les parties sont en
mauvaise condition ; donc la providence existe, et en effet son existence est

cause de biens, sa non-existence, cause de maux. Dans la question présente,
continue Proclus, il fallait donc remarquer que le propos de Parmenide est

de montrer que, du fait de l'existence de l'Un, tous les êtres reçoivent
l'existence, tandis que, du fait de sa non-existence, tout l'être des réalités s'évanouit

d'un seul coup, ce que Parmenide dit explicitement dans la conclusion

de toutes les hypothèses (Parm. 166C1-2). Et si ces auteurs avaient
remarqué ce point, ils n'auraient certainement pas introduit dans les quatre
dernières hypothèses des réalités différentes ni, pour ainsi dire, avancé en
faisant marcher les hypothèses les unes derrière les autres; au contraire, au

moyen des cinq premières hypothèses, ils auraient considéré les premiers
principes des êtres, tandis qu'au moyen des quatre dernières, ils n'auraient

pas cherché des êtres particuliers à ces hypothèses, mais ils nous auraient
convaincus que, l'Un étant supprimé, beaucoup d'impossibilités en résultent

<au sujet de> ce qui nous paraît être des possibilités.»
Un nouveau et grand pas est donc franchi dans l'exégèse des hypothèses

lorsqu'on les partage en deux groupes: les cinq premières hypothèses qui,
en supposant l'existence de l'Un, affirment en conséquence l'existence de

tous les autres degrés du réel, et les quatre dernières qui ruinent toute
existence quelle qu'elle soit, en supposant la non-existence de l'Un. Le premier
philosophe qui ait découvert cette exégèse est Théodore d'Asiné, un disciple
de Jamblique d'une génération plus jeune que lui. En disant cela, je vous
demande de tenir pour aquis le résultat d'un article qui paraîtra dans le

Mémorial A. J. Festugièrel7, où je montre que le personnage fantôme introduit

par une faute de copie dans le texte du Commentaire de Proclus sous le

nom de «Philosophe de Rhodes», n'est autre que Théodore d'Asiné. Mais
l'identité exacte de l'auteur de ce progrès indiscutable importe moins à

notre propos que le résultat lui-même qui ouvre une nouvelle étape dans

l'exégèse des hypothèses. Proclus fait d'ailleurs tout de suite remarquer que
Théodore n'a pas été entièrement heureux dans son initiative. En effet, pour
faire correspondre deux à deux les hypothèses, il est évidemment obligé
d'en trouver un nombre pair, et donc de ménager dans sa division un
nombre de dix hypothèses. C'est qu'il n'avait pas aperçu une impossibilité
manifeste. Car si la première hypothèse fournit l'existence de l'Un, il est
évident que, de la non-existence de l'Un, on ne peut rien conclure sur l'Un lui-
même, mais seulement sur les êtres autres que l'Un. En conséquence, à la

17 Cf. H. D. Saffrey, «Le 'Philosophe de Rhodes' est-il Théodore d'Asiné?»,
dans Mémorial A. J. Festugière (Cahiers, d'Orientalisme 10), Genève 1984. à paraître.



LA THEOLOGIF PLATONICIENNE DE PROCLUS 7

première hypothèse du premier groupe, on ne peut faire correspondre
aucune hypothèse du second groupel8. Et nous sommes ramenés à une division

en neuf hypothèses, avec la distribution: 1 + 4 + 4, les deux groupes
de quatre hypothèses se correspondant deux à deux.

Ce dernier point a été établi par le fondateur de l'Ecole néoplatonicienne

à Athènes, Plutarque d'Athènes, qui a donc réussi à concilier
l'enseignement des Anciens (le nombre de neuf hypothèses) et l'apport de Théodore

(la correspondance entre les hypothèses qui posent l'existence de l'Un
et celles qui la nient). Si l'Un existe, existent aussi le Premier Dieu, l'Intellect,

l'Ame, les Formes unies à la matière, et la Matière, comme le montre la

véritable exégèse des cinq premières hypothèses. Si l'Un n'existe pas, n'existent

pas non plus les êtres sensibles, les êtres de raison, les songes et ce qui
est encore inférieur à l'existence onirique, toutes choses qui ne sont pas de

nouvelles réalités, mais des reflets des réalités supérieures, comme le montre
l'exégèse correcte des quatre dernières hypothèses19.

Voilà peut-être le dernier mot de l'exégèse néoplatonicienne sur
l'ensemble des hypothèses du Parmenide. Pourtant, comme je l'ai annoncé,
nous ne sommes encore qu'à la fin de la deuxième étape dans l'histoire de

cette exégèse, et au moment où tout semble résolu, le plus important reste

encore à découvrir. Mais il fallait pour y parvenir porter son attention dans

une tout autre direction. Sans doute, d'ailleurs, les auteurs précédents
avaient nécessairement commencé l'analyse interne des hypothèses pour
montrer comment on leur faisait produire tel ou tel des degrés de la réalité.
De leurs efforts, nous ne savons presque plus rien, pas assez en tout cas

pour apercevoir en que! sens ils auraient pu préparer les voies au nouveau
pas que va franchir le successeur de Plutarque et en même temps le maître
de Proclus, le philosophe Syrianus. Ce dernier entreprit en effet d'analyser
la structure interne des deux premières hypothèses et d'en découvrir les

articulations, comme le dit Platon dans le Phèdre d'un cuisinier qui découpe
une volaille20. Et le résultat dut être pour lui surprenant. Il a établi ainsi que
tout ce qui est affirmé dans la deuxième hypothèse se trouve nié dans la

première. Il a pu distinguer en outre dans la deuxième hypothèse quatorze
conclusions successives auxquelles on peut faire correspondre dans le plan
intelligible quatorze classes de dieux, c'est-à-dire la hiérarchie complète des

dieux: intelligibles, intelligibles-intellectifs, intellectifs, hypercosmiques,
hypercosmiques-encosmiques, encosmiques, les âmes divines et les êtres

supérieurs, tous trouvent leur place préparée avec leur caractère distinctif, et

l'on obtient également la déduction rationnelle les uns des autres que
traduit la «chaîne dorée» des êtres divins en une hiérarchie continue. En

18 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1058.6-21.
19 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1058.21-1061.20, et néol. plat. I, Introduction,

p. LXXXIV-LXXXVI.
20 Cf. Raton, Phèdre 265 E 1-3.



8 H. D. SAFFREY

même temps, puisque, dans la première hypothèse, on nie tout ce que l'on
affirme dans la seconde, cela signifie que l'on nie de l'Un, le premier dieu,
tous les caractères spécifiques des autres dieux, autrement dit que l'on décrit
le premier dieu par une théologie négative tout en affirmant rationnellement

sa transcendance absolue. Une nouvelle et définitive interprétation
des cinq premières hypothèses est donc de ce fait établie par Syrianus: la

première hypothèse fournit le tout premier dieu, par la méthode négative; la

deuxième, toutes les classes de dieux dans leur ordre hiérarchique justifié,
d'une manière positive; la troisième, les âmes qui procèdent de l'âme
divine; la quatrième, les êtres unis à la matière; la cinquième, la matière21.

Nous devons reconnaître que le détail de cette exégèse n'est bien connu
que pour les deux premières hypothèses, et encore à travers les textes de

Proclus et ceux de Damascius, qui ne sont conservés qu'incomplètement.
Mais il est également important de souligner que pour les troisième,
quatrième et cinquième hypothèses, nous ne pouvons atteindre l'exégèse de

Syrianus et de Proclus qu'à travers les discussions critiques de Damascius22.

Et nous pouvons difficilement apprécier la déformation produite par ce

miroir! Malgré tout, nous obtenons une conclusion très importante, à savoir

que seule cette disposition des hypothèses permet de ranger la matière au
dernier rang des principes et de la faire dépendre de l'Un, ce qui est une
thèse fondamentale du néoplatonisme athénien.

Sur le modèle de cette analyse sont élaborés le Commentaire de Proclus

sur le Parmenide, dont les parties conservées s'arrêtent, hélas! à la fin de la

première hypothèse, et celui de Damascius, qui, lui, recouvre toute la
deuxième hypothèse, et même, bien que d'une manière plus brève, toute la
fin du Parmenide. Ecoutons Proclus, qui ouvre son commentaire par une
prière à tous les dieux et à toutes les déesses23: «Je prie les dieux intelligibles

de me donner un intellect parfait, les dieux intellectifs, une puissance
élévatrice, les dieux supracélestes, maîtres de l'univers, une énergie infrangible

débarrassée des connaissances matérielles, les dieux qui ont en lot le

monde, une vie munie d'ailes [les ailes du Phèdre], les chœurs angéliques,
une révélation véridique des choses divines, les bons démons, une plénitude
de l'inspiration qui vient des dieux, les héros, un état d'âme magnanime,
grave et sublime; en un mot, je prie toutes les classes divines de mettre en
moi une disposition parfaite à participer à la doctrine toute époptique et

mystique de Platon, qu'il nous divulgue lui-même dans le Parmenide avec
la profondeur appropriée aux réalités dont il traite, et qu'a développée
après lui, par ses très pures intuitions, celui qui s'est vraiment imbu avec
Platon de l'ivresse dionysiaque, qui a été rempli de la vérité divine et qui
s'est fait pour nous le maître de cette doctrine et réellement l'hiérophante de

21 Cf. Proclus, In Parm. VI, col. 1061.20-1064.12.
22 Damascius, In Parm., p. 246.1-322.11 Ruelle.
23 Cf. Proclus, In Parm. I, col. 617.13-618.13.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 9

ces divines révélations. » Vous l'avez reconnu, c'est Syrianus qui est désigné
sans être nommé. Et Proclus ajoute: «Celui-là, je dirais volontiers qu'il est

venu chez les hommes comme le modèle de la philosophie pour le bienfait
des âmes d'ici-bas, pour remplacer les statues de culte, pour remplacer les

cérémonies sacrées, pour remplacer tout le culte lui-même, et comme le

guide du salut pour du moins les hommes d'aujourd'hui et pour ceux qui
naîtront après eux». On le voit: la prière que Proclus prononce pour lui-
même et pour ses disciples est celle de la connaissance mystique. Car d'une

part, on n'a qu'à suivre les maîtres de cette connaissance, Platon et

Syrianus, et, d'autre part, ces maîtres et cette philosophie ont pris la place
des statues de culte, des cérémonies du culte et de tout le culte des dieux.
Lire ensemble le Parmenide devient l'acte religieux par excellence. Ce dernier

point est particulièrement caractéristique. Proclus reprend, en la dépassant,

une belle réflexion de Plutarque de Chéronée au début de son De Iside
et Osiride24: «C'est une aspiration à la divinité que l'aspiration à la vérité,
et tout particulièrement à la vérité sur les dieux, puisque, pour elle seule, le
seul fait d'apprendre à connaître les dieux et d'enquêter à leur sujet, est

comme une saisie des objets sacrés, et elle est un ouvrage manifestant plus
de piété que toute purification rituelle et tout le service des temples. » Pour
Proclus aussi, la véritable purification rituelle, c'est la pratique des vertus
mystiques, le vrai service religieux, c'est la célébration intellectuelle de la

divinité. C'est la Religio mentis25, la Religion en esprit. Il était naturel que
cette religion-là se donne une nouvelle théologie, une théologie scientifique.

En effet, avec cette interprétation du Parmenide, nous constatons
d'abord un accroissement considérable du Panthéon grec. Tous ces dieux
révélés par le Parmenide, trois triades de dieux intelligibles, trois autres
triades de dieux intelligibles-intellectifs, sont très supérieurs aux dieux
olympiens, puisque Zeus, le Maître de l'Olympe, ne fera son apparition
dans la hiérarchie que comme troisième terme de la première triade des

dieux intellectifs, c'est-à-dire très bas dans cette hiérarchie26. Avec les hypothèses

du Parmenide, à la généalogie classique des dieux et des déesses,

s'ajoutent les relations causales transcendantes qui font dépendre ces
nouveaux dieux les uns des autres et que traduisent les enchaînements des

conclusions des hypothèses. Le Parmenide, comme le dira Proclus, est une
nouvelle «Théogonie»27. Une théogonie dans le «mode d'exposition
scientifique», qui est spécial à Platon dans le Parmenide. Proclus en donne la
raison28: «Car Platon est le seul, me semble-t-il, de tous ceux que nous

24 Cf. Plutarque, De Iside 2, (Mor. 351 E), p. 118. 17-20 Gwyn Griffiths.
25 Cf. Hermès Trismégiste, Asclépius 25, p. 329. 11 Nock-Festugière, et la note

266 (p. 381).
26 Cf. néol. plat. I, Introduction, p. LXV-LXVI.
27 Cf. Damascius, In Parm., p. 118.3-4 et 221. 26 Ruelle.
28 Cf. Proclus, néol. plat. I 4, p. 20.20-25.



10 H. D. SAFFREY

connaissons, qui ait entrepris d'établir des distinctions correctes et de

former en bon ordre de marche la procession ordonnée de toutes les classes

divines et leurs différences mutuelles, les propriétés communes à tous les

ordres et celles qui sont particulières à chacun. » C'est la théologie comme
science. C'est la théologie platonicienne.

Avec l'exégèse du Parmenide qu'il avait reçue de Syrianus, Proclus tenait
une enumeration exhaustive et en bon ordre de tous les degrés de la hiérarchie

des dieux. La mise en œuvre de cette exégèse a été achevée par lui dans

son Commentaire sur le Parmenide. Mais il lui restait encore une tâche, celle
d'écrire cette théologie platonicienne, c'est-à-dire, de relire l'œuvre de

Platon à la lumière des acquisitions enregistrées dans le Commentaire29.

Dans cette perspective, ce livre que Proclus a intitulé «Théologie
platonicienne» est l'exact pendant du Commentaire sur le Parmenide. De la

deuxième hypothèse, en effet, Proclus tire toutes les triades divines dans

leur ordre et avec leurs caractères propres, il cherche alors, dans les autres
textes de Platon, les lieux qui correspondent à ces triades, et pour finir il
marque l'accord de ces textes avec l'exégèse du Parmenide. C'est ainsi qu'il
procède tout au long de son traité et qu'il constitue la neologie platonicienne.

Ouvrez la Théologie platonicienne, vous allez voir que c'est l'exégèse du
Parmenide et elle seule qui assure la continuité parfaite de la hiérarchie des

dieux à l'image de 1 enchaînement des raisonnements. Examinez le livre III,
qui traite des dieux intelligibles, la principale autorité platonicienne est tirée
du Timée 23C3-D1, ce sont les trois triades intelligibles qui ont pour noms:
un, éternité, vivant-en-soi; passez au livre IV qui traite des dieux
intelligibles-intellectifs, l'autorité platonicienne principale est maintenant le Phèdre

246E4-248C2, et les trois triades ont pour noms: lieu supracéleste, révolution

céleste, voûte subcéleste; avancez dans le livre V où l'on aborde les

dieux intellectifs, c'est dans le Cratyle 395E5-396B7 qu'il trouve les noms de

ces dieux: Cronos, Rhéa, Zeus; poussez encore jusque dans le livre VI qui
présente les dieux hypercosmiques, on les trouve cette fois-ci dans le Gorgias

523A3-5, et les dieux hypercosmiques-encosmiques, dans le Phèdre

246E4-247A4; remontez au livre II qui célèbre le premier dieu, c'est dans la

République et dans la Lettre II qu'il trouve les autorités platoniciennes pour
parler positivement de ce Roi; mais dans chacun de ces livres, allez lire les

derniers chapitres qui récapitulent chaque morceau, là vous trouverez le

Parmenide mis en œuvre pour synthétiser tous les résultats, les rattacher à

29 Cf. Proclus, néol.plat. III 7, p. 29.2-6: «Nous démontrerons d'abord chacun
des points au moyen de raisonnements irréfutables tirés des dialogues autres que le

Parmenide, puis, cela fait, nous établirons les correspondances et les ressemblances
entre les conclusions du Parmenide et les processions divines, en rapportant les
premières conclusions aux premières processions et les toutes dernières conclusions aux
toutes dernières processions. »



LA THÉOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 1 1

ceux du livre précédent, annoncer ceux du livre qui va suivre; nous
comprenons maintenant combien Proclus avait raison de dire à ses interlocuteurs

ce que nous avons rappelé plus haut30: «S'il faut avoir sous les yeux
dans un seu! dialogue de Platon la totalité et l'intégralité de la théologie, et
aussi sa continuité qui correspond à la hiérarchie des dieux..., c'est le
Parmenide que vous désirez, et vous avez dans l'esprit les pensées mystérieuses
de ce dialogue-là. En effet, dans ses pages, toutes les classes divines non
seulement procèdent en bon ordre de la cause toute première, mais encore
elles font état de la cohésion qui les relie les unes aux autres...» En approfondissant

l'exégèse des divers textes de Platon, déjà chargés d'une longue
tradition théologique, et en les situant sur la trame que lui offre le Parmenide,
Proclus tisse d'une main assurée la splendide tapisserie de la théologie
platonicienne.

Nous touchons ici au terme de notre recherche. Car nous arrivons à la
conclusion que les conditions requises pour l'écriture d'un traité intitulé
Théologie platonicienne ne se sont trouvées réunies qu'à l'époque de

Proclus, et donc que le traité de Proclus est tombé comme un fruit mûr de

l'arbre des interprétations du Parmenide. Que le Parmenide soit bien le

squelette de ce traité, c'est ce que révèle la composition des différents livres

que nous venons de rappeler. Chacun d'eux, en effet, se termine par
l'exposé des parties du texte du Parmenide qui, d'après l'exégèse de

Syrianus, fournit précisément la classe de dieux concernée. Marsile Ficin
l'avait bien vu, qui remarquait31: «In ultimis vero capitulis ordinatim
demonstrat, quicquid rationibus probatum est et omnes textus ex diversis
Platonis libris adductos, in unico Parmenide Piatonis pienissime contineri. »

C'est donc le Parmenide qui ramène à l'unité tout le corps de doctrines de
la théologie platonicienne.

Mais naturellement, le traité lui-même nous donne beaucoup plus que
cela. Proclus y a rassemblé tout ce que la tradition hellénique avait déjà
élaboré en matière de métaphysique et de théologie. Ce que les poètes, Homère
et Hésiode, ce que les mythes, en particulier les mythes Orphiques, ce que
les oracles, et surtout les Oracles Chaldaïques. avaient déjà dit du divin et
des dieux, ce que Platon et Aristote et Pythagore avaient construit à partir
des nombres et de la raison pour rendre compte des réalités ultimes, l'Un,
l'Intellect, l'Ame, et de leurs relations causales, tout cela est rassemblé par
Proclus32 et mis en ordre par la confrontation avec la structure parméni-

,0 Cf. supra, p. 3-4.
31 Cf. H. D. Saffrey, « Notes platoniciennes de Marsile Ficin dans un manuscrit

de Proclus (Cod. Rice. 70)», dans Bibliothèque d'Humanisme et Renaissance 21

(1959) 168-169, et aussi M. Ficin, Opera omnia, Bale 1576, p. 1136.
32 Et probablement déjà avant lui par Syrianus dans son traité perdu: L'Accord

entre Orphée, Pythagore, Platon et les Oracles Chaldaïques.



12 H. D. SAFFREY

dienne, et ce squelette est revêtu de chair et de peau pour former le beau

corps de la Théologie platonicienne.
Au temps où les chrétiens au pouvoir enlevaient des temples les statues

de culte des dieux et des déesses pour les transporter dans leur capitale où
elles allaient décorer l'hippodrome, le forum ou les bains publics, la déesse

Athéna apparaissait en songe à Proclus pour lui dire que désormais elle
voulait vivre chez lui". Dans son Ecole platonicienne, Proclus avait allumé
le foyer sacré de tous les dieux et de toutes les déesses, et le chant qu'il leur
a consacré, c'est sa Théologie platonicienne, fruit d'une lecture plusieurs fois
séculaire du Parmenide de Platon.

33 Marinus, Vita Prodi § 30.


	La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exégèse du Parménide

