Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1984)

Heft: 1

Artikel: La théologie platonicienne de Proclus, fruit de I'exégese du Parménide
Autor: Saffrey, H.D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 116 (1984), P. 1-12

LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS,
FRUIT DE L’EXEGESE DU PARMENIDE

H. D. SAFFREY

A toutes les époques, l'interprétation du Parménide de Platon a soulevé
les plus grandes difficultés. Naturellement, c’est la seconde partie du dia-
logue, les hypotheses, qui laisse le lecteur perplexe. La signification immé-
diate du texte échappe, et le lecteur se demande s’il a affaire a une série de
jeux de mots et a un exercice gratuit, ou bien s’il s’agit d’'une discussion
rigoureuse et, dans ce cas, quelle realité y est signifiee. Au XVIII® siécle,
quand on a cessé de lire ce texte a la lumiére de la tradition néoplatoni-
cienne, pour éviter d’avoir a rejeter le dialogue du Corpus platonicien, on a
inventé une période mégarique dans 'activité de Platon, et I’on a attribué a
la prétendue influence d’Euclide de Mégare, confondu pour les besoins de
la cause avec le mathématicien, le caractére logique de ces textes . Plus tard,
ce sont les études sur le vocabulaire et le style des dialogues qui ont apporté
la preuve indubitable de I'authenticité du Parménide et permis de lui
retrouver une place dans le Corpus des écrits de Platon. Aprés toutes ces
recherches, le probléme de [linterprétation globale du Parménide se
retrouve posé comme auparavant, mais en des termes nouveaux, et
aujourd’hui encore le point final a cette discussion n’a pas été trouvé.

Des le début, les plus Anciens, eux aussi, lisaient la seconde partie du
Parménide comme un pur exercice de dialectique: dans la classification des
tétralogies de Thrasylle, le dialogue est qualifié de logicos?, les Platoniciens
du II¢ siécle y trouvent des exemples de syllogismes et un traité des catégo-
ries?, et Galien justifie Platon de s’&tre livré a cette fantaisie, parce qu’il ne
fait pas parler Socrate, mais Parménide et Zénon*. Les premiers qui aient
vu dans les hypothéses du Parmeénide une discussion rigoureuse portant sur
des réalités, sont les Néoplatoniciens.

En effet, a partir du moment, dans le [1I¢ siecle de notre ére, ou les Plato-
niciens ont accepté de faire de 'Un le principe supréme et le constitutif

I Cf. 'introduction d’AuGUSTE Dits a son édition de la Collection des Universités
de France, Platon, Parménide, Paris 1923, p. V-XI, et E. N. TIGERSTEDT, The Decline
and Fall of the Neoplatonic Interpretation of Plato (Commentationes Humanarum
Litterarum 52), Helsinki 1974.

2 Cf. MicHAEL DUNN, « Iamblichus, Thrasyllus and the reading Order of the Pla-
tonic Dialogues», dans The Significance of Neoplatonism (Studies in Neoplatonism,
vol. I), Norfolk (Virginia) 1976, p. 59-80.

3 ALciNous, Didascalicos, V1 6 et 10.

4 GALIEN, De placitis, IX 7, 16, p. 588. 29-33 De Lacy.



g]

H. D. SAFFREY

formel de tout ce qui existe, et au moment ou I'on voulait tirer toute la phi-
losophie de I'ceuvre de Platon, en I’honorant du titre de «divin» et méme
de «trés divin» 3, tout philosophe connaissant bien son Platon devait natu-
rellement se tourner vers le Parménide, et en particulier vers la seconde
partie de ce dialogue, les hypothéses relatives a I'Un, pour y trouver la doc-
trine de Platon sur I'Un: &l "Ev €otw... C’est la raison pour laquelle le
néoplatonisme allait inaugurer une nouvelle exégese de ces hypotheses du
Parménide, une exégese que les Platoniciens d’Athénes finiront par qualifier
de théologique ou d’époptique®, lorsqu’ils faisaient usage du vocabulaire
des mysteres, exégeése a travers laquelle chacun d’eux allait tenter
d’exprimer sa propre théorie des premiers principes.

En regardant les choses rétrospectivement, on peut considérer qu’il y a
eu deux moments successifs dans le développement de I’exégese théolo-
gique du Parménide: d’abord on a reconnu le caractére théologique, C’est-a-
dire métaphysique, du dialogue, et ensuite on a prétendu y trouver la tota-
lit¢ de la théologie. C’est a ce moment-la seulement que le Parménide sera
méme traité comme une sorte de critére permettant de juger si une doctrine
théologique est acceptable ou non. A partir de ce qu’il enseigne, on en
viendra a discriminer ce que I'on peut accepter ou ce que I'on doit rejeter
des éléments de la doctrine.

C’est dans ce contexte qu’il faut entendre ces paroles apparemment inat-
tendues de Proclus, et mesurer les précautions oratoires qu’il prend lui-
méme encore pour énoncer cette évidence’: «S’il faut absolument avoir
sous les yeux dans un seul dialogue de Platon la totalité et I'intégralité de la
théologie, et aussi sa continuité qui correspond a la hiérarchie des dieux
depuis le premier jusqu’au dernier, ce sera peut-étre soutenir un paradoxe,
et sans doute ce que je vais dire ne paraitra évident qu’a ceux qui sont de
notre famille spirituelle, mais malgré tout il faut oser puisque justement
nous sommes entrés dans ces sortes d’arguments, et il faut dire... [ici il
s’adresse a des auditeurs qui n’ont pas encore compris la nouveauté de son
projet]: C’est le Parménide que vous désirez, et vous avez dans ’esprit les
pensées mystérieuses de ce dialogue-la. En effet, dans ses pages, toutes les
classes divines non seulement procédent en bon ordre de la cause toute pre-
miére, mais encore elles font état de la cohésion qui les relie les unes aux

5 Cf. THOMAS A. SzLEZAK, Platon und Aristoteles in der Nuslehre Plotins, Basel
1979, p. 23, n. 53, et GALIEN, De placitis 1X 9, 3, p. 598. 9 De Lacy et De Usu partium
XVI 1, p. 377. 14-15 Helmreich.

6 ProcLus, Théol. plat., 1 10, p. 44.6 Saffrey-Westerink et la note 2 (p. 143 des
Notes complémentaires). Les Néoplatoniciens ont lu le Parménide en portant sur ce
dialogue un regard nouveau. C’est parce qu’ils avaient dans I’esprit leur théorie de
I'Un et des hypostases qu’ils 'ont trouvée dans les hypothéses du Parménide. C’est
parce qu’ils avaient dans I’esprit leur théologie qu’ils ont fait du Parménide le dia-
logue théologique par excellence.

7Cf. Procrus, Théol. plat. 17, p. 31.7-27 S.-W.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 3

autres... Pour le dire en bref, tous les principes de la science théologique
apparaissent d’'une maniére parfaitement claire dans ce dialogue, on y
trouve tous les mondes divins dans la continuité de leur venue a I’existence,
et 11 ne contient rien d’autre que I’hymne de la génération des dieux et de
tout ce qui existe, quel qu’il soit, & partir de la cause ineffable et inconnais-
sable de I'univers. »

Mais comment en est-on arrivé 1la? L’histoire de I’'exégése des hypothéses
du Parménide va nous I'apprendre. Proclus nous I'a racontée au début du
livre VI de son Commentaire sur le Parménide®, et avec lui il faut distinguer
trois grandes étapes: de Plotin a Théodore d’Asiné, de Théodore a Syrianus,
de Syrianus a la fin de I’Ecole néoplatonicienne d’Athénes.

Malgré notre ignorance des textes les plus significatifs du moyen plato-
nisme, qui sont perdus pour nous, le silence de la tradition postérieure ne
nous invite pas a chercher des antécédents a Plotin, si bien que, a nos yeux
du moins, c’est lui qui se présente le premier dans cette enquéte, avec le
celebre texte du dixiéme traité dans l'ordre chronologique (Enn. V1,
8.10-27); Plotin vient d’énoncer sa théorie des trois hypostases principielles,
I’Un, I'Intellect, I’Ame, et il ajoute”: « Ce discours n’a rien de nouveau et ne
date pas d’aujourd’hui; il a été énoncé il y a longtemps, mais sans étre déve-
loppé, et le discours d’aujourd’hui se présente comme une interprétation de
ces doctrines pour nous convaincre par le témoignage des écrits de Platon
lui-méme que ce sont d’anciennes doctrines. Une premiére fois donc, Par-
ménide était parvenu a cette doctrine dans la mesure ou il ramenait a I'iden-
tité I’étre et I'intellect et refusait de ranger I’étre dans les choses sensibles...
Mais en parlant de I'Un dans ses écrits, il tombait sous I’accusation que cet
Un se trouve étre multiple! De son c6té, le Parménide de Platon parle d’une
maniére plus exacte lorsqu’il distingue les uns des autres le premier Un, qui
est 'un au sens propre, le deuxiéme qui est 'un multiple, et le troisieme qui
est 'un et multiple. Et de cette maniére, on voit que lui aussi est d’accord
avec la théorie des trois hypostases ». Voila donc Plotin tirant des trois Uns
du Parménide de Platon, ’'Un a I’état pur ( Parm. 137C4), puis I'Un progres-
sivement associé au multiple, 'un multiple (Parm. 144ES5) et 'un et multiple
(Parm. 155ES), ses trois hypostases et les exprimant dans les catégories de
I'unité. Les trois premiéres hypothéses, pour lui, contiennent la doctrine des
trois hypostases, et c’est souvent dans le cours de ses traités postérieurs qu'’il
revient la-dessus et tire des conclusions du Parménide les propriétés caracte-
ristiques de chaque hypostase !°.

8 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1052.31-1064.12 Cousin?2.

9 PLOTIN, Enn. V 1 (10), 8. 10-27 Henry-Schwyzer.

10 Cf. E. R. Dobps, « The Parmenides of Plato and the Origin of the Neoplatonic
Onew, dans Classical Quarterly 22 (1928), 132-133, H. R. SCHWYZER, dans PAULY-
Wissowa, s.v. « Plotinos» Bd. XXI, col. 553-554. Voir en outre, B. DARREL JACKSON,

«Plotinus and the Parmenides », dans Journal of the History of Philosophy 5 (1967),
315-327, et J. M. CHARRUE, Plotin, lecteur de Platon, Paris 1978, p. 43-115.



4 H. D. SAFFREY

Conformément a son génie propre qui n’était pas d’étre un pur exégete
des textes, mais un philosophe, c’est-a-dire quelqu’un qui pose des questions
aux réalités de I'existence, il suffisait a Plotin d’avoir reconnu ses principes
premiers dans les premieres hypotheses du Parménide, et il ne sentait nulle-
ment le besoin de proposer une exégese complete des hypotheses. Clest
pourtant ce que d’autres ont fait parmi ses disciples: Amélius, Firmus Cas-
tricius'! et Porphyre, et aussi Jamblique, le disciple syrien de Porphyre, se
sont lancés dans des exégéses couvrant toute la deuxiéme partie du dia-
logue. Nous ne connaissons leurs interprétations que par Proclus et Damas-
cius, puisque les commentaires originaux sont perdus, sauf peut-étre les
quelques feuillets du palimpseste de Turin, s’il faut bien, comme le veut
Pierre Hadot'?, les attribuer a Porphyre. Malgré un certain nombre de
variations significatives, sur lesquelles je vais revenir dans un instant, toutes
ces interprétations procédent d’une sorte de lecture linéaire du Parménide:
on suit I’¢élan imposé par Plotin et on le prolonge en reconnaissant une suite
d’hypothéses semblables relatives a ’'un, et a chacune 1’on fait correspondre
un degré de plus en plus déficient de la réalité. Remarquons deux choses:
d’abord nous ne savons pas du tout comment ces auteurs divisaient le texte
du Parménide, et donc a quel texte exactement ils faisaient correspondre tel
degré du réel. Aussi nous ne pouvons nous exprimer a leur sujet que d’une
maniére trés générale. Ensuite, on ne sait pas non plus comment ils reliaient
au texte du Parménide leur doctrine des premiers principes. Nous sommes
de ce fait dans une grande incertitude a leur sujet.

Cela dit, les diverses variations que nous relevons n’ont pas toutes pour
nous la méme signification. Par exemple, nous savons qu’Amélius divisait le
texte en huit hypothéses, Porphyre et Jamblique, en neuf. Pourquoi? Nous
n’avons aucun moyen de répondre a cette question. Les variations significa-
tives pour nous concernent toujours les quatre ou cinq premiers degrés de la
reéalité. En effet, aux quatre derniéres hypotheses, on attribue toujours
quatre degrés exprimant la matiére ou les réalités liées a la matieére. Ce n’est
sirement pas par hasard, puisque ce sont les hypothéses dans lesquelles
I’'Un n’existe pas. En revanche, dans les premiers degrés, entre Amelius et
Porphyre, on reléve peu de divergences; pour eux deux le premier, c’est
I'Un premier dieu, le deuxiéme, c’est I'intellect ou le plan intelligible, ce qui
est tout un pour ces vrais disciples de Plotin, pour qui I'intelligible n’est pas
en dehors de I'intellect, le troisieme, c’est I’ame, I’ame rationnelle pour
Amélius, ’ame tout entiére pour Porphyre, tandis que le quatriéme, c’est

I Une interprétation du Parménide par Firmus Castricius est attestée par Damas-
cius, V. Isid., fr. 244, p. 201.1 Zintzen.

12 PiERRE HADOT, « Fragments d’un commentaire de Porphyre sur le Parménide »,
dans Revue des Etudes grecques 74 (1961), 410-438, et Porphyre et Victorinus 1, Paris
1968, p. 102-143.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 3

I’ame irrationnelle pour Amélius, le corps mis en ordre par I’ame pour Por-
phyre, qui est seul a offrir un cinquiéme degré, le corps sans ordre 3.

Quant a Jamblique, nous le voyons introduire un certain nombre de
variations importantes, par lesquelles nous atteignons quelques-unes des
dimensions qui font de lui un penseur vraiment original. Remarquons tout
de suite que, 4 son premier principe qui est 'ineffable, il ne trouve pas de
place dans son exégese des hypothéses. Cette position le met donc comple-
tement en marge de la tradition qui aboutira a Proclus, car pour lui le Par-
ménide n’est pas un dialogue qui permet d’accéder a la totalité de la théo-
logie. A ses yeux, donc, la premiére hypothése contient, dans son langage,
«dieu et les dieux», langage que Westerink et moi avons interprété comme
signifiant I'Un et les dieux intelligibles. Mais cela montre que, pour Jam-
blique, il existe des intelligibles imparticipables et par conséquent séparés de
I'intellect. Et, en effet, c’est la deuxiéme hypothése qui lui fournit le plan
intellectif et non plus le plan intelligible et intellectif a la fois, comme c’était
le cas chez Porphyre. Jamblique a d’ailleurs été obligé de bloquer dans les
deux premiéres hypothéses ces trois classes de dieux, parce qu'il voulait
insérer une classe nouvelle au niveau de la troisiéme hypothése, classe qu’il
appelle celle des étres supérieurs, qui sont les anges, les démons et les héros,
qui ont pour lui la plus grande importance comme acteurs de la théurgie,
dont il a fait la théorie dans le De mysteriis '*. Ensuite, comme Amélius, il a
deux classes d’ames, les ames rationnelles et les 4mes inférieures. Encore
une fois, ce n’est 1a qu'un schéma dont il nous est impossible de pénétrer
toute la signification. Il faut nous contenter d’en dégager seulement les
lignes de force 5.

Quoi qu’il en soit, ces interprétations, pour Proclus, n’étaient que des
solutions dépassées et devenues sans grand intérét. Car toutes les trois sont
marqueées par une erreur fondamentale dans la lecture du texte de Platon, et
la découverte d’'une meilleure lecture de ce texte par Théodore d’Asiné
ouvre la deuxiéme étape dans I’histoire des exégeéses des hypothéses. Lisons
donc Proclus lui-méme. Il écrit'®: «Il y a une erreur commune a tous ces
auteurs, a savoir qu’ils n’ont pas observé que les cinq premiéres hypothéses
conduisent a des vérités, tandis que les quatre derniéres mettent en lumiére
des absurdités. En effet, le propos de Parménide était celui-ci: montrer com-
ment, si I’'Un existe, tous les étres sont engendrés, et comment, si 'Un
n’existe pas, tous disparaissent et rien n’existe plus d’aucune fagon. Voila ce

13 Cf. ProcLus, In Parm. V1, col. 1052.31-1054.37, et Théol. plat. 1, Introduction,
p. LXXX-LXXXII.

14 Sur ces dieux, cf. C. ZINTzEN, dans Reallexikon fiir Antike und Christentum,
Bd. IX, s.v. «Geister», col. 659-664.

13 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1054.37-1055.25, et Théol. plat. 1, Introduction,
p. LXXXII-LXXXIII, et 111, Introduction, p. VII-XL.

16 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1055.25-1057-8.



6 H. D. SAFFREY

que le texte dans son entier invite a voir, non seulement par 1’établissement
des vérités, mais aussi par le renversement des faussetés. On a un exemple
de ce genre de raisonnement dans I’hypothése suivante: si la providence
existe, tous les étres sont comme il faut, tandis que, si la providence n’existe
pas, rien ne va bien, et non seulement les touts mais aussi les parties sont en
mauvaise condition; donc la providence existe, et en effet son existence est
cause de biens, sa non-existence, cause de maux. Dans la question présente,
continue Proclus, il fallait donc remarquer que le propos de Parménide est
de montrer que, du fait de I'existence de I’Un, tous les étres recoivent I’exis-
tence, tandis que, du fait de sa non-existence, tout I’étre des réalités s’éva-
nouit d’un seul coup, ce que Parménide dit explicitement dans la conclu-
sion de toutes les hypothéses (Parm. 166CI-2). Et si ces auteurs avaient
remarqué ce point, ils n’auraient certainement pas introduit dans les quatre
derniéres hypotheses des réalités différentes ni, pour ainsi dire, avancé en
faisant marcher les hypothéses les unes derriére les autres; au contraire, au
moyen des cinq premiéres hypotheéses, ils auraient considéré les premiers
principes des étres, tandis qu’au moyen des quatre derniéres, ils n’auraient
pas cherché des étres particuliers a ces hypotheéses, mais ils nous auraient
convaincus que, ’'Un étant supprimé, beaucoup d’impossibilités en résultent
< au sujet de>> ce qui nous parait étre des possibilités.»

Un nouveau et grand pas est donc franchi dans 'exégese des hypotheses
lorsqu’on les partage en deux groupes: les cinq premiéres hypothéses qui,
en supposant I’existence de I'Un, affirment en conséquence l’existence de
tous les autres degrés du réel, et les quatre derniéres qui ruinent toute exis-
tence quelle qu’elle soit, en supposant la non-existence de I'Un. Le premier
philosophe qui ait découvert cette exégese est Théodore d’Asiné, un disciple
de Jamblique d’une génération plus jeune que lui. En disant cela, je vous
demande de tenir pour aquis le résultat d’un article qui paraitra dans le
Meémorial A. J. Festugiére!’, ou je montre que le personnage fantdme intro-
duit par une faute de copie dans le texte du Commentaire de Proclus sous le
nom de « Philosophe de Rhodes», n’est autre que Théodore d’Asiné. Mais
I'identité exacte de I'auteur de ce progrés indiscutable importe moins a
notre propos que le résultat lui-méme qui ouvre une nouvelle étape dans
I'exégese des hypothéses. Proclus fait d’ailleurs tout de suite remarquer que
Théodore n’a pas été entiérement heureux dans son initiative. En effet, pour
faire correspondre deux a deux les hypotheses, il est évidemment obligé
d’en trouver un nombre pair, et donc de ménager dans sa division un
nombre de dix hypotheses. C’est qu’il n’avait pas apercu une impossibilité
manifeste. Car si la premiére hypothése fournit ’existence de I'Un, il est évi-
dent que, de la non-existence de I'Un, on ne peut rien conclure sur I'Un lui-
méme, mais seulement sur les étres autres que I’'Un. En conséquence, a la

'7Cf. H. D. SAFFREY, « Le ‘Philosophe de Rhodes’ est-il Théodore d’Asiné?»,
dans Mémorial A. J. Festugiére (Cahiers d’Orientalisme 10), Genéve 1984, a paraitre.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS &

premiere hypotheése du premier groupe, on ne peut faire correspondre
aucune hypothése du second groupe '®. Et nous sommes ramenés a une divi-
sion en neuf hypothéses, avec la distribution: 1 + 4 + 4, les deux groupes
de quatre hypothéses se correspondant deux a deux.

Ce dernier point a été établi par le fondateur de I’Ecole néoplatoni-
cienne a Athenes, Plutarque d’Athénes, qui a donc réussi a concilier I'ensei-
gnement des Anciens (le nombre de neuf hypotheses) et 'apport de Théo-
dore (la correspondance entre les hypothéses qui posent I’existence de I'Un
et celles qui la nient). Si I'Un existe, existent aussi le Premier Dieu, I'Intel-
lect, ’Ame, les Formes unies a la matiére, et la Matiére, comme le montre la
véritable exégese des cinq premiéres hypotheses. Si I'Un n’existe pas, n’exis-
tent pas non plus les étres sensibles, les étres de raison, les songes et ce qui
est encore inférieur a I’existence onirique, toutes choses qui ne sont pas de
nouvelles réalités, mais des reflets des réalités supérieures, comme le montre
I’exégese correcte des quatre derniéres hypotheéses °.

Voila peut-étre le dernier mot de I'exégeése néoplatonicienne sur
I’ensemble des hypothéses du Parménide. Pourtant, comme je 1’ai annonce,
nous ne sommes encore qu’a la fin de la deuxiéme étape dans l'histoire de
cette exégese, et au moment ou tout semble résolu, le plus important reste
encore a découvrir. Mais il fallait pour y parvenir porter son attention dans
une tout autre direction. Sans doute, d’ailleurs, les auteurs précédents
avaient nécessairement commencé l’analyse interne des hypothéses pour
montrer comment on leur faisait produire tel ou tel des degrés de la réalité.
De leurs efforts, nous ne savons presque plus rien, pas assez en tout cas
pour apercevoir en quel sens ils auraient pu préparer les voies au nouveau
pas que va franchir le successeur de Plutarque et en méme temps le maitre
de Proclus, le philosophe Syrianus. Ce dernier entreprit en effet d’analyser
la structure interne des deux premiéres hypothéses et d’en découvrir les arti-
culations, comme le dit Platon dans le Phédre d’un cuisinier qui découpe
une volaille2°, Et le résultat dut étre pour lui surprenant. Il a établi ainsi que
tout ce qui est affirmé dans la deuxiéme hypothése se trouve nié dans la
premiere. Il a pu distinguer en outre dans la deuxieme hypothése quatorze
conclusions successives auxquelles on peut faire correspondre dans le plan
intelligible quatorze classes de dieux, ¢’est-a-dire la hiérarchie complete des
dieux: intelligibles, intelligibles-intellectifs, intellectifs, hypercosmiques,
hypercosmiques-encosmiques, encosmiques, les ames divines et les étres
supérieurs, tous trouvent leur place préparée avec leur caractére distinctif, et
'on obtient également la déduction rationnelle les uns des autres que tra-
duit la «chaine dorée» des étres divins en une hiérarchie continue. En

18 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1058.6-21.

19 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1058.21-1061.20, et Théol. plat. 1, Introduction,
p- LXXXIV-LXXXVI.

20 Cf. PLATON, Phédre 265 E 1-3.



8 H. D. SATFREY

méme temps, puisque, dans la premiere hypotheése, on nie tout ce que I'on
affirme dans la seconde, cela signifie que ’on nie de I'Un, le premier dieu,
tous les caractéres spécifiques des autres dieux, autrement dit que I’on décrit
le premier dieu par une théologie négative tout en affirmant rationnelle-
ment sa transcendance absolue. Une nouvelle et définitive interprétation
des cing premieres hypothéses est donc de ce fait établie par Syrianus: la
premicre hypothése fournit le tout premier dieu, par la méthode négative; la
deuxiéme, toutes les classes de dieux dans leur ordre hiérarchique justifié,
d’une maniére positive; la troisiéme, les ames qui procedent de I’ame
divine; la quatriéme, les étres unis a la matiére; la cinquiéme, la matiére?!.

Nous devons reconnaitre que le détail de cette exégése n’est bien connu
que pour les deux premicres hypotheéses, et encore a travers les textes de
Proclus et ceux de Damascius, qui ne sont conservés qu’incompletement.
Mais il est également important de souligner que pour les troisiéme, qua-
trieme et cinquieéme hypothéses, nous ne pouvons atteindre 'exégese de
Syrianus et de Proclus qu’a travers les discussions critiques de Damascius?2.
Et nous pouvons difficilement apprécier la déformation produite par ce
miroir! Malgré tout, nous obtenons une conclusion trés importante, a saveir
que seule cette disposition des hypothéses permet de ranger la matiere au
dernier rang des principes et de la faire dépendre de I’Un, ce qui est une
these fondamentale du néoplatonisme athénien.

Sur le modele de cette analyse sont élaborés le Commentaire de Proclus
sur le Parménide, dont les parties conservées s’arrétent, hélas! a la fin de la
premiere hypothése, et celui de Damascius, qui, lui, recouvre toute la
deuxieéme hypothése, et méme, bien que d’une maniére plus bréve, toute la
fin du Parmeénide. Ecoutons Proclus, qui ouvre son commentaire par une
priére a tous les dieux et a toutes les déesses?*: «Je prie les dieux intelligi-
bles de me donner un intellect parfait, les dieux intellectifs, une puissance
¢élévatrice, les dieux supracélestes, maitres de I'univers, une énergie infran-
gible débarrassée des connaissances matérielles, les dieux qui ont en lot le
monde, une vie munie d’ailes [les ailes du Phédre], les cheeurs angéliques,
une révelation véridique des choses divines, les bons démons, une plénitude
de l'inspiration qui vient des dieux, les héros, un état d’Ame magnanime,
grave et sublime; en un mot, je prie toutes les classes divines de mettre en
moi une disposition parfaite a participer a la doctrine toute époptique et
mystique de Platon, qu’il nous divulgue lui-méme dans le Parménide avec
la profondeur appropriée aux réalités dont il traite, et qu’a développée
apres lui, par ses trés pures intuitions, celui qui s’est vraiment imbu avec
Platon de I'ivresse dionysiaque, qui a été rempli de la vérité divine et qui
s’est fait pour nous le maitre de cette doctrine et réellement I’hiérophante de

21 Cf. ProcLus, In Parm. VI, col. 1061.20-1064.12.

22 Damascius, In Parm., p. 246.1-322.11 Ruelle.
23 Cf. ProcLus, In Parm. 1, col. 617.13-618.13.



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 9

ces divines révelations. » Vous I’'avez reconnu, ¢’est Syrianus qui est désigné
sans étre nommeé. Et Proclus ajoute: « Celui-la, je dirais volontiers qu’il est
venu chez les hommes comme le mode¢le de la philosophie pour le bienfait
des ames d’ici-bas, pour remplacer les statues de culte, pour remplacer les
cérémonies sacrées, pour remplacer tout le culte lui-méme, et comme le
guide du salut pour du moins les hommes d’aujourd’hui et pour ceux qui
naitront apres eux». On le voit: la priere que Proclus prononce pour lui-
méme et pour ses disciples est celle de la connaissance mystique. Car d’une
part, on n’a qu’a suivre les maitres de cette connaissance, Platon et
Syrianus, et, d’autre part, ces maitres et cette philosophie ont pris la place
des statues de culte, des cérémonies du culte et de tout le culte des dieux.
Lire ensemble le Parménide devient 'acte religieux par excellence. Ce der-
nier point est particuliérement caractéristique. Proclus reprend, en la dépas-
sant, une belle réflexion de Plutarque de Chéronée au début de son De Iside
et Osiride?*: « C’est une aspiration a la divinité que I’aspiration a la vérité,
et tout particulierement a la vérité sur les dieux, puisque, pour elle seule, le
seul fait d’apprendre a connaitre les dieux et d’enquéter a leur sujet, est
comme une saisie des objets sacrés, et elle est un ouvrage manifestant plus
de piété que toute purification rituelle et tout le service des temples.» Pour
Proclus aussi, la véritable purification rituelle, c’est la pratique des vertus
mystiques, le vrai service religieux, c’est la célébration intellectuelle de la
divinité. C’est la Religio mentis >, la Religion en esprit. Il était naturel que
cette religion-l1a se donne une nouvelle théologie, une théologie scientifique.

En effet, avec cette interprétation du Parménide, nous constatons
d’abord un accroissement considérable du Panthéon grec. Tous ces dieux
révélés par le Parménide, trois triades de dieux intelligibles, trois autres
triades de dieux intelligibles-intellectifs, sont trés supérieurs aux dieux
olympiens, puisque Zeus, le Maitre de I’'Olympe, ne fera son apparition
dans la hiérarchie que comme troisiéme terme de la premiére triade des
dieux intellectifs, c’est-a-dire trés bas dans cette hiérarchie?®. Avec les hypo-
theses du Parménide, a la généalogie classique des dieux et des déesses,
s'ajoutent les relations causales transcendantes qui font dépendre ces nou-
veaux dieux les uns des autres et que traduisent les enchainements des
conclusions des hypothéses. Le Parménide, comme le dira Proclus, est une
nouvelle « Théogonie »?’. Une théogonie dans le « mode d’exposition scien-
tifique», qui est spécial a Platon dans le Parménide. Proclus en donne la
raison?®: « Car Platon est le seul, me semble-t-il, de tous ceux que nous

24 Cf. PLUTARQUE, De Iside 2, (Mor. 351 E), p. 118. 17-20 Gwyn Griffiths.

» Cf. HERMES TRISMEGISTE, Asclépius 25, p. 329. 11 Nock-Festugicre, et la note
266 (p. 381).

26 Cf. Théol. plat. 1, Introduction, p. LXV-LXVL

21 Cf. Damascius, In Parm., p. 118.3-4 et 221. 26 Ruelle.

28 Cf. ProcLus, Théol. plat. T 4, p. 20.20-25.



10 H. D. SAFFREY

connaissons, qui ait entrepris d’établir des distinctions correctes et de
former en bon ordre de marche la procession ordonnée de toutes les classes
divines et leurs différences mutuelles, les propriétés communes a tous les
ordres et celles qui sont particuliéres a chacun.» C’est la théologie comme
science. C’est la théologie platonicienne.

Avec 'exégese du Parménide qu’il avait regue de Syrianus, Proclus tenait
une énumération exhaustive et en bon ordre de tous les degrés de la hiérar-
chie des dieux. La mise en ceuvre de cette exégése a été achevée par lui dans
son Commentaire sur le Parménide. Mais 1l lui restait encore une tiche, celle
d’écrire cette théologie platonicienne, c’est-a-dire, de relire I'ceuvre de
Platon a la lumiére des acquisitions enregistrées dans le Commentaire *°.
Dans cette perspective, ce livre que Proclus a intitulé « Théologie platoni-
cienne» est I'exact pendant du Commentaire sur le Parménide. De la
deuxiéme hypothese, en effet, Proclus tire toutes les triades divines dans
leur ordre et avec leurs caractéres propres, il cherche alors, dans les autres
textes de Platon, les lieux qui correspondent a ces triades, et pour finir il
marque l’accord de ces textes avec 'exégese du Parménide. C’est ainsi qu’il
procede tout au long de son traité et qu’il constitue la Théologie platoni-
cienne.

Ouvrez la Théologie platonicienne, vous allez voir que c’est I'exégese du
Parmeénide et elle seule qui assure la continuité parfaite de la hiérarchie des
dieux a I'image de | enchainement des raisonnements. Examinez le livre 111,
qui traite des dieux intelligibles, la principale autorité platonicienne est tirée
du Timée 23C3-D1, ce sont les trois triades intelligibles qui ont pour noms:
un, éternité, vivant-en-soi; passez au livre IV qui traite des dieux intelligi-
bles-intellectifs, I'autorité platonicienne principale est maintenant le Phédre
246E4-248C2, et les trois triades ont pour noms: lieu supracéleste, révolu-
tion céleste, voute subcéleste; avancez dans le livre V ou I'on aborde les
dieux intellectifs, c’est dans le Cratyle 395ES5-396B7 qu’il trouve les noms de
ces dieux: Cronos, Rhéa, Zeus; poussez encore jusque dans le livre VI qui
présente les dieux hypercosmiques, on les trouve cette fois-ci dans le Gor-
gias 523A3-5, et les dieux hypercosmiques-encosmiques, dans le Phédre
246E4-247A4; remontez au livre I1 qui célébre le premier dieu, c’est dans la
République et dans la Lettre I qu’il trouve les autorités platoniciennes pour
parler positivement de ce Roi; mais dans chacun de ces livres, allez lire les
derniers chapitres qui récapitulent chaque morceau, 1a vous trouverez le
Parménide mis en ceuvre pour synthétiser tous les résultats, les rattacher a

29 Cf. ProcLuS, Théol. plat. 111 7, p. 29.2-6: « Nous démontrerons d’abord chacun
des points au moyen de raisonnements irréfutables tirés des dialogues autres que le
Parménide, puis, cela fait, nous établirons les correspondances et les ressemblances
entre les conclusions du Parménide et les processions divines, en rapportant les pre-
miéres conclusions aux premiéres processions et les toutes derniéres conclusions aux
toutes derniéres processions. »



LA THEOLOGIE PLATONICIENNE DE PROCLUS 11

ceux du livre précédent, annoncer ceux du livre qui va suivre; nous com-
prenons maintenant combien Proclus avait raison de dire a ses interlocu-
teurs ce que nous avons rappelé plus haut*’: « Sl faut avoir sous les yeux
dans un seul dialogue de Platon la totalité et I'intégralité de la théologie, et
aussi sa continuité qui correspond a la hiérarchie des dieux..., c’est le Par-
ménide que vous désirez, et vous avez dans I’esprit les pensées mystérieuses
de ce dialogue-la. En effet, dans ses pages, toutes les classes divines non
seulement procédent en bon ordre de la cause toute premiére, mais encore
elles font état de la cohésion qui les relie les unes aux autres...» En approfon-
dissant I'exégese des divers textes de Platon, déja chargés d’une longue tra-
dition théologique, et en les situant sur la trame que lui offre le Parménide,
Proclus tisse d’une main assurée la splendide tapisserie de la théologie pla-
tonicienne.

Nous touchons ici au terme de notre recherche. Car nous arrivons a la
conclusion que les conditions requises pour I’écriture d’un traité intitulé
Théologie platonicienne ne se sont trouvées réunies qu’a ’époque de Pro-
clus, et donc que le traité de Proclus est tombé comme un fruit mir de
I'arbre des interprétations du Parménide. Que le Parménide soit bien le
squelette de ce traité, c’est ce que révele la composition des différents livres
que nous venons de rappeler. Chacun d’eux, en effet, se termine par
'exposé des parties du texte du Parménide qui, d’aprés I'exégése de
Syrianus, fournit précisément la classe de dieux concernée. Marsile Ficin
avait bien vu, qui remarquait®': «In ultimis vero capitulis ordinatim
demonstrat, quicquid rationibus probatum est et omnes textus ex diversis
Platonis libris adductos, in unico Parmenide Platonis plenissime contineri. »
C’est donc le Parménide qui raméne a I'unité tout le corps de doctrines de
la théologie platonicienne.

Mais naturellement, le traité lui-méme nous donne beaucoup plus que
cela. Proclus y a rassemblé tout ce que la tradition hellénique avait déja éla-
boré en matiére de métaphysique et de théologie. Ce que les poetes, Homere
et Hésiode, ce que les mythes, en particulier les mythes Orphiques, ce que
les oracles, et surtout les Oracles Chaldaiques, avaient déja dit du divin et
des dieux, ce que Platon et Aristote et Pythagore avaient construit a partir
des nombres et de la raison pour rendre compte des réalités ultimes, I'Un,
I'Intellect, I’Ame, et de leurs relations causales, tout cela est rassemblé par
Proclus®? et mis en ordre par la confrontation avec la structure parmeéni-

0 Cf. supra, p. 3-4.

3UCf. H. D. SAFFREY, « Notes platoniciennes de Marsile Ficin dans un manuscrit
de Proclus (Cod. Ricc. 70)», dans Bibliothéque d’Humanisme et Renaissance 21
(1959) 168-169, et aussi M. Ficin, Opera omnia, Bale 1576, p. 1136.

32 Et probablement déja avant lui par Syrianus dans son traité perdu: L'Accord
entre Orphée, Pythagore, Platon et les Oracles Chaldaiques.



12 H. D. SAFFREY

dienne, et ce squelette est revétu de chair et de peau pour former le beau
corps de la Théologie platonicienne.

Au temps ou les chrétiens au pouvoir enlevaient des temples les statues
de culte des dieux et des déesses pour les transporter dans leur capitale ou
elles allaient décorer ’hippodrome, le forum ou les bains publics, la déesse
Athéna apparaissait en songe a Proclus pour lui dire que désormais elle
voulait vivre chez lui?3. Dans son Ecole platonicienne, Proclus avait allumé
le foyer sacré de tous les dieux et de toutes les déesses, et le chant qu’il leur
a consacre, c’est sa Théologie platonicienne, fruit d’une lecture plusieurs fois
séculaire du Parménide de Platon.

3'Marinus, Vita Procli § 30.



	La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exégèse du Parménide

