
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 293-328

BIBLIOGRAPHIE

Henri Clavier, Les expériences du Divin et les idées de Dieu, Paris, Lib.
Fischbacher, 1982, 488 p.

Un grand livre. Le bilan d'une longue vie vouée à l'enseignement de la théologie
biblique, de la théologie systématique, et de la science des religions, à Montpellier et
à Strasbourg. Reprenant, comme il l'explique dans un bref «Avant-propos» (p. 7),
des recherches effectuées dans les années vingt et trente, l'auteur les complète, les

arrange dans une suite logique qui fait apparaître la progression rigoureuse des sujets
traités, et, surtout, leur imprime l'élan chaleureux de ses convictions religieuses. Par
conséquent: un livre engagé. Engagé dans la lutte que l'auteur conduit avec détermination

contre les «brumes» et le «brouillard» (p. 157) de la «tentation panthéiste»,
tentation à laquelle succombe en général « le mysticisme de fusion, avec son verbiage
et ses excès divers» (p. 100). «Mysticisme de fusion», abîmes du «panthéisme»,
voilà les monstres contre lesquels Henri Clavier mobilise les ressources de la «
mystique de communion » qui, elle, est animée par la quête d'une rencontre avec un Dieu
personnel. C'est cet engagement qui commande le plan du livre. La première partie
— « Les expériences » — commence très judicieusement et de manière fort originale
par un chapitre sur l'expérience religieuse des enfants; elle contient ensuite des
chapitres consacrés aux «expériences archaïques» et aux «expériences mystiques de
fusion », pour culminer dans des développements sur les « expériences mystiques de

communion personnelle». Même gradation et même finalité dans la deuxième
partie: « Les idées», c'est-à-dire les théologies qui se greffent sur les expériences. On
commence par l'évocation des «animatismes et polydémonismes», passe à travers les

polythéismes et les hénothéismes aux monothéismes, d'abord à celui de l'islam (qui
ne donne pas satisfaction à cause de son « hypertranscendance » qui rejoint secrètement

un «immanentisme panthéiste» — p. 278), puis au monothéisme biblique,
avant d'aboutir, en fin de compte, au « Dieu de Jésus» qui est « le Père de tous et de
chacun », Père qui « cherche la brebis perdue et se porte au-devant de l'enfant
prodigue » (p. 326s). La troisième partie — « Conversions » — n'est pas la moins intéressante.

Au lieu de s'appuyer sur des études sociologiques et psychologiques (qui ne

manquent pas, on s'en doute!), l'auteur part de réflexions exégétiques sur le thème de

la conversion dans la Bible, et présente ensuite un choix très instructif de cas concrets
de conversions en milieu chrétien, de conversions du polythéisme au monothéisme,
et de conversions d'un monothéisme à un autre. Une bibliographie des livres et articles

de l'auteur, ainsi que deux index, couvrent les dernières pages de l'ouvrage. —
Avouons que dans le détail la démarche de l'auteur nous semble appeler de très
sérieuses réserves. Les notions de «panthéisme» et de «fusion» sont employées
comme des espèces d'épouvantails pour fustiger les hommes, les démarches, les

philosophies et les expériences les plus divers, et on a rarement (pour ne pas dire jamais)
l'impression que ces jugements à l'emporte-pièce sont le résultat d'analyses patientes
faites sur des textes originaux. L'information sur les religions non chrétiennes n'est

pas toujours correcte, souvent lacunaire ou discutable, dépourvue des nuances
indispensables. Ne citons que quelques exemples. A propos des religions de l'antiquité
orientale — sumérienne, acadienne, hittite — on regrette que la documentation soit

empruntée à des publications d'avant la guerre, étant donné qu'à la suite de
nouvelles découvertes des progrès importants ont été réalisés depuis. On note une anti-

Science
des

religions



294 BIBLIOGRAPHIE

pathie certaine à l'égard de l'hindouisme; celui-ci aurait dévié de «la ligne authentiquement

aryenne» et «démoralisé les masses» — on ne sait pas très bien ce que cela
veut dire (p. 111). La doctrine de samsara est qualifiée d'«étrange système» qui,
«avec ses fantaisies, ses bizarreries, ses injustices, ne pouvait satisfaire indéfiniment
aux exigences de la raison » (p. 112s); l'auteur ignore les doctrines extrêmement subtiles

que la raison philosophante a élaborées à ce sujet. Passant au bouddhisme, on
apprend avec étonnement que la première «corbeille» du Tipitaka, appelée
« dharma » « est une physique phénoméniste » (p. 113) — l'auteur a-t-il jamais lu
l'un des sutta du Swfrapitaka? La répartition des diverses formes de bouddhisme
esquissée à la page 179, note 413, n'est pas correcte non plus. Nombreuses sont les

imprécisions à propos de l'islam. Al-Ghazâlî serait le représentant le plus typique de
la « mystique panthéiste » (p. 110), et Ibn Arabî celui de la « mystique personnalisante»

(p. 149) — on aurait préféré le contraire. Parallèlement, dans le chapitre sur
« transcendance et immanence » en théologie islamique (p. 278s), Al-Ghazâlî est
grossièrement trahi, alors qu'Ibn Arabî dont la pensée développe précisément le thème en
question, n'est même pas mentionné. L'affirmation selon laquelle Averroès n'aurait
pas considéré le Coran comme révélé (p. 282) remonte à E. Renan, mais elle est

contraire à la vérité, comme les recherches plus récentes l'ont démontré à plusieurs
reprises. Enfin, l'auteur propose une étymologie assez farfelue du mot moslem, qui
serait un passif, comparable à l'hébreu meshullam (p. 334, n. 66), alors que c'est tout
simplement l'orthographe européenne imitant une certaine prononciation du participe

actif: muslim. Le mot musulman que l'auteur met en parallèle avec moslem (p.
275) dérive du pluriel persan muslimân, devenu à son tour singulier (prononcé
musulman). — On pourrait multiplier les exemples. Pourtant, c'est un grand livre. Un
livre qui a du souffle: le souffle d'une authentique piété protestante. C'est elle qui
rachète tout. Henri Clavier affiche avec fierté son appartenance à la tradition protestante,

et sans jamais négliger les indispensables références catholiques, il cite volontiers

des hommes religieux et des penseurs protestants. Parmi ceux-ci, Alexandre
Vinet occupe une belle place, entre autres comme poète mystique dont les cantiques
«figurent dans le Recueil des Eglises Réformées» (p. 141s) — hélas, M. Clavier ne
sait pas encore qu'une incompréhensible et intolérante fureur théologique les a

expulsés des «Psaumes et Cantiques» romands. Un grand livre: un bilan, un
témoignage.

Carl-A. Keller

R. Lemieux et R. Richard (éd.): Les cahiers de recherches en sciences de la
religion, volume 4, 1982: Pathologie(s) et religion(s), Montréal, Bellarmin,
1982,314 p.

Avec ce volume, les « Cahiers de recherches en sciences de la religion », organe
des religiologues du Canada francophone, inaugurent une nouvelle politique d'édition:

ils se proposent de répondre à «une vocation multidisciplinaire» (p. 8). Multi-
disciplinaire, parce qu'invitant historiens des religions, représentants des sciences

humaines, et religiologues, à examiner ensemble des thèmes choisis, et multiuniversi-
taire, parce que donnant l'occasion à des chercheurs dispersés dans une multitude
d'institutions isolées de combiner leurs forces et leurs ressources. On ne peut que s'en
féliciter. Un patient processus d'élaboration de chaque volume assure une certaine
unité de la publication, en dépit d'une très grande variété des approches. — Parmi les

douze contributions du présent volume la diversité est évidente. Côté psychologie, la

problématique freudienne tient le haut du pavé, mais on est heureux de constater que



BIBLIOGRAPHIE 295

l'ethnologie et la sociologie sont très habilement défendues par trois essais qui figurent

parmi les plus intéressants et les plus instructifs du recueil (Ellen Corin sur les
cultes de possession au Zaïre; H. Urbano sur la symbolique de la faute dans les
Andes péruviennes; G. Bibeau sur le mouvement des «Bérets blancs» au Canada).
D'autres collaborateurs s'expriment dans des catégories empruntées aux structura-
lismes, à la sémiologie, à la philosophie analytique. — Le thème traité est de taille,
incontournable en science des religions: les rapports entre le religieux et le pathologique.

Il s'agit d'étudier les oppositions et les interférences entre deux codes prétendant

déchiffrer le sens de la souffrance et offrir une thérapeutique: le code religieux
(dans ce volume essentiellement catholique) et le code psychanalytique. — En refermant

le livre, on a un peu de peine à se déclarer satisfait. En réduisant le religieux à

un simple code de lecture de la souffrance et de la déviance (la réduction est-elle
uniquement une mesure méthodologique?), les auteurs s'interdisent d'emblée l'accès à

une véritable compréhension du problème. Le thème « religion et pathologie » exige
en premier lieu une réflexion philosophique, voire en un sens une prise de position
d'ordre théologique, faute de quoi on perd son temps à bavarder et à tourner autour
du pot. On ne peut s'empêcher de se poser des questions sur la pertinence de
quelques-uns des articles du volume. — Pour de futurs volumes on souhaiterait peut-être
un peu moins d'esprit, et davantage de faits; un langage un peu moins structuralo-
lacanien, et davantage de précision; un style un peu moins fleuri, moins métaphorique,

et en revanche, les beaux fruits d'une recherche de clarté. Mais on attend avec
impatience la suite des opérations.

Carl A. Keller

Philip C. Almond, Mystical Experience and Religious Doctrine. An Investi¬

gation of the Study of Mysticism in World Religions (Religion and
Reason 26). Berlin/New York/Amsterdam, Mouton, 1982, 197 p.

Du point de vue d'un philosophe, l'auteur se propose d'explorer les rapports
entre l'expérience mystique et l'interprétation de cette expérience, et il évoque en
passant le problème des prétentions contradictoires d'atteindre par là à la Vérité. Il
commence par présenter l'approche de cinq spécialistes des études mystiques qu'il est

obligé de récuser après examen: S. Radhakrishnan qui identifie Vérité et expérience
mystique: R. C. Zaehner qui découvre la Vérité arbitrairement du côté de la mystique
théiste; N. Smart qui cherche les critères de l'interprétation en dehors de l'expérience
mystique; W. T. Stace qui penche vers un panthéisme que ne justifie pas nécessairement

l'évidence à disposition; R. Otto dont l'approche est piégée par ses sympathies
pour le christianisme. Ayant ainsi déblayé le terrain des recherches mystiques, il
procède à une analyse plus systématique de cinq modèles possibles d'investigation:
considérer toute expérience mystique comme foncièrement identique à elle-même
dans toutes les religions; partir de l'idée qu'il n'existe qu'un nombre limité de types
d'expérience attestés dans toutes les religions; admettre que l'expérience mystique
unitaire est interprétée différemment dans chaque religion; estimer qu'il y a autant de

types d'expérience mystique qu'il y a de paradigmes d'interprétation; considérer qu'il
y a autant de types d'expérience mystique qu'il y en a d'interprétations incorporées.
Il rejette les quatre premiers modèles et ne retient que le dernier: c'est 1'« interprétation

incorporée», c'est-à-dire le système religieux que pratique le mystique, qui détermine

la nature de l'expérience. A cette pré-détermination de l'expérience s'ajoute,
bien entendu, l'expérience elle-même qui risque de déborder les limites imposées par
le système (notamment dans l'expérience «absolue» qui est dépourvue de tout



296 BIBLIOGRAPHIE

contenu), et l'interprétation réfléchie pendant et après l'expérience. L'auteur croit
ainsi s'acheminer vers une «nouvelle méthodologie» pour l'étude de l'expérience
mystique universelle: une méthodologie «contextuelle» qui tiendrait compte du
conditionnement local et particulier de l'expérience sans pour autant exclure le

dépassement toujours possible du cadre donné. En quoi l'auteur semble enfoncer des

portes ouvertes: la méthode qu'il préconise est appliquée depuis longtemps par ceux
qui savent et qui fréquentent sérieusement les textes dits «mystiques».

Carl-A. Keller

Carlo Caldarola (éd), Religion and Societies. Asia and the Middle East
(Religion and Society 22), Berlin/New York/Amsterdam, Mouton, 1982,
688 p.

Un livre indispensable. Des spécialistes qui sont vraiment au courant de la situation

religieuse dans les pays considérés (qui s'étendent depuis l'Egypte et le Soudan
jusqu'en Indonésie et au Japon) présentent cette situation de manière succincte mais
généralement complète. Dans le détail, on peut toujours émettre des appréciations
légèrement divergentes, mais dans l'ensemble on est heureux d'avoir à sa disposition
un ouvrage si bien informé. On regrette que certains pays comme les Philippines et la
Nouvelle-Guinée ne soient pas traités, et que la Syrie et l'Iraq ne soient que brièvement

mentionnés dans l'Introduction alors que le Liban et la Jordanie sont laissés de
côté. On constate avec amertume que l'auteur de l'article sur la Turquie, Shérif
Mardin, passe sous silence — peut-être pour cause! — l'histoire récente des minorités
religieuses de son pays: un manque de courage, un aveuglement, qui n'honore pas un
homme qui a des prétentions scientifiques.

L'éditeur du volume, décédé avant l'achèvement des travaux, a contribué à une
Introduction qui suscite probablement les réserves les plus sérieuses. On y apprend
que les Juifs ont été dispersés dans le monde suite à la destruction du temple en 70

après J.-C. — il est notoire que la diaspora existait déjà depuis des siècles avant
cette date! L'hindouisme y est ramené au kevala-advaïta et aux interprétations de

celui-ci, et le bouddhisme réduit au sangha — deux travers courants qu'il serait temps
de redresser.

Carl-A. Keller

Paul-Hubert Poirier, L'hymne de la perle des Actes de Thomas (Collection
Homo religiosus, n° 8). Louvain-la-Neuve, Centre d'histoire des religions
de l'Université catholique, 1981, 462 p.

Cette thèse strasbourgeoise constitue une sorte de somme de nos connaissances

sur le fameux « Hymne de la perle», épisode faisant partie des Actes de Thomas. De
manière admirable, elle fait le point sur les recherches passées et contemporaines, et

elle émet quelques hypothèses inédites qui pourraient bien fournir une base de
discussion très valable. Aucun chercheur ne pourra passer à côté de ce volume substantiel.

— La première partie du livre, particulièrement méritoire, contient l'histoire de

la recherche sur ce texte. L'auteur y discerne trois étapes. La première qui va de 1871

à 1904 est caractérisée par des ambiguïtés dues à une conception du gnosticisme qui
n'est pas claire et qui est dominée par toutes sortes d'à priori. La deuxième période
commence en 1905 par les publications de R. Reitzenstein sur le « mystère iranien du

salut» et le mythe, également iranien, du «Sauveur sauvé ou à sauver» (salvator sal-



BIBLIOGRAPHIE 297

vatus/salvandus). Les thèses de Reitzenstein, reprises et développées principalement
par W. Bousset et G. Widengren (et beaucoup d'autres), domineront les recherches
jusqu'en 1933, date de publication d'un texte de G. Bornkamm où le prince de
l'hymne de la perle, chargé d'aller récupérer la perle gardée en Egypte par un «

serpent qui siffle », est identifié à Mani. D'autres hypothèses ayant encore été proposées
depuis, entre autres l'hypothèse d'une origine judéo-chrétienne, toute la question
nécessite un nouvel examen. La multitude des avis concernant l'origine et le sens du
texte fait d'emblée penser que celui-ci est polyvalent et qu'il n'est pas judicieux de le
considérer sous un seul angle. — La deuxième et la troisième partie du livre sont
consacrées à l'étude des données du problème et à la présentation de la solution de
l'auteur. Il en ressort que l'hymne était d'abord un récit populaire iranien racontant
les épreuves «initiatiqueswd'un prince: celui-ci sera investi de l'autorité royale, à

condition de rapporter, en surmontant de multiples obstacles, la perle précieuse.
Cette ballade iranienne, «profane» en son origine, sera insérée par la suite dans les
Actes de Thomas. Pourquoi? et par qui? Poirier estime que l'analyse de l'hymne et
des Actes révèle certains parallélismes: le thème du double du héros (Thomas est le
frère jumeau de Jésus-Christ, et le vêtement du prince est en quelque sorte le double
de celui-ci), ainsi que le thème de la connaissance de soi, central dans les Actes aussi
bien que dans l'hymne. Mais surtout — c'est là l'hypothèse nouvelle qu'il sera nécessaire

de discuter — l'hymne se lit comme une paraphrase poétique du récit de la

vocation et de la mission de Mani, raconté par Mani lui-même dans le Mani-Kodex
de Cologne. Par conséquent il est probable que ce soient les Manichéens qui ont
ajouté ce texte aux copies des Actes de Thomas qu'ils détenaient et dont ils faisaient
grand cas. — L'auteur offre ensuite les éditions critiques des trois recensions de

l'hymne: du texte syriaque, de la version grecque des Actes de Thomas, et de la
paraphrase de Nicétas de Thessalonique, avec traductions, commentaires, et index des

mots. — L'argumentation de l'auteur est solide, dans l'ensemble assez convaincante.
Ce n'est pas ici le lieu de l'examiner dans le détail. Qu'il me soit permis, toutefois, de

soulever une seule question: Comment expliquer le fait que la recension
manichéenne des Actes de Thomas, enrichie par l'insertion de l'hymne de la perle, a tout
de même fini par être adoptée par certains milieux chrétiens à leur tour?

Carl-A. Keller

Roland Goetschel, Meir Ibn Gabbay. Le discours de la Kabbale Espagnole,
Leuven, Peeters, 1981, 565 p.

Cet ouvrage a le mérite de situer très largement la pensée et l'œuvre de Meir Ibn
Gabbay, kabbaliste espagnol, dans le contexte de son époque. R. Goetschel rappelle
les événements tragiques vécus par le judaïsme espagnol de 1391 à 1492, le problème
des conversos, de l'Inquisition et de l'expulsion; mais il évoque aussi les grands
courants intellectuels de ce judaïsme au XVe siècle, mystique, fidéiste et rationaliste. La

plupart des auteurs juifs importants de l'époque, tels qu'Albo, Arama, Abravanel,
s'attachent soit à la controverse avec la religion dominante, soit à l'édification des

fidèles, et l'œuvre de Meir Ibn Gabbay s'inscrit dans le même ordre de préoccupations.

Après la publication du Zohar, ouvrage fondamental de la Kabbale, vers la fin
du XIIIe siècle, le courant mystique étend de plus en plus son influence et cette
tendance s'accentue encore après l'exil d'Espagne. L'œuvre de Meir Ibn Gabbay
contribue à la diffusion des idées zohariques. Sa réflexion se porte surtout sur les

prières et sur la signification attribuée au culte dans les enseignements ésotériques.
Auteur de trois ouvrages, Ibn Gabbay s'est signalé surtout par un livre traitant du



298 BIBLIOGRAPHIE

Service sacré. Pour ce mystique, le service de Dieu ne se réduit ni à une effusion du

cœur, ni à l'accomplissement de commandements qui prennent place parmi d'autres.
Le culte représente la raison d'être de l'homme. La création et la révélation tendent
vers le culte de Dieu; celui-ci, à son tour, joue un rôle capital dans le processus de

rédemption. Le kabbaliste espagnol exalte la dignité particulière de l'homme, être
créé à l'image de Dieu, apte à maintenir en vie les créatures, à parachever le monde
et à porter l'imago Dei à son ultime perfection. L'œuvre d'Ibn Gabbay, déjà connue
et estimée par ses contemporains, notamment les kabbalistes de Safed, en Galilée, a

marqué d'une empreinte profonde des penseurs ultérieurs, appartenant à des
courants divers du judaïsme. Elle a également joui d'une autorité certaine auprès des

kabbalistes chrétiens. R. Goetschel trace, avec précision, le cheminement de cette
œuvre au cours des siècles. Sa recherche est approfondie et fouillée, la bibliographie
dont il dispose très ample. Des savants tels que G. Scholem ou A. Safran — usant, il
est vrai, de méthodes d'approche très différentes — ont développé des vues
d'ensemble sur la mystique juive. R. Goetschel a choisi, pour sa part, d'aborder les

problèmes de la Kabbale par le biais d'un maître insuffisamment étudié jusqu'ici,
mais très représentatif de ce courant capital de la pensée juive.

Esther Starobinski-Safran

Emmanuel Lévinas, l'Au-delà du Verset. Lectures et Discours talmudiques.
Paris, Editions de Minuit, 1982, 234 p.

Les commandements divins révélés s'adressent à tous les hommes dans leur
concrétude et leur singularité. C'est pourquoi la Thora doit faire l'objet d'un
commentaire infini et sans cesse repris par chacun. Le Talmud forme le lieu traditionnel
de cette interprétation. Constitué de commentaires et de commentaires de ces

commentaires, il invite à la poursuite du dialogue et de l'interprétation. C'est comme une
contribution à cette vie talmudique que l'auteur entend les nouvelles réflexions de ce

recueil. Et, naturellement, la première question qui unit les divers textes est précisément

celle de la bonne façon de lire la Thora et le Talmud; question dont la réponse
doit être cherchée dans ces textes. En effet, ici, la raison ne peut pas se suffire, mais
elle doit se soumettre au commandement originaire de Dieu, qui constitue la condition

de son juste usage. Ici, l'intention éthique précède la pure théorie; et la responsabilité,

la liberté. Et aussi, la pensée n'a plus pour fin le système abstrait, mais la vie
concrète, l'obéissance effective et interminable à l'impératif transcendant. Cependant,

cette exigence pratique ne réduit pas la Thora et la réflexion talmudique à de

simples moyens en vue d'une autre pratique, car l'étude de la Thora constitue également

la fin ultime de l'obéissance. La pratique de la Thora est donc avant tout
l'écoute de l'autre dans son altérité et la reconnaissance effective de notre responsabilité

pour l'autre. — Ces exigences conduisent à une perspective particulière sur le

monde contemporain, dont l'auteur développe certains aspects. Ainsi, cet ensemble
d'articles et de conférences, qui se situent consciemment dans notre monde pour
actualiser l'enseignement traditionnel du Talmud, est-il propre à intéresser directement

le lecteur occidental contemporain.

Gilbert Boss



BIBLIOGRAPHIE 299

Fernand Robert, La religion grecque, Paris, Presses Universitaires de
France, 1981, 127 p. («Que sais-je?», 1969).

C'est avant tout à la méthode sociologique que F. Robert recourt pour interpréter
la religion grecque. Convaincu que « la religion n'est pas dans ce qu'on raconte, mais
dans ce qu'on fait » (p. 9), il distingue d'emblée la religion de la mythologie en soutenant

que «le fond de la croyance concerne des actes qui ont leur valeur en eux-
mêmes avant l'invention des dieux» (p. 12). Conformément à ce principe il présente
d'abord les sanctuaires et les rites qui s'y déroulent. C'est ensuite seulement qu'il
traite des dieux, pour montrer comment les mythes sont apparus comme un moyen
d'expliquer les rites (méthode «étiologique»). Au lieu d'exposer les mythes pour eux-
mêmes, il les met donc en rapport avec certains objets matériels (par exemple un
amas de pierres servant de repère aux voyageurs) ou certaines fêtes (par exemple
celles de la vendange) et présente les témoignages tendant à prouver que les dieux
résultent d'une « invention » postérieure. Celle-ci comporterait par exemple le
remplacement de divinités préhelléniques par une divinité nouvelle et plus importante ou
l'attribution à une divinité déjà existante de fonctions nouvelles, déterminées par les

besoins de tel ou tel culte local. Dans cette perspective «le mythe, explicatif par
nature, veut déjà satisfaire la raison»: il ne faut donc pas l'opposer à la pensée
rationnelle, mais à la pensée scientifique, car il « se satisfait de l'explication, du seul
fait qu'elle explique» (p. 116). — Quelle que soit la position qu'on adopte à l'égard
de la méthode sociologique, on doit convenir qu'entre les mains d'un savant comme
F. Robert elle conduit à une interprétation claire et cohérente d'un grand nombre de
faits religieux. Ajoutons que cette interprétation est présentée avec beaucoup de

talent, dans un exposé à la fois précis et très accessible.

Andre J. Voelke

Peter Antes, Ethik und Politik im Islam, Stuttgart, Kohlhammer, 1982,
112 p.

L'érudit islamologue et historien des religions de Hanovre met à la disposition du
public général une excellente, bien que succincte, introduction à l'éthique islamique,
notamment sunnite, et à ses principes politiques. Le lecteur est reconnaissant d'être
dès le départ confronté avec la réalité contemporaine: le premier chapitre est

consacré à une évocation extraordinairement suggestive des problèmes contre
lesquels les communautés musulmanes se débattent en ce moment. Ce n'est que dans le

deuxième chapitre que le lecteur ainsi averti est introduit aux fondements coraniques
de l'éthique et de la politique islamiques. Dans les chapitres suivants, l'auteur
développe les thèmes de l'éthique individuelle, de l'éthique et du droit de la famille, de

l'éthique sociale et de la politique. Le chapitre final — « L'idéal et la réalité» —
rappelle les principales tendances divergentes qui caractérisent le pluralisme intra-isla-
mique. L'ouvrage est étayé par des références bibliographiques internationales où
l'on trouve entre autres des publications soviétiques. On regrettera peut-être que
l'analyse soit limitée essentiellement à l'islam tel qu'il est pratiqué au Moyen Orient,
et on s'étonne, non sans un certain agacement, que la mystique musulmane soit
présentée comme «une sorte de tradition libertaire» qui admettrait «des idées non
orthodoxes plein la tête» —jugement qui est passible d'un redressement énergique.

Carl-A. Keller



300 BIBLIOGRAPHIE

Histoire Michel Clévenot, Les Hommes de la Fraternité, Paris, Fernand Nathan,
de 1981,232 p.
l'Eglise

Michel Clévenot, Les chrétiens et le pouvoir (Les Hommes de la Fraternité
— //' el 11F siècles), Paris, Fernand Nathan, 1981, 257 p.

Les hommes de la fraternité, ce sont ces personnages, obscurs ou célèbres, qui ont
voulu établir avec leur entourage des liens de solidarité et d'amour en vertu de leur
foi en Jésus-Christ. Pour évoquer certains de ces hommes qui ont vécu aux trois
premiers siècles, l'auteur choisit un genre littéraire particulier qu'il appelle «séquence»;
il s'agit d'un enchainement de croquis de quelques pages qui, dans un style journalistique

à la fois chaleureux et précis, décrivent un événement, un texte ou des hommes.
La succession de ces croquis donne un tableau vivant du christianisme ancien et du
monde dans lequel il s'est développé; mais il paraît excessif de décrire l'entreprise
comme une « Nouvelle Histoire du Christianisme»! Cela dit, va-t-on bouder le bonheur

que l'on éprouve à la lecture de ces deux livres sous le mauvais prétexte qu'ils
s'adressent a un public non spécialisé? Ce serait d'autant plus stupide que ces croquis
s'appuient sur une connaissance sérieuse des sources utilisées et qu'ils mettent
judicieusement l'accent sur les problèmes économiques et politiques auxquels s'est heurté
le christianisme dès ses débuts.

Eric Junod

Martini Buceri Opera Latina, Volume 1, publié par Cornélis Augustun,
Pierre Fraenkel et Marc Lienhard. (Studies in medieval and reformation

thought edited by H.A. Oberman. Volume XXX), Leiden, E.J.
Brill, 1982, 296 p.

On sait que la publication intégrale des écrits de Bucer a été entreprise depuis
1952. Nous avons le plaisir de signaler ici la récente édition d'un nouveau volume,
qui s'inscrit dans la série des Opera Latina. — Ce volume est consacré à trois textes
de controverse. Il s'agit d'abord du De Caena Dominica de 1524, édité par Marc
Lienhard. Cet écrit, qui répond à une série de cours sur 1 Co 11 donnés à Strasbourg
par le franciscain Thomas Murner, présente deux intérêts majeurs: tout d'abord, il
«éclaire le combat au sujet de la messe tel qu'il a pu se dérouler dans la place si

importante pour l'histoire religieuse du 16e siècle qu'était Strasbourg» (Introduction,
p. 15). Il constitue d'autre part une source précieuse pour la connaissance de la

pensée eucharistique de Bucer à ses débuts. Le De Caena Dominica montre un Bucer
fortement influencé par Luther. Pourtant, un certain nombre de traits typiquement
bucériens apparaissent déjà: accent particulier mis sur l'élection, tendance à séparer
les dons de l'Esprit par rapport à la Parole extérieure, importance accordée aux
conséquences éthiques de la participation à la Cène. Ces traits seraient dus à

l'influence d'Erasme, et peut-être de Zwingli. Cest ce que fait apparaître l'édition
soignée de Marc Lienhard. Avec l'Epistola apologetica de 1530, éditée par Cornélis
Augustijn, nous abordons un texte d'une tout autre portée. Erasme avait publié en
1529 une Epistola contra pseudevangelicos qui prenait à partie un de ses anciens amis,
Geldenhouwer, humaniste réfugié à Strasbourg. C'est ce texte qui amena Bucer à

rédiger son Epistola. Mais celle-ci est bien davantage qu'une défense de Geldenhouwer.

Elle constitue une véritable apologie du mouvement évangélique en général.
— Dans un premier temps, Bucer présente la doctrine et la morale réformées. Puis
dans une seconde partie qui représente l'essentiel de Y Epistola, il répond directement



BIBLIOGRAPHIE 301

aux attaques d'Erasme. Bucer y traite souvent d'événements précis. Cependant, un
certain nombre de thèmes-clefs reviennent avec insistance: les images, l'eucharistie, le
monachisme, l'enseignement, l'obéissance due aux magistrats, les mœurs réformées.
On a droit, par moments, à de véritables morceaux d'éloquence. Relevons enfin
l'habileté avec laquelle Bucer use contre Erasme des textes d'Erasme lui-même. —
Les annotations très sobres de Cornélis Augustijn nous paraissent parfaitement
pertinentes. Nous n'avons que deux réserves à émettre en ce qui concerne son travail
d'édition: 1. Il aurait été bon de donner, à la fin de l'introduction, quelques indications

sur les règles qui ont présidé à ce travail. 2. M. Augustijn a par trop souvent
omis d'indiquer les références scripturaires contenues dans le texte. Ainsi à la p. 203,
lignes 26-27: «... Odio habeamur ab omnibus propter nomen Christi» (Mt 10,22) est
laissé sans indication!

Le troisième texte, la Refutalio locorum Eckii éditée par Pierre Fraenkel, est d'une
nature un peu particulière puisque nous avons affaire ici à l'édition d'un manuscrit.
Celui-ci contient des notes de cours, ou bien «cours professé par Bucer ou copie de

notes écrites ou dictées par lui en vue d'un cours» (Introduction, p. 229). Ces notes,
prises entre 1538 et 1541 consistent en une réfutation des trois premiers chapitres du
célèbre ouvrage antiprotestant qu'est Y Enchiridion de Jean Eck, dont on connaît la

remarquable édition de Pierre Fraenkel (C. Cath. t. 34). Ces notes nous paraissent
intéressantes à deux égards: d'abord en tant que notes de cours, qui nous permettent
de saisir sur le vif comment se donnait l'enseignement au début de la Réforme.
Ensuite par la méthode de réfutation employée par Bucer: celle-ci «consiste à

réduire les arguments d'Eck à des syllogismes pour en démontrer ensuite les défauts
logiques» (Introduction, p.234). L'excellente édition de Pierre Fraenkel rend intelligible

un genre de texte peu familier au lecteur. — Nous ne saurions que
recommander la lecture de ce volume, qui, notamment par son Epistola apologetica, est

susceptible d'intéresser un public de non-spécialistes.

Luc Perrottet

Hieronymi Seripando O.S.A. Registrum Generalatus 1538-1540 quod
edendum curavit David Gutierrez eiusdem Ordinis (Fontes Historiae
Ordinis Sancti Augustini, prima series: Registra Priorum generalium,
vol. 25). Romae, Institutum Historicum Augustinianum, 1982, 378 p.

Ce registre représente, en fait, un résumé de l'activité administrative de Seripando
au cours des deux premières années de son génèralat. Pour les années suivantes
(1540-51), il existe six autres registres conservés en manuscrit. C'était à la date du
12 décembre 1538 que le pape Paul III a proposé à Seripando le poste de prieur
général des Augustins. Pourtant, son élection officielle n'eut lieu qu'au cours de

l'année suivante. A cette époque, l'ordre lui-même, bien qu'il ait déjà subi des pertes
considérables en Allemagne et en Angleterre, était encore influent en Europe du Sud.
En Italie, dont il est en grande partie question dans ce premier registre, les Augustins
disposaient de 13 provinces comptant 345 couvents et de 9 congrégations avec
171 couvents (la congrégation lombarde en possédait 77). L'ordre était toutefois
menacé non seulement de l'extérieur par la Réforme protestante, mais aussi de l'intérieur.

La réforme, initiée par Aegidio de Viterbo vers 1516, n'a pas été menée à terme

par ses successeurs, Gabriele della Volta et Giovanni de Chieti. L'ordre souffrait de

relâchement de la discipline et d'inefficacité dans l'administration. C'était donc la

tâche de Seripando d'accomplir ce que Aegidio avait commencé. Les principes de la



302 BIBLIOGRAPHIE

réforme élaborés par ce dernier étaient d'ailleurs clairs. Il s'agissait, au premier chef,
du retour à la vita communis. Pour les frères, ce retour signifiait la renonciation à

toute propriété personnelle, la participation active aux cultes et aux repas de leurs
couvents et l'administration plus soigneuse des biens communs. En outre, ils devaient
restreindre leurs relations avec les laïcs et faire un effort pour améliorer la qualité de
leur vie spirituelle. Il est intéressant de voir comment et dans quelle mesure
Seripando applique ces principes au cours des deux premières années de son génèralat.
Le registre, en fait, contient les actes du chapitre général, qui a été convoqué par
Seripando à Naples en 1539, et les actes des visites qu'il a entreprises tout de suite
après la clôture de ce chapitre. En nous présentant ce registre transcrit et imprimé in

extenso, le Père Gutierrez rend accessible un document qui a une grande importance
non seulement pour l'activité de Seripando lui-même, mais aussi pour nos connaissances

de la situation de l'ordre dans la période pré-tridentine. Or, le lecteur qui n'est

pas spécialiste de l'histoire de l'ordre Augustinien doit faire une recherche considérable,

afin de pouvoir situer ce document dans son contexte historique. L'éditeur
n'offre qu'une esquisse très brève de la vie de Seripando dans son introduction de 5

pages. Il ne précise pas que le registre constitue le premier d'une série de six volumes
manuscrits. Nous ne savons pas non plus s'il a l'intention d'éditer les autres et
pouvons seulement espérer que ce soit le cas. Il est vrai qu'il donne au début une petite
bibliographie des ouvrages de base. Ces derniers sont cependant en grande partie des

bibliographies que le lecteur non initié aura des difficultés à dépouiller. De plus, la

biographie magistrale de Seripando de feu Mgr Jedin (à laquelle le lecteur est aussi

référé) est épuisée depuis plusieurs années et donc difficile d'accès. Les notes dans le

texte sont rares et constituent pour la plupart des renvois au livre de Mgr Jedin Bien

que le texte du registre soit transcrit avec précision, aucun compte n'est tenu des

textes « apparentés », tels que les textes des six discours que Seripando avait élaborés

au préalable pour ses visites et qui existent encore en manuscrit. En outre, en ce qui
concerne le texte du registre même, il y manque une division en sous-sections qui
aurait facilité la lecture. Les citations et les allusions bibliques ne sont pas toujours
indiquées non plus. Signalons notamment le manque d'un renvoi à Io 10,27 à la

p. 132, et au Dt 17,6/ 2 Cor 13,1 à la p. 225. Enfin, nous relevons encore quelques
fautes d'impression: p. Vili sradicare pro eradicare; p. X Geisteskampfs pro
Geisteskampfe; p. 8 fecise pro fecisse; p. 198 communiattisque pro communitatisque; p. 226
Breve pro breve; p. 285 no pro non; p. 299 tampus pro tempus; p. 320 periuncundum
pro periucundum.

Irena Backus

Saint Ignace de Loyola, Exercices spirituels: texte définitif (1548), traduit et
commenté par Jean-Claude Guy, Paris, Seuil, 1982, 173 p.

Jean-Claude Guy présente ici, pour la première fois depuis 1835, une traduction
française du texte définitif des Exercices. Ce texte définitif, autrement dit la vulgate,
est celui qui a été imprimé en 1548 avec l'approbation du pape Paul III. C'était
d'ailleurs, jusqu'en 1835, le seul texte des Exercices reconnu par la Compagnie de Jésus et

par l'Eglise catholique romaine. Pourtant, en 1835, le père Roothan a retrouvé le

manuscrit «autographe» espagnol du texte. Ce manuscrit, qui date de 1544,

comporte de nombreuses corrections de la main d'Ignace. C'était la traduction française
de ce manuscrit, faite par le père Roothan qui s'est imposée au cours des années
suivantes. Ajoutons que toutes les autres traductions françaises dès 1835 sont fondées

sur la version «autographe». Dans une introduction détaillée, J.-C. Guy donne la



BIBLIOGRAPHIE 303

genèse du texte des Exercices et démontre d'une manière convaincante que la version
vulgate est la seule dans laquelle saint Ignace s'est reconnu lui-même. Cette version,
dit Guy, est fondée sur un manuscrit espagnol original (depuis lors introuvable) qui
est postérieur au MS. «autographe» et qui a servi de base pour la version latine,
devenue vulgate après son impression à Rome en 1548. Les principales différences
textuelles entre les versions «autographe» et vulgate sont signalées (mais malheureusement

pas d'une manière systématique) dans l'introduction et dans les notes
complémentaires à la fin du texte. La description de la genèse du texte est suivie d'une
analyse du contenu et de la structure des Exercices, avec quelques indices seulement
concernant les sources de la pensée ignacienne. Mentionnons ici notamment
Augustin et Ludolphe de Saxe. Quant à la nouvelle version française, elle paraît
représenter une traduction fidèle de la vulgate : Nous nous contenterons ici d'en
présenter un échantillon que nous allons comparer avec la traduction du père P. Jennes-
seaux (Paris, 1854) et avec celle du père F. Courel (Paris, 1960), toutes deux fondées
sur le MS. autographe. Ad: «Examen particulier et quotidien: quatre additions»:
Vulgate: Prima est ut quoties id peccati seu delicti genus homo commiserit, manu
pectori admota, doleat de lapsu. Quod fieri potest etiam assistentibus aliis nec adver-
tentibus. Guy (p. 61 para. 27): La première est que, chaque fois que l'on aura commis
un péché ou une faute de ce genre, on s'afflige de la chute en se frappant la poitrine
— ce qui peut se faire même en présence d'autres personnes sans qu'elles ne le

remarquent. Jennesseaux (p. 69-70): Elle consiste, chaque fois que l'on tombe dans le

péché ou défaut de l'examen particulier, à porter la main sur la poitrine en s'excitant
intérieurement à la douleur; ce que l'on peut faire, même en présence de plusieurs
sans être remarqué. Courel (p. 32): Chaque fois que l'on tombe dans tel péché ou tel
défaut particulier, porter la main à la poitrine en regrettant d'être tombé. Cela peut se

faire même en présence de beaucoup de monde sans que personne ne remarque le

geste. — Etant donné qu'il n'y a pas de différence du sens à cet endroit entre le
MS. autographe et la vulgate, le lecteur laïque constate tout de suite que la version de

Guy est beaucoup moins interprétative que celles de ses deux prédécesseurs.

Irena Backus

Maître Eckhart, Commentaire du Livre de l'Exode, traduction et introduc¬
tion par Pierre Gire (Les Cahiers de l'Institut Catholique de Lyon, 2),

Lyon, Association des Facultés catholiques, 1980, 124 p.

Cette première traduction française intégrale d'un commentaire eckhartien sur
l'Ecriture aurait pu être importante: elle est malheureusement inutilisable. En effet,
quantité d'erreurs la déparent, et des plus grossières. C'est à peine croyable: il faut y
aller voir. Pour épargner cette peine au lecteur et apporter un minimum de preuves
de notre jugement, ouvrons ce livre n'importe où, à la page 30, par exemple,
correspondant aux pages 32 et 33 de l'édition de Stuttgart. Laissons de côté les maladresses
de style, mais relevons les imprécisions de la traduction: ligne 1, carmen est rendu

par «le chant que voici»; ligne 3, iterum est négligé; ligne 4, le traducteur ne tient
pas compte des italiques, alors qu'il le fait trois lignes plus loin; ligne 5, duo n'est pas
rendu; même ligne, omnipotentia devient «puissance»; ligne suivante, proprie donne
« tout à fait propre » ; ligne 12, in omnia est traduit comme omnia ; et ainsi de suite.
Ces péchés seraient véniels s'ils n'étaient pas constants. Mais que dire des fautes
effarantes dont nous donnerons trois exemples. Ligne 7: «au sujet de la première
manière de voir comment», au lieu de: «sur le premier point, il faut voir comment»



304 BIBLIOGRAPHIE

(circa primum videndum quomodo). Ligne 16: «on le dit, par exemplarité, dans la
majeure, agir en tous les agents», au lieu de: «la majeure se démontre par des exemples

tirés de tous les agents» (major declaratur exemplariter inducendo in omnibus
agentibus). Ligne 20: «le feu, dans sa sphère immédiatement sublunaire, n'agit pas
de lui-même, n'œuvre pas comme son propre physicien, mais doit être travaillé par
celui-ci», au lieu de: «le feu, dans sa sphère, voisin immédiat du cercle de la lune,
n'agit pas sur lui, ne le touche même pas physiquement, quoiqu'il soit touché par lui »

(ignis, in sua sphaera. immediatus orbi <lunae>, in ipsum non agit, sed nec tangit physice
ipsum. licet tangatur ab ilio). On avouera que d'un pareil traducteur, il n'y a rien à

attendre. Sait-il son latin? Comprend-il ce qu'il écrit? Quand on constate que les
fautes de ce genre pullulent dans son travail, comme les imprécisions mineures, sans
compter les négligences d'orthographe et de typographie, on demeure véritablement
confondu. Mais ne nous acharnons pas sur cette traduction; exprimons le vœu
qu'elle n'affaiblisse pas aux yeux du public le prestige des études médiévales et en
particulier eckhartiennes.

Fernand Brunner

Ugo Gastaldi, Storia dell'anabattismo /2 da Munster ai giorni nostri,
Torino, Claudiana, 1981, 855 p.

Le second volume de l'histoire de l'anabaptisme est paru l'an dernier. Il faut s'en

réjouir et féliciter chaudement l'auteur d'avoir réussi, avec une telle maîtrise et une
telle patience, à reconstituer une histoire difficile à suivre à cause de son morcellement

et de sa complexité. L'importance très grande de l'ouvrage n'apparaîtra peut-
être pas tout de suite mais elle se révélera sûrement, corrigeant des données trop
facilement admises et mettant en lumière des aspects ignorés de la Réforme et la Contre-
Réforme. Ainsi, par exemple, l'existence de l'anabaptisme en Vénétie où il fut rapidement

réprimé. Né dans la campagne zurichoise, l'anabaptisme n'a touché que le

centre et le Nord de l'Europe — la France et l'Italie (sauf la Vénétie) ne l'ont pas
connu. Mais il a été particulièrement actif en Suisse, dans toute l'Allemagne, dans les

Pays-Bas, les villes hanséatiques, l'empire d'Autriche, la Prusse, la Pologne et

jusqu'aux confins de la Sibérie. De l'Angleterre, il est passé avec les colons du
Mayflower en Amérique du Nord et plus tard du Sud. Vaste diaspora toujours mouvante
parce que toujours inquiétée. Pendant plus de deux siècles, l'anabaptisme a été persécuté

à la fois par les catholiques et par les protestants (luthériens et calvinistes). Il n'a
eu longtemps pour littérature que l'histoire de ses martyrs, ses cantiques, ses apologies

et ses confessions de foi. Noyades, bûchers, exécutions capitales, emprisonnements,

expulsions jalonnent la douloureuse histoire de ses communautés. (En fait
d'expulsion, Berne se montra d'une rigueur inhumaine jusque bien avant dans le

XVIIIe siècle.) Les raisons de cet acharnement ont été à l'origine, l'opinion,
combattue par Gastaldi, que l'anabaptisme dérivait de Thomas Munzer et la tragédie de
la ville de Münster (en 1535), causée par des illuminés venus des Pays-Bas et dont le

souvenir sinistre subsista longtemps. Alors que la conversion des anabaptistes à la

non-violence était assurée, les autorités religieuses et civiles les considéraient toujours
comme suspects. Parmi leurs adversaires, on trouve la plupart des réformateurs:
Zwingli, Luther et surtout Mélanchthon, Bullinger et Bucer qui se montra plus com-
préhensif. Du côté catholique, Ferdinand Ier de Habsbourg fut d'un fanatisme féroce.
Mais beaucoup plus tard, Marie-Thérèse elle-même, en confiant aux Jésuites la

conversion des anabaptistes, détruisit les communautés de Transylvanie qui émigrè-
rent en Valachie puis en Russie. Les anabaptistes eurent aussi des protecteurs: le



BIBLIOGRAPHIE 305

landgrave Philippe de Hesse, les princes d'Orange, une fois la Hollande libérée, la
noblesse slovaque jusqu'à la bataille de la Montagne Blanche (1620) qui anéantit sa
puissance. La guerre de Trente Ans pesa lourdement sur l'anabaptisme et causa la
ruine des communautés dites hutterites de Moravie qui pratiquaient la communauté
des biens et faisaient preuve d'un grand zèle missionnaire. Pourtant l'anabaptisme
trouva les forces dont il avait besoin pour survivre et se renouveler. A côté de simples
prédicateurs à la foi héroïque, il compta de fortes personnalités comme Menno
Roberts qui donna son nom à plusieurs groupes d'anabaptistes (mennonites), les
frères Philips qui prirent en mains, après Münster, les communautés discréditées et
désemparées et leur imposèrent une discipline très stricte. Cela ne se fit pas sans
difficultés. Pour réaliser des églises parfaites, les chefs pratiquaient l'excommunication
des membres coupables. Cette excommunication pouvait être plus ou moins absolue
et il y eut de fortes tensions entre rigoristes et laxistes surtout dans les Pays-Bas.
L'anabaptisme se serait fragmenté si une volonté d'union et de charité n'avait pas
prévalu à diverses reprises. La dernière grande division fut celle des Amisch (d'après
le nom de leur chef, un Bernois du nom de Jacob Ammann) qui agita les communautés

de la Suisse et de l'Allemagne méridionale. Les Amisch, avant tout agriculteurs,

émigrèrent aux Etats-Unis et au Canada où ils se maintiennent. Comme l'écrit
Gastaldi, «l'anabaptisme a mené un combat d'avant-garde en faveur de principes
largement admis aujourd'hui. La liberté de conscience, la vie chrétienne conçue
comme une discipline et une expérience communautaire, l'égalité et la liberté des

croyants dans la communauté, la séparation de l'Eglise et de l'Etat, la vocation non
violente et humanitaire du chrétien sont les options pour lesquelles les anabaptistes
osèrent s'opposer au monde qui les entourait. » Ils l'ont payé très cher et leur histoire
est tout sauf triomphaliste. Ils n'ont eu ni les ressources ni les possibilités qui leur
auraient permis d'exercer une action plus large et brillante, surtout dans le domaine
culturel. Mais quelle a été la responsabilité des Eglises à leur égard? Et quelle est

notre dette? L'un des mérites de Gastaldi est de nous poser ces questions.

Lydia von Auw

Pietro Udini, // messaggio di J.-H. Newman nei sermoni parrocchiali,
Vicenza, Edizioni I i e.f., 1980.

Les sermons paroissiaux de Newman (Parochial and plain sermons) sont parmi
les plus beaux et les plus vivants de ses écrits. Ils datent d'une période heureuse et
féconde de sa vie (1825-1843), alors qu'il était fellow du collège d'Oriel à Oxford.
Destinés aux cultes du soir d'une modeste paroisse de la ville, ces sermons, en peu de

temps, rassemblèrent des centaines d'étudiants et devinrent l'un des rendez-vous de

l'élite intellectuelle d'Oxford. La forme et le fond de ces prédications sont très beaux.
Sans aucune rhétorique, l'éloquence de Newman atteint l'auditeur dans son être le

plus intime. Le prédicateur était animé par le désir intense de réveiller la vie
spirituelle de l'Eglise anglicane, sclérosée par le conventionnalisme et l'embourgeoisement.

D'où dans ces sermons une note bien protestante, presque revivaliste, d'appel à

l'engagement personnel, à la foi traduite dans la vie. Mais on y trouve aussi un
attachement aux formes anciennes de la liturgie, de la hiérarchie ecclésiale, une vénération

des Pères de l'Eglise, des dogmes des premiers conciles qui devaient conduire
Newman de la High Church au catholicisme romain. Conversion difficile et douloureuse

dont nous n'avons pas à parler ici. Au temps des sermons paroissiaux et des

traités qui diffusaient les mêmes doctrines, Newman voyait encore dans l'Eglise
anglicane une «Via media» nécessaire et providentielle entre le catholicisme et le



306 BIBLIOGRAPHIE

protestantisme. Mais l'incompréhension d'une partie des responsables de l'Eglise,
l'attitude des autorités politiques, ses propres désillusions et les doutes de son esprit
scrupuleux entraînèrent Newman à donner sa démission et du collège d'Oriel et de sa

charge de prédicateur. Malgré cet échec, les sermons restent une source de vie
spirituelle authentique. — Le livre attachant et bien fait est accompagné d'une riche
bibliographie et d'une liste chronologique des sermons très utile.

Lydia von Auw

Randall K. Burkett, Richard Newmann (eds), Black Apostles. Afro-
American Clergy confront the Twentieth Century, Boston, G. K. Hall
& Co, 1978, 283 p.

David W. Wills, Richard Newmann (eds), Black Apostles at Home and
Abroad. Afro-American and the Christian Mission from Revolution to
Reconstruction, Boston, G. K. Hall & Co, 1982, 321 p.

Si, pendant longtemps, on a considéré l'histoire religieuse américaine uniquement
d'un point de vue blanc, depuis l'avènement de la Black neology et des Black
Studies, de nombreuses recherches mettent en lumière l'apport et la spécificité des Noirs
américains dans cette histoire religieuse. Ainsi ces deux volumes se penchent, d'un
point de vue historique, sur quelques figures marquantes du développement de la
conscience et de la religion noires, du XVIIIe siècle au début du XXe siècle. Le
premier recueil d'articles offre un ensemble d'études biographiques, apportant quelques
éléments de connaissance importants sur des hommes méconnus ou peu étudiés, tels

que Daddy Grace, Elijah Poole, Elder Lighfoot Solomon Michaux ou F. S. Cherry.
A travers eux, la vocation religieuse apparaît comme ayant été souvent l'unique
moyen de dépasser et de surmonter d'une part les détresses et les dilemmes engendrés

par la ségrégation, d'autre part les désillusions qui suivirent la guerre civile et la

période de reconstruction. Dans la plupart des cas, cette vocation avait un caractère
chrétien, bien que parfois les influences de l'Islam ou de Father Divine se faisaient
sentir. Toutes ces études font apparaître une complexité due aux formes et aux
accents variés de la religion pratiquée par les Noirs, du continent nord-américain à la

Jamaïque. — Le second volume, après une solide préface, s'intéresse particulièrement

au problème posé par les leaders noirs des XVIIIe et XIXe siècles, celui de

discerner de quelle façon le protestantisme évangélique pouvait offrir un terrain de

réconciliation entre Noirs et Blancs. Inutile de préciser que leurs réponses furent
variées, quoique toutes cherchaient à promouvoir la mission des Eglises chrétiennes
en même temps que la libération effective des Noirs aux Etats-Unis. Et ce n'est pas

par hasard si peu à peu la majorité des dirigeants protestants noirs créèrent leurs
propres organisations missionnaires, ne pouvant supporter la constante méfiance dont
ils étaient l'objet. Dans le même sens, il faut aussi remarquer qu'il n'est pas étonnant
que le problème soulevé par l'interprétation de la souffrance noire ait été un
problème central dans la pensée religieuse noire américaine, et qu'il soit encore prédominant

au sein de la Black neology. Ce lien avec les courants théologiques contemporains

montre bien l'importance de ces études qui permettent de mieux cerner l'histoire

du protestantisme aux Etats-Unis, surtout dans son appréhension de l'esclavage
et des conséquences de son abolition. Avec ces deux volumes, le lecteur découvre
donc que l'histoire du libéralisme théologique américain et du Social Gospel ne se

limite pas aux écrits de ces mouvements, mais comprend celle des Eglises noires et de

leurs apôtres, une histoire riche et complexe comme en témoigne l'ensemble de ces 32

articles et leurs abondantes bibliographies qui incitent à poursuivre les recherches.

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 307

La condamnation de Lamennais, dossier présenté par M. J. le Guillou et
Louis le Guillou (coll. «Textes, dossiers, documents»), Paris,
Beauchesne, 1982, 754 p.

Cet impressionnant ouvrage est publié avec le concours du C.N.R.S.; fait non
moins remarquable, il l'est aussi avec l'autorisation du Vatican qui, pour la première
fois, laisse éditer les documents d'un dossier de condamnation religieuse. L'historien
y trouvera, après un précieux index des écrits directement relatifs à la crise mennai-
sienne, une présentation très richement documentée des différentes étapes de
l'affaire. Il en ressort avant tout que la condamnation du célèbre ultramontain ne fut
pas simplement, comme on l'a dit et comme ce dernier lui-même en était persuadé, le
résultat de pressions exercées par la diplomatie européenne. Les textes inédits que
nous livrent les auteurs révèlent au contraire l'existence d'un important débat interne
à l'Eglise, dans le développement duquel l'influence de la Secretarne d'Etat fut
déterminante. — Au terme de ce volume, et quittant le niveau purement heuristique, une
postface de M. J. le Guillou s'efforce de discerner le sens que peuvent prendre les
événements étudiés en fonction des questions que notre temps pose à l'Eglise. Si,
dans cet ultime chapitre, on trouve exprimées certaines prises de positions, on ne
rencontre par contre pas trace d'esprit partisan. — Du tout émane l'agréable impression
de la plus grande minutie conjointe à une hauteur de vue constante.

Bernard Hort

Vers l'unité pour quel témoignage? — La restauration de l'unité réformée
(1933-1938), Paris, Les Bergers et les Mages, 1982, 379 p.

Réunis et présentés par Jean Baubérot, voici les actes du colloque qui s'est tenu à

Montpellier en novembre 1977. Son originalité était de confronter quelques acteurs
ou témoins encore vivants ayant participé aux tractations qui ont préparé la réunification

de l'Eglise réformée de France, en 1938, et des historiens ou enquêteurs qui,
eux, ont travaillé sur documents. Ce livre constitue donc un dossier dont on ne

pourra désormais pas faire abstraction quand on voudra se pencher sur cette période
de l'histoire protestante. Retiennent plus particulièrement l'attention: les contributions

d'A. Encrevé sur «Evangéliques et libéraux au Synode de 1872», de J.

Baubérot sur « Division politique et réunification ecclésiastique chez les réformés français

des années trente » et de B. Roussel sur « Le rôle de la Délégation mixte ». Des

témoignages d'«acteurs» (J. Cadier, J. Cruvelier, H. Roux, A. Roux) et des études

plus sectorielles (région par région) complètent utilement le volume. La chronologie
des événements, établie par J. Baubérot, D. Robert et B. Roussel, rendra d'incontestables

services. Pour nous paraître moins significatives ou importantes, les autres
contributions du volume (D. Robert, R. Mehl, F. Gonin, C. Hirtz, F. Méjean, J. P.

Willaime, R. Gossin, E. Fouilloux, M. Lienhard, E. Poulat) n'en méritent pas moins
un coup d'œil sérieux. Cet ouvrage nous incite à souhaiter que les réunifications
protestantes de Neuchâtel et de Vaud puissent à leur tour faire l'objet de colloques
semblables.

Bernard Reymond



308 BIBLIOGRAPHIE

Andreas Lindt, Das Zeitalter des Totalitarismus — Politische Heilslehre
und Ökumenischer Aufbruch, Stuttgart/Berlin, W. Kohlhammer, Köln,
1981, 256 p. 4- 8 p. de registres.

Cet ouvrage, remarquable par son information, sa présentation et son interprétation
des faits, son style aussi, nous présente une période très courte de l'histoire

contemporaine, celle qui, de 1917 à 1945, vit la naissance, la montée, les crimes et les

malheurs, la victoire provisoire et la défaite du totalitarisme nazi. L'auteur a su montrer,

documents à l'appui, comment et pourquoi le totalitarisme, fasciste d'abord,
national-socialiste ensuite, a pu dominer l'Europe de l'Ouest, décider de son destin et
se permettre les holocaustes que nous savons. Il montre aussi le rôle joué dans cette
aventure par les Eglises, tant par la catholique que par les protestantes; par quelles
correspondances à la fois souterraines et officielles, elles ont favorisé son expansion,
pour ensuite se découvrir prisonnières de leurs propres louanges. Enfin, il réserve la

place d'honneur à ceux qui s'opposèrent au régime, au risque de leur vie; une toute
petite élite. — L'ouvrage compte sept chapitres. Après une introduction à la compréhension

de l'époque, l'auteur traite du rôle joué par le bolchévisme dans la naissance
des totalitarismes, des débuts de l'Œcuménisme (anglo-saxon) et de la victoire du
fascisme en Italie; victoire que consacre la signature du Concordat entre Mussolini et le
Vatican. Dans les chapitres suivants l'auteur évoque la mise en place, en Allemagne,
de la République de Weimar; la réticence des diverses couches de la population, et
donc des Eglises, face au nouveau régime: la prise de pouvoir par Hitler et la mise au
pas des Eglises; et enfin comment le «christianisme d'Eglise» survécut, malgré tout,
dans l'Etat totalitaire d'Adolphe Hitler. Un dernier chapitre est consacré à la seconde

guerre mondiale, sous le titre: «Etat totalitaire et guerre totale, interpellation aux
chrétiens.» — Cette rapide enumeration du contenu des sept chapitres du livre
montre que le titre (imposé par l'éditeur): « L'époque du totalitarisme», promet plus
qu'il ne tient. L'épopée du totalitarisme italien n'est abordée qu'en lever de rideau; le

socialisme totalitaire, made in URSS, qu'à l'occasion du pacte de non-agression et
dans le dernier chapitre (quand l'auteur passe en revue la situation dans les divers

pays d'Europe). Mais il demeure que ce titre touche juste dans la mesure où le
totalitarisme nazi a mis en évidence, comme une sorte d'exemple paradigmatique, la crise
de l'Europe et des Eglises en cette première moitié du XXe siècle. Il revient à notre
auteur le mérite de remplacer les clichés interprétatifs de cette époque, banalisés par
les mass media, par une synthèse des faits et de leur interprétation qui restitue leur
vérité. — L'ouvrage d'Andreas Lindt n'informe pas seulement, il donne à penser. Il
serait intéressant de discuter avec l'auteur, entre autres, trois points: celui de la
démystification du personnage central du livre, Hitler; celui de l'avenir socio-politique

de l'Œcuménisme; et celui de la place qui revient dans la vie de l'Eglise à

l'engagement sociopolitique.

Pierre Barthel

néologie Karl Barth, The Theology of Schleiermacher, Translated by W. Bromiley,
contemporaine Grand Rapids, Michigan, Eerdmans Pub., 1982, 287 p.

Après la publication de la correspondance de Barth de 1961 à 1968 (recension in
RnPh 1982, p. 308s.), voici la traduction anglaise du cours que Barth donna à

Göttingen au semestre d'hiver 1923/24 (recension détaillée de l'édition allemande de cet

ouvrage par K. Blaser in RnPh 1980, p 306-308). Pour Barth, Schleiermacher était
d'abord un pasteur, puis un professeur, et enfin un philosophe. Ce point de vue pré-



BIBLIOGRAPHIE 309

side au plan choisi pour son cours: en premier lieu, étude des prédications de
Schleiermacher, puis introduction et analyse des propos de l'encyclopédie, de
l'herméneutique, de la dogmatique et des Discours. Ce volume rendra donc un immense
service aux lecteurs non-germanophones de Barth et de Schleiermacher, ainsi qu'à
tous ceux qui désirent mieux connaître la théologie protestante du XIXe siècle et de
l'aube du XXe.

Serge Molla

Karl Barth, Rudolf Bultmann, Letters 1922-1966, Translated by Geoffrey

W. Bromiley, Grand Rapids, Michigan, William B. Eerdmans, 1981,
192 p.

En 1922 paraissent le Commentaire aux Romains de Barth et la fameuse étude
critique que lui consacre Bultmann, dont les premières lettres de ce recueil font état
(recension de Féd. ail., in RnPh 1972/IV, p. 435 par R. Corpeau); commence alors
un long et difficile dialogue animé par une intense volonté de se comprendre l'un
l'autre. En témoignent ces lignes de Bultmann, en 1926, après la publication de son
Jésus: «J'ai l'impression que vous ne voyez pas ce problème (celui du Proclamateur
devenu Proclamé) qui me semble être véritablement théologique, celui de la théologie
du Nouveau Testament en général ». De même à propos de sa Christliche Dogmatik
Barth note avoir reçu de Bultmann des remarques lui signifiant qu'il traite la bonne
question, mais non pas avec les outils adéquats. Enfin, en novembre 1952, Barth
répond à l'importante et très longue lettre de son collègue à propos de son essai R.

Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen : « Dans le Nouveau Testament, ce fut la
figure centrale (du Christ) en tant que telle qui commença à me préoccuper et à me
préoccuper toujours plus — et où tout le reste apparut à sa lumière. A mon avis, on
peut, on devrait, d'une certaine manière, relire toute la théologie, jusqu'à l'anthropologie,

l'éthique et même les questions de méthode, sous l'angle de cette figure
centrale. » Ainsi, au travers de quatre-vingt-dix-huit lettres et cartes dont l'intérêt est

majeur (le traducteur a heureusement résumé celles qui ne contiennent que des
salutations ou autres renseignements sans importance), se précisent les profils de Barth et

de Bultmann. De plus, quatre autres textes, lettres, déclarations publiques et esquisses

autobiographiques viennent compléter les dialogues de ces deux géants semblables,
selon les mots mêmes de Barth, «à une baleine et un éléphant se rencontrant sur

quelque rivage marin avec un étonnement sans bornes ».

Serge Molla

Eberhard Jüngel, Barth-Studien (Oekumenische Theologie Bd. 9), Zürich-
Köln, Benziger Verlag et Gütersloh, Gerd Mohn, 1982, 352 p.

«Un grand homme condamne les autres à l'expliquer» (Hegel). E. Jüngel est

actuellement un des grands interprètes de l'œuvre de Barth. Non seulement il se

distingue par l'explication de la figure, des propos et de la signification de Barth, mais il
excelle aussi par une reprise créatrice et originale de la théologie barthienne. On ne

peut donc que saluer cette publication des Barth-Studien qui réunit un texte de

circonstance, une introduction à la vie et à l'œuvre de Barth, ainsi que des études et

recherches approfondies sur les débuts, le passage de la dialectique à l'analogie,
l'anthropologie, le baptême, le rapport de la dialectique et de l'éthique chez Barth,



310 BIBLIOGRAPHIE

avec encore le très beau texte au sujet de l'ontologie barthienne: «... keine Menschen-
losigkeit Gottes». A l'exception de trois articles (comptant environ 150 pages), tous
les textes avaient déjà été publiés à d'autres endroits, le plus ancien remontant à

1962! — Un tel livre ne se résume pas. En revanche, on peut dire quelque chose sur
l'exégèse de Barth que fait Jüngel, et sur son orientation dans le champ très vaste des
études barthiennes d'aujourd'hui. Nul besoin de souligner l'extrême soin et la
pénétration profonde de l'auteur à l'égard de son objet. Fasciné par la clarté de la prétention

théologique d'un Barth, où se conjuguent la connaissance du mystère de la
Parole de Dieu et celle du monde profane, Jüngel sait que les textes de Barth sont
tout sauf unidimensionnels. Impressionnants et séduisants, ils provoquent pourtant
un débat acharné entre partisans et opposants, débat dans lequel le sectarisme peut
apparaître des deux côtés. Pour y échapper, il ne faut pas s'appuyer uniquement sur
la phase dite dialectique, mais vouer une attention plus grande aux explications de la

Dogmatique. Le chemin conduisant Barth du Römerbrief à la Dogmatique (et plus
loin encore!) est d'une cohérence insoupçonnée; les ruptures et les changements dans
la pensée de Barth ne sont que passages nécessaires, conséquences d'un style
nouveau. La recherche sur Barth, elle, laisse Jüngel perplexe. N'y trouve-t-on pas tant
ceux qui découvrent dans la structure de la théologie de Barth le reflet d'un théorème
socialiste, celui de la relation théorie-praxis, et d'une pratique de combat socialiste,

que ceux qui y voient plutôt une proximité au fascisme et à sa théorie (la théologie de

Barth serait alors justement le produit du même esprit que celui contre lequel elle
s'est dressée)? — Latet periculum in generalibus: il faut juger un auteur sur ses

paroles. Ce que propose Jüngel: une argumentation historique et logique à la place
de toute forme d'interprétation «anarchique»; et il le propose avec un certain mépris
pour la controverse actuelle au sujet de la vraie interprétation de Barth. Tout en
souhaitant croire qu'il ait raison, je constate cependant que Jüngel tend à oublier, au

profit du contenu idéel, le contenu de la vie concrète de toute production littéraire.

Klauspeter Blaser

Bernard Lauret, Schulderfahrung und Gottesfrage bei Nietzsche und Freud,
(Münchener Monographien zur historischen und systematischen Theologie,

Band 1), Munich, Kaiser, 1977, 479 p.

Théologien dominicain français, B. Lauret a rédigé cette thèse de doctorat muni-
choise sous la houlette de Wolfhart Pannenberg. Son travail est remarquable à plus
d'un titre: par ses analyses intelligentes des textes de Nietzsche et de Freud, par le
caractère œcuménique de la réflexion théologique, par la manière dont la culture
française et la culture allemande se complètent et se questionnent, par la perspective
à la fois philosophique, psychologique et théologique dont témoigne la démarche du
livre. — Très marqué par la problématique de son maître W. Pannenberg, B. Lauret
mène son enquête à partir de la question suivante: comment le thème de la culpabilité,

dont l'être humain fait l'expérience dans l'écart qui sépare le désir de la réalité,
s'insère-t-il dans l'horizon plus large de l'expérience du sens (Sinnerfahrung)r!
B. Lauret découvre, au fil de ses analyses, ce qui distingue profondément Nietzsche
de Freud: le philosophe du Surhomme, avec ses origines piétistes, table sur une
autonomie absolue de l'homme, entièrement libérée des barrières de la culpabilité; il
s'imagine pouvoir passer sans obstacle de la culpabilité à l'innocence seconde. Plus

réaliste, Freud reconnaît le caractère incontournable de la loi du Père: pour lui, il y a

tout au plus une hétéronomie relative de l'homme. La démonstration de Lauret
procède pour ainsi dire sur deux plans: par le biais d'une critique immanente, puis par



BIBLIOGRAPHIE 311

celui d'une reprise théologique. Les spécialistes de Nietzsche comme ceux de Freud
auront sans doute de la peine à suivre l'auteur dans ses efforts pour déceler, au sein
de l'entreprise nihiliste nietzschéenne ou de la démarche psychanalytique freudienne,
des ouvertures de transcendance. Que la subordination de l'idée de Surhomme à celle
d'éternel retour ait chez Nietzsche des connotations religieuses n'est pas douteux:
s'ensuit-il que le passage de la critique nietzschéenne de la religion à l'affirmation
chrétienne de la théologie de la croix soit aussi direct que le pense l'auteur? Et peut-
on récupérer la critique freudienne de la religion en soupçonnant en elle une
nostalgie crypto-religieuse du Père? — Malgré ces réserves, et bien d'autres questions
que ne manqueront pas de se poser les connaisseurs, il faut saluer l'audace et la belle
assurance théologiques de B. Lauret, dont les conclusions, dans la 3e partie du livre,
sont convaincantes. B. Lauret insiste à juste titre sur la différence essentielle qui
sépare une philosophie et une psychologie de la culpabilité d'une théologie du péché.
En s'appuyant notamment sur les travaux de P. Ricœur et de R. Girard, il développe
une symbolique chrétienne de la justification par la foi, inspirée en droite ligne de

l'héritage paulinien et luthérien: loin de nier la culpabilité, la foi chrétienne situe la
faute de l'homme devant Dieu, transcendant ainsi le niveau éthique; elle rend
possible une liberté concrète, insérée dans les conflits réels de la société et du monde, par-
delà la fuite en avant dans l'autonomie absolue (Nietzsche) ou l'hétéronomie relative
face à l'inconscient (Freud).

Denis Müller

Philibert Secrétan, Pierre Gisel (eds.), Analogie et dialectique. Essais de

théologie fondamentale (Lieux théologiques n° 3). Genève, Labor et

Fides, 1982,281 p.

Cet ouvrage, issu d'un Troisième cycle des Facultés de théologie de Suisse

romande tenu en 1980-1981, présente les défauts du genre: technicité, caractère
relativement disparate, lacunes inévitables (ainsi la notion marxiste de dialectique est-elle

partiellement ignorée). Mais il se lit pour l'essentiel avec un vif intérêt. Les contributions

de cette qualité sur la question théologique controversée de l'analogie et sur ses

articulations avec le problème de la dialectique sont très rares, particulièrement en

français. L'ouvrage comporte en fait quatre parties: une ouverture magistrale de
J.-L. Marion (l'apport le plus original), une section consacrée à l'analogie (G. Lafont,
C. E. O'Neill, E. Dussel, Ph. Secrétan), une autre consacrée à la dialectique chez

Hegel (Labarrière), chez Kierkegaard (A. Clair) et dans l'Ecole de Francfort
(Ch. Calame), une reprise théologique du problème (G.-Ph. Widmer, E. Jüngel,
P. Gisel). Ne pouvant rendre compte de toutes ces contributions, très riches et très

diverses, je me contenterai de m'interroger ici sur les liens entre l'ouverture et la triple
reprise théologique. La démarche de Marion (« La vanité d'être et le nom de Dieu »,
p. 17-49) irritera plus d'un lecteur par sa technicité et son jargon; elle n'en offre pas
moins une ouverture philosophique convaincante sur le respect et la louange dus au
Dieu vivant. Marion dénonce en effet les tentations idolâtriques qui menacent toute
philosophie, en sa tentation onto-théologique, comme aussi la théologie chrétienne:
Dieu n'est-il pas devenu un vulgaire prête-nom, couvrant la domination du Concept?
L'espèce de philosophie négative que nous propose Marion nous alerte sur la nécessité

vitale de reconnaître Dieu en son altérité. Les figures de cette altérité, déchiffrée
dans une passionnante interprétation philosophique de la parabole de l'enfant
prodigue, seront le don, l'abandon et le pardon, puisqu'aussi bien la rencontre du Dieu

vivant, de ce Dieu barré (sic) cher à Marion, n'est possible que dans le dénuement du



312 BIBLIOGRAPHIE

silence et du respect, face à un Dieu dont l'amour précède infiniment l'être. Marion
nous invite ainsi à dépasser la spéculation sur l'être, pour découvrir la générosité
concrète du Dieu qui est amour. — Les contributions théologiques de Widmer,
Jüngel et Gisel enchaînent à leur manière sur la perspective de Marion. Widmer
souligne la différence capitale entre la dialectique quantitative, de type spéculatif, et la

dialectique qualitative (Kierkegaard, le premier Barth), seule à même de respecter
l'altérité de Dieu et la relation de la pensée théologique à la vie de la foi. Il montre
bien qu'en régime de christianité, la dialectique ne peut fonctionner que dans les
étroites limites d'une configuration théologique; ainsi, la dialectique théologique sera
positive uniquement dans la connaissance du Messie crucifié, et elle sera négative
«dans sa critique de toute effervescence illuministe et de tout enthousiasme
fusionnel» (p. 245). En des thèses serrées, le dogmaticien de Tübingen E. Jüngel
développe sa conception de l'analogie, qui se caractérise par une accentuation
significative de la ressemblance ou de la correspondance, thème privilégié par rapport à

celui de la dissemblance. Délibérément christologique, l'interprétation de Jüngel
comprend l'analogie de la foi comme un processus de langage au sein de l'existence
du croyant (l'introduction que donne P. Gisel permet de situer l'importance et le sens
des thèses de Jüngel dans le contexte de son œuvre et de la réflexion contemporaine
sur l'analogie). P. Gisel conclut l'ouvrage en réfléchissant sur les relations, en
théologie, entre l'affirmation et la négation. Sa perspective est claire: devant une certaine
fascination actuelle de la dialectique, il parie sur les vertus de l'analogie. Pour lui, le

recours à l'analogie est incontournable en théologie: une analogie centrée sur
l'affirmation, et donc respectueuse de l'altérité de Dieu, et non pas une analogie relevant
d'un discours universalisant. Gisel montre de manière à mon sens éclairante
comment le recours à l'analogie de la foi peut baliser un chemin d'affirmation théologique

qui évite le double écueil de la négation morbide et de la plérophorie spéculative.

Denis Müller

Georges Cottier, Humaine raison. Contribution à une éthique du savoir,
Fribourg, Editions universitaires, 1980, 178 p.

L'auteur écrit pour les chrétiens et spécialement pour ceux que troublent les

déchirements de l'Eglise après Vatican IL II s'agit donc de théologie, ce que le titre ne
donne pas à entendre. Dans sa première partie, intitulée « Conditions éthiques de la
recherche du vrai », l'auteur consacre deux chapitres à la docilité et à l'obéissance. Il
montre le prix de ces vertus, mais aussi les fausses attitudes qu'on peut adopter à leur
propos: il est impossible de résoudre les problèmes de vérité par la voie de l'obéissance.

La deuxième partie, qui porte le titre « La fidélité au réel et l'esprit d'invention»,

s'ouvre sur la question de savoir «dans quelle mesure les mystères de la foi
chrétienne sont susceptibles de revêtir, au cours des âges, des formulations
différentes». L'auteur remarque qu'un développement de la théologie, du dogme ensuite,
a toujours été admis, à condition qu'il s'agisse d'un développement «homogène»
(p. 84). Il combat la négation de l'intellectualité de la foi comme la sécularisation de
la foi, et la réduction de la philosophie au rang de simple instrument à accepter ou à

rejeter. Il y a en effet une vérité d'ordre philosophique, et on ne peut admettre la
dissolution, dans la thèse du pluralisme culturel, des valeurs communes et permanentes
de l'humanité. Dans la dernière partie, « Le savoir éthique et l'action », l'auteur
s'attache à définir la spécificité de l'éthique chrétienne dans ses formes traditionnelles
et dans ses exigences actuelles. Il rencontre la question de l'œcuménisme et institue à



BIBLIOGRAPHIE 313

ce propos une critique des différents principes d'unité. Plus loin, il s'arrête à la notion
d'information et à celle de conscience morale, laquelle prend une dimension nouvelle
à l'ère de l'information planétaire. Avant le chapitre final qui rappelle que, dans la
crise actuelle de la théologie, le point de départ de tout redressement est d'abord la
foi, on trouve des observations critiques sur la pensée de Maurice Blondel touchant
sa dépréciation de la philosophie grecque, et sur celle d'Emmanuel Mounier à

propos duquel l'auteur écrit que « ce sont souvent les actes de rupture avec le cours
de l'histoire, de liberté affirmée à son encontre, qui sont les plus historiques » (p. 202).
Ce livre n'est pas un traité systématique, mais une suite d'éclairages jetés sur des pn>
blêmes d'aujourd'hui par un théologien à la vaste culture, aussi attentif à son temps
que fidèle à la tradition à laquelle il appartient. ¦¦ ¦.-,:.. | ,.,; -ioi -i.; H

Fernand Brunner- •

Brian Mahan, L. Dale Richesin (eds), The Challenge of Liberation The¬

ology. A first world response, New York, Orbis, 1982, 147 p.

En mai 1979, un groupe de théologiens présentèrent le défi des théologies de la
libération aux étudiants de la Divinity School de l'Université de Chicago. Les débats
avaient pour enjeu la recherche de critère(s) pour discerner la vérité en théologie et

par conséquent sa vraie nature, cela en rappelant avec force que les chrétiens ne péu:
vent ignorer la souffrance des peuples ou minorités opprimés au travers des siècles.

Dans cette perspective, tous les théologiens présents insistèrent sur le rôle libérateur
de la théologie chrétienne, montrant qu'une compréhension individualiste et apolitique

du salut était toujours liée à une trahison de l'héritage prophétique de l'Ancien
et du Nouveau Testament. Ainsi, avec Dorothée Soelle (« Le besoin de libération
dans une société de consommation»), Lee Cormie («Libération et salut»), James H.
Cone (« Foi chrétienne et praxis politique »), James Fowler (« Théologies noires de ,1a

libération »), Elisabeth Schüssler Fiorenza (« Vers une herméneutique biblique férmV

niste»), Langdon Gilkey («Les dimensions politiques de la théologie»), et Schubert
M. Ogden (« Le concept de théologie de libération »), divers courants de la théologie
de la libération étaient représentés, attestant sa richesse et les nombreuses questions
qu'elle (se) pose avec de plus en plus d'insistance. -,, ; ; srneinirfiil

Serge1 Molla .iJ

.-.j'j; -,¦¦¦¦ i, fi -,.¦ ¦ ¦¦ ; iij;, '• ¦ ¦: < :. smini i 'iiion isihid I

i ,.:..: ; ,)!»¦ -jlj p.. noÌ!j:U'i :,i si 'i/-.s-,:;y -)upiUrj sien nu
,l. i ;'¦¦¦,¦ ¦¦

' '¦¦ .'".;::¦: Ì ¦:¦¦. '<¦•¦'¦• H'/lrKW ^Ibvuon

Noel Leo Erskine, Decolonizing Theology. A Caribbean perspective, Märy-
knoll, New York, Orbis, 1981, 130 p.

L'auteur, professeur de théologie et d'éthique à Atlanta, tente d'écrire une théo-

logie de libération pour son propre pays, ta Jamaïque, en voulant décoloniser la théologie

importée par les différentes missions ayant œuvré dans les Caraïbes. En annonçant

l'évangile, cette «théologie coloniale» eut en effet très souvent partie liée avec

l'oppression des Noirs, et ce n'est pas par hasard si l'accent était mis sur te salut
personnel au détriment de l'unité de la communauté noire. Cela eut pour conséquence le

développement de mouvements noirs, mêlant christianisme et religions africaines et

offrant véritablement un espace de liberté fondé sur l'expérience, la culture et les

traditions noires, tels que ceux fondés par Alexandre Bedward et Marcus Garvey. C'est

en quelque sorte avec de telles tentatives qu'ont débuté la décolonisation de la théologie

européenne importée et l'auto-affirmation d'une religion et d'une théologie



314 BIBLIOGRAPHIE

noires, confessant un Dieu à l'œuvre en faveur des opprimés au sein même de l'histoire

contemporaine. Il n'est donc pas étonnant qu'aujourd'hui Erskine donne la

priorité au changement social devant conduire à la liberté, qui ne sera peut-être
atteinte par le peuple qu'au prix d'une révolution, car les structures capitalistes en
place s'opposent à tout changement radical. — Prolongeant par sa réflexion les

recherches des deux sessions de la Caribbean Conference of Churches de 1973 à 1977,
ce livre est sans aucun doute important puisqu'il marque un premier essai de penser
théologiquement la complexe situation religieuse de la Jamaïque. Liant théologie et

politique, il témoigne bien de la difficulté et de la nécessité des choix éthiques lorsque
le terme de liberté s'adresse non seulement à tout l'homme, mais aussi à tout homme.
Hélas, lorsque l'auteur se risqua à mettre en corrélation liberté de Dieu et révolution,
il eût été préférable que le second terme fût aussi pensé que le premier.

Serge Molla

James H. Cone, My soul looks back (Journeys in faith), Nashville, Abing¬
don, 1982, 144 p.

Plus qu'une autobiographie, ce livre est le témoignage d'un parcours intellectuel
et confessionnel. De Bearden, sa ville natale, à Garrett où il termine ses études, Cone
est constamment confronté au problème racial qui n'est jamais posé théologiquement.

C'est pourquoi, en 1968, il rédige son premier essai Christianity and Black
Power, bref manifeste qui suscita de très vives réactions, car Cone identifiait l'Evangile

de Jésus-Christ et le Black Power; suivront son premier livre Black neology and
Black Power et sa nomination au Union Theological Seminary de New York en
1969. Dès lors, Cone développe une théologie spécifiquement noire, soucieuse de ses

racines, méditant la souffrance de son peuple, et s'intéressant de plus en plus aux
rapports qu'elle entretient avec l'Eglise noire, les autres théologies de la libération, le

féminisme et le marxisme. Dans cette perspective, Cone réaffirme les quelques thèses

suivantes dans la seconde partie de son livre. 1. La théologie noire doit amener
l'Eglise noire à mettre l'accent sur la libération des opprimés en n'hésitant pas à jouer
un rôle critique vis-à-vis de la religion et de la culture américaines, et en proposant de
nouvelles confessions de foi, liturgies, etc. 2. La théologie noire doit prendre
conscience qu'elle est liée aux théologies du Tiers-Monde qui, elles aussi, définissent

par le terme de « libération » leur premier souci théologique, et sont par conséquent
amenées à relire la Bible à la lumière de leur combat, à réaffirmer leurs traditions, et
à développer une théologie où action et pensée sont inséparables. 3. La théologie
noire ne peut rester dans son ghetto, car cela disqualifierait son discours. Pour cette
même raison, elle ne doit sous-estimer ni les questions féministes, ni les analyses et
les remarques critiques des marxistes concernant un nouveau projet de société. —
C'est ainsi qu'à partir de ses questions portant sur la pertinence de Barth pour de

jeunes étudiants noirs impliqués dans les conflits raciaux des années soixante, Cone a

forgé une théologie en prise directe sur le contexte racial nord-américain, mais dont
les réflexions et les interrogations débordent largement ces frontières. Le mérite de

cet ouvrage est donc d'exposer la genèse de l'une de ces théologies de libération qui
aujourd'hui mettent en question la suprématie des théologies européennes.

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 315

Wyatt Tee Walker, «Somebody's calling my name». Black sacred music
and social change. Valley Forge, Judson Press, 1982, 208 p.

Issu d'une thèse de doctorat en théologie, ce livre — réédité presque sans ajouts
(1979 ') — tente de montrer que les origines africaines des Noirs américains ont
perduré dans leur tradition orale, déterminante dans le développement de la musique
sacrée noire. Reflets de cette tradition, naquirent les fameux Spirituals, chants
composés entre 1760 et 1863 (année de l'Emancipation), puis les Hymnes d'improvisation
de 1863 à la Grande Dépression de 1930, et enfin les Gospel Songs dans les années
30. Tout au long de son histoire, la tradition de cette musique religieuse rappelle ainsi
aux Noirs américains leurs racines, les mobilise et leur donne la force de se mettre à

lutter contre toutes les formes d'oppression raciale. Cette musique est donc devenue
jusqu'à aujourd'hui le premier témoin des origines et de l'histoire d'un peuple, en
même temps qu'un important facteur de changement social. — Toutefois, malgré
l'érudition et la solide documentation dont fait preuve cet ouvrage, il déçoit quelque
peu car l'auteur ne nous offre pas une relecture attentive des paroles des chants qu'il
cite. Cela est d'autant plus regrettable que ces textes soutiendraient mieux la thèse
défendue en soulignant davantage le lien réel que les événements historiques ont
avec cette musique où se forge et transparaît l'âme d'un peuple en quête de sa
véritable identité afro-américaine.

Serge Molla

Maurice Bellet, La Voie, Paris, Seuil, 1982, 183 p.

Dans Le lieu du combat (Desclée 1976), M. Bellet avait admirablement réussi
dans sa tentative de faire ce qu'il appelle «une théologie non théologienne», évocation

de Dieu sur le mode du manque, poursuite du projet théologique sans y inclure
I'« objet » Dieu. Il y procédait par courtes histoires, paraboles ou apophtegmes, qui
traversant les évidences débouchaient sur un horizon ouvert où notre imaginaire
pouvait construire ses propres chemins. — J'avoue que la lecture de La Voie m'a
laissé beaucoup plus insatisfait. Vingt pages de métaphores «belletiennes», c'est

admirable; 180 pages, c'est insupportable (du moins pour moi). Ce discours indirect,
allusif, qui veut à tout prix casser les mots pour trouver la saveur de l'Etre même, qui
s'évertue à dire que l'Ecrit n'est rien, mais qui l'écrit sur 180 pages, qui tourne sur lui-
même comme un derviche pour dérouter tout repère objectif, ce discours-là n'a plus
la simplicité évangélique que l'auteur cherche pourtant à reconquérir: il en devient
baroque, tourmenté, faussement éthéré. Finalement ce livre retombe comme une
mousse de champagne... — Et pourtant je crois être en très profond accord avec
l'intention de Bellet: dire Dieu autrement, sans les vieux mots piégés de la théologie
chrétienne, sans l'idolâtrie mortelle qu'elle véhicule souvent par son moralisme et sa

suffisance. Au moment où les antiques demeures s'effondrent, ne pas perdre le goût
de la Voie. Mais je ne crois pas que le labyrinthe soit la voie, ni que le langage
ésotérique parle mieux de Dieu que la langue usuelle, et usée, des hommes du commun.
La gnose est-elle moins dangereuse que le dogmatisme?

Eric Fuchs

Lanza del Vasto, Les facettes du cristal. Entretiens avec Claude-Henri
Rocquet («Les interviews»), Paris, Le Centurion, 1981, 239p.

Ces derniers entretiens accordés par Lanza del Vasto, juste avant sa mort, révèlent

un homme souverain, libre, un «vrai pèlerin». Des voyages aux rencontres, du

Pèlerinage aux sources aux écrits plus philosophiques et théologiques, le lecteur



316 BIBLIOGRAPHIE

découvre surtout un poète, un sage pour qui «toute l'aventure humaine et toute question

du salut consistent peut-être à employer comme il faut le mot moi et le mot
être». Alors le disciple de Gandhi, le fondateur de l'ordre de l'Arche fut-il un
nouveau Socrate, délivrant sa sagesse dans ces dialogues? — Certes non, ce n'est qu'une
des facettes de cet homme hors du commun qui poursuivit jusqu'à la fin son interrogation:

« Est-ce que tu sais que tu t'ignores? Et est-ce que tu sais que tout ce que tu
sais dépend de la connaissance de toi?»

Serge Molla

Hllb Oosterhuis, Le fils du pauvre. Postface de H.-R. Weber. Traduction
française de Ph. Roulet (L'évangile dans la vie n° 2), Genève, Labor et

Fides, 1981, 50 p.

Le texte d'Oosterhuis est un texte à effets, une prédication qui dépasse le vouloir-
dire. Pour cette raison, l'auteur raconte une histoire, une parabole, au sein de laquelle
se dévoile une relecture du monde, non par une transcription pure et simple du réel,
mais en opérant des déplacements, pour reprendre en compte l'ensemble de la réalité
humaine. Il n'est par conséquent pas étonnant que les personnages de ce récit et son
cadre spatio-temporel soient mal définis, d'autant plus que le lecteur (sujet) est

appelé à y entrer. Il y a donc dans ce texte une ambiguïté qui est davantage
synonyme de structuration de l'équivoque de la vie que de dissémination. L'auteur de ce

midrash rappelle ainsi que la théologie ne vise pas l'univoque, mais souvent
recherche un discours analogique qui annonce une révélation provocante que
l'homme ne peut considérer à distance. Or, « Deux hommes vivaient dans la même
ville, l'un était riche, l'autre était pauvre...». Qui suis-je?

Serge Molla

Anne Farleses, Du lieu où naît l'aurore. Récit d'une dépression (L'Evangile
dans la vie, 4), Genève, Labor et Fides, 1982, 91 p.

Un témoignage ne se résume pas, puisqu'il est déjà second par rapport aux faits.
C'est donc dire la distance qui s'instaure et transparaît entre les mots et la dépression

que ceux-ci traduisent. C'est également confesser le caractère thérapeutique de l'écriture,

alors que le style suit souvent la maladie dans ses moindres méandres. Seulement,

il ne faudrait pas oublier que ce récit est aussi un témoignage chrétien, et qu'il
renvoie à Celui qui permet à l'auteur de recouvrer sa dignité, sa valeur. Cette (re-)
découverte ouvre alors sur une relecture, une réinterprétation de la souffrance qui
devient... passion, car «un Dieu qui veut faire sa place là où la chair occupe déjà

l'espace, ça marque forcément ». Et le sombre récit de laisser poindre là la lumière de

la foi. Aussi, ces pages, fort bien écrites, méritent un détour puisqu'elles dévoilent que
la vie sourd en creux au cœur de nos existences.

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 317

Claude Reverdin, Rosette Poletti, Geraldine Rosset, Pedro Gon-
salves, La mort restituée. L'expérience médicale et humaine des
«hospices» (L'Evangile dans la vie, 7), Genève, Labor et Fides, 1982, 81 p.

Ce petit livre est avant tout un plaidoyer pour que la mort retrouve un visage
humain. Pour cela, ses auteurs (un aumônier, une directrice d'école d'infirmières et
des médecins) s'inspirent d'expériences anglo-saxonnes, jugées remarquables, car,
dans ces «hospices» et «unités terminales», le malade en fin de vie peut mourir
dans la dignité. Ces pages s'adressent donc tant au personnel soignant qu'aux aumôniers

constamment confrontés au problème de la mort.

Serge Molla

Gerhard Seel, Die Aristotelische Modaltheorie (Quelle und Studien zur
Philosophie, Bd. 16), Berlin/New York, Walter de Gruyter, 1982, 486 p.

Cet ouvrage vise un but relativement complexe: il s'agit de reconstruire la théorie
aristotélicienne des modalités en confrontation avec celle de N. Hartmann. Et, de

plus, le but de l'auteur n'est pas purement historique, mais sa question porte bien sur
la véritable théorie des modalités absolument. C'est pourquoi les premiers chapitres
sont consacrés à une étude critique de la théorie de Hartmann, afin non pas seulement

de la présenter dans son authenticité historique, mais également de la corriger
pour obtenir un système acceptable aux yeux de l'auteur. Le choix de Hartmann
comme point de départ se justifie aussi par le fait que ce dernier a construit sa propre
théorie des modalités en opposition avec celle d'Aristote, et qu'il donne donc une
interprétation de cette dernière. — En un deuxième temps, sur le fond théorique ainsi
dégagé, G. Seel entreprend l'analyse d'Aristote lui-même pour tirer des textes une
théorie complète des modalités. Toutefois, comme le philosophe grec n'a pas exposé
de doctrine systématiquement élaborée sur ce point, le critique doit en tenter la
reconstitution en rassemblant, analysant et comparant des fragments souvent èpars.
Et en outre, vu qu'Aristote ne s'est pas soucié de s'exprimer directement sur toutes les

questions concernant cette théorie, G. Seel doit trouver le moyen de dire plus que lui,
pour construire le système qu'Aristote n'a pas pris soin d'élaborer lui-même complètement.

Dans cette intention, l'auteur se propose de tenir compte non seulement des

éléments de doctrines explicites dans les textes, ou des thèses impliquées par ceux-ci,
mais également de la logique mise en pratique par le Philosophe. De plus, le principe
d'interprétation qui soutient cette étude est celui de la plus grande générosité
interprétative: il est convenu d'attribuer au penseur étudié la théorie la plus cohérente

compatible avec les textes. — On imagine que ces prémisses conduisent à découvrir
chez Aristote une théorie des modalités largement identique à la version corrigée de

celle de Hartmann qui sert à l'auteur de référence. Et pourtant, cette coïncidence
n'est pas due à une trop grande facilité que se serait accordée G. Seel dans l'interprétation

des textes. Au contraire, de même qu'il donne clairement les présupposés de sa

méthode, il prend soin de documenter tous les éléments de sa reconstitution par une
analyse sérieuse et détaillée de tous les passages concernés, et de justifier minutieusement

chaque étape de son raisonnement, envisageant les critiques et nuançant sans

cesse ses résultats. — Il est impossible de présenter ici le détail des nombreuses
recherches que comporte ce projet, ni les nombreuses conclusions de portées diverses

auxquelles elles aboutissent, ni même l'articulation complexe, mais clairement
dessinée de l'ensemble de l'étude. Répétons que la doctrine des modalités est reconstituée

comme parfaitement cohérente, même si est encore concédée une certaine

Histoire
de la
philosopha



318 BIBLIOGRAPHIE

incomplétude qui ne la désavantage pas d'ailleurs par rapport aux théories
contemporaines. Remarquons pour finir que G. Seel attribue à Aristote une doctrine de la
liberté humaine opposée au déterminisme, dans laquelle l'analyse de l'âme révélerait
l'existence d'une cause non déterminée et capable de se déterminer de manière
immanente et spontanée. — Aux spécialistes maintenant de pénétrer la richesse de
ces analyses pénétrantes, d'en sonder les raisons et d'en mesurer à chaque fois la

portée.

Gilbert Boss

Ingeborg Schüssler, Aristoteles, Philosophie und Wissenschaft; Das Pro¬
blem der Verselbständigung der Wissenschaften, Frankfurt am Main,
V. Klostermann, 1982, 248 p.

Cet ouvrage (complémentaire d'un autre livre de l'auteur sur le même thème:
Philosophie und Wissenschaftspositivismus. Die mathematischen Grundsätze in Kants
Kritik der reinen Vernunft und die Verselbständigung der Wissenschaften, Francfort,
1979) interroge Aristote dans une perspective d'histoire de la pensée et de philosophie

de l'histoire à la fois, puisqu'il s'agit de trouver le fondement sur lequel les

sciences ont pu se rendre indépendantes de la philosophie pour devenir « positives ».
L'auteur paraît chercher chez Aristote tant une origine historique d'un mouvement
de pensée que les moyens de comprendre philosophiquement ce phénomène. L'étude
elle-même prend principalement la forme d'un commentaire serré de quelques textes
des Seconds Analytiques et de la Métaphysique, interrogés dans une perspective «

herméneutique-systématique». — Interprétant Aristote, l'auteur divise le savoir d'un
côté comme réponse à la question concernant l'être, c'est la philosophie ou ontologie,
et de l'autre comme réponse à des questions concernant simplement les relations
entre des étants, ce sont les sciences. L'analyse de leur différence mène à établir le

rapport complexe entre la philosophie comme ontologie métaphysique et la logique,
rapport dont fait partie notamment la dérivation du principe de contradiction à

partir de l'opposition de l'être et du non-être que produit toute mise en question de

l'être, si bien que la logique formelle trouve son lieu philosophique. Le commentaire
montre également comment les mathématiques viennent trouver à leur tour un lieu
paradoxal dans ce savoir, vu que leur objet n'a pas d'autre existence que celle que
leur donne une abstraction spécifique. Enfin, par la liaison de la logique et des

mathématiques à l'époque moderne s'explique l'autonomie des sciences, autonomie
qui leur permet d'oublier la relation de dépendance dans laquelle Aristote les plaçait
encore toutes par rapport à la philosophie. Ainsi, selon l'auteur, le phénomène par
lequel les sciences ont pu devenir les facteurs d'un oubli de la question de l'être se

comprend philosophiquement par l'analyse de la façon dont Aristote, développant la

philosophie sous forme de métaphysique ontologique, pose également le fondement
de l'autonomie des sciences. Le livre est suggestif par son projet général et par
nombre de ses analyses de détail.

Gilbert Boss

Lucien Jerphagnon, Vivre et philosopher sous les Césars, Toulouse, Privat,
1980, 264 p.

« Le temps des Césars », de la victoire d'Actium en 31 av. J.-C. à l'avènement de

Constantin en 308 ap. J.-C, occupe une place importante dans l'histoire de la
philosophie antique. Cette époque est certes celle des philosophes prestigieux que sont



BIBLIOGRAPHIE 319

Sénèque, Epictète, Marc-Aurèle, mais elle est aussi celle de nombreux penseurs de
diverses tendances, qui aujourd'hui demeurent le plus souvent ignorés. C'est l'un des
mérites de cet ouvrage de nous les faire connaître. Le but de l'auteur n'est pas de
décrire l'élaboration des systèmes philosophiques, le pythagorisme, le platonisme,
l'aristotélisme, l'épicurisme ou le stoïcisme, pris en eux-mêmes; il est plutôt d'analyser

la philosophia telle qu'elle apparaît dans l'Empire romain. C'est là l'originalité
principale de cet ouvrage. L'auteur expose d'une manière attrayante un sujet souvent
négligé. En un premier temps, il nous rappelle l'histoire de ces trois siècles. Puis il
retrace l'existence quotidienne des philosophes et nous apprend comment les thèses

qu'ils élaborent sur le monde, les dieux, les hommes, les Etats, sont perçues par la
conscience populaire. Il nous montre aussi l'influence de la pensée et parfois de la
présence de certains philosophes sur le gouvernement de l'Empire et révèle ce que
deviennent les grandes philosophies lorsqu'elles s'engagent dans le quotidien et
surtout dans le domaine politique. Dans cet ouvrage richement annoté, l'auteur évoque
donc, d'un style clair et précis et avec une pointe d'humour, la société et la culture
qui étaient celles des Césars et de leur temps, les rapports, vrais ou supposés, du pouvoir

avec les philosophes, avec la philosophie.

Dominique Jeannot

Fernand Van Steenberghen, Maître Siger de Brabant, Louvain, Publica¬
tions universitaires, Paris, Vander-Oyez, 1977, 444 p. («Philosophes
médiévaux», t. XXI).

Roland Hissette, Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars
1277, Louvain, Publications universitaires, Paris, Vander-Oyez, 1977,
340 p. (« Philosophes médiévaux », t. XXII).
Ces deux ouvrages enrichissent de façon remarquable la belle collection belge

consacrée au Moyen Age et publiée par le Centre De Wulf-Mansion de l'Université
de Louvain. Cette collection rassemble des études de valeur comme celle de R.

Zavalloni sur Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des formes,
celle de Th. Litt sur les corps célestes dans l'univers de Thomas d'Aquin, ou encore
celle de J. Manesse sur les auctoritates d'Aristote, dont nous avons rendu compte ici.
F. Van Steenberghen a déjà donné dans cette collection sa Philosophie au XIIIe siècle

(1966) et deux forts volumes, intitulés, l'un, Introduction à l'étude de la philosophie
médiévale et, l'autre, La bibliothèque du philosophe médiéviste. Ces deux livres, publiés
par les collègues de F. Van Steenberghen à l'occasion de son soixante-dizième
anniversaire, contiennent des articles et des études critiques dus à la plume de ce savant.
Le professeur de Louvain est non seulement un des grands médiévistes de l'heure
actuelle, mais il est encore un spécialiste de Siger de Brabant sur lequel il a publié un
premier ouvrage en 1931 déjà. Il offre maintenant, dans le tome XXI des «Philosophes

médiévaux », une somme des connaissances acquises pendant plus d'un siècle
de recherches sur Siger et apporte son jugement personnel au sujet de tous les points
controversés. Il traite d'abord de la carrière, puis de la pensée de Siger. Sur le

premier point, les principaux problèmes concernent le rôle exact de Siger à l'Université
de Paris pendant les troubles consécutifs à la condamnation de 1270, les circonstances

de sa mort en Italie, et surtout — c'est là sans doute l'une des questions les

plus célèbres de l'histoire littéraire — la présence de Siger au paradis de la Divine
comédie parmi les douze esprits de lumière que saint Thomas d'Aquin désigne au

poète. En résumant le développement des recherches depuis le XIXe siècle, F. Van

Steenberghen nous fait assister à un véritable drame à épisodes. Rien de plus captivant

et de plus instructif que d'observer la succession des hypothèses assumant les



320 BIBLIOGRAPHIE

faits nouveaux ou interprétant de façons différentes les faits déjà connus. Il apparaît
finalement que ce Siger qui, en cour de Rome à Orvieto, a péri sous le glaive —
encore qu'on puisse donner à ce dernier mot un autre sens — et qu'on pouvait croire
exécuté, est mort sous le poignard d'un secrétaire pris de folie. Et on s'aperçoit que ce

philosophe révolté et marginal a pris place au quatrième ciel de Dante, non parce
que le poète ignorait les doctrines de Siger (Mandonnet), ni parce que Siger s'était
converti au thomisme (B. Brunelli et L. Perugini), mais parce que Siger symbolise
l'autonomie de la philosophie et de la raison parmi douze génies qui, chacun à sa

façon, a cultivé la sagesse dans la fidélité à sa vocation personnelle (Gilson), hypothèse

satisfaisante, puisque Siger, à partir de 1270, renonce à sa partialité agressive et

que le conflit qui l'a opposé à Thomas d'Aquin fait figure d'épisode passager (Van
Steenberghen). L'historien de Louvain fournit donc la clé de l'énigme en expliquant
que la fonction dévolue à Siger dans la Divine comédie, et reconnue par Gilson, n'est

pas incompatible avec le rôle qu'y joue saint Thomas d'Aquin, puisque Siger n'est

pas l'averroïste qu'on a cru voir en lui. Dans la deuxième partie de son livre, F. Van
Steenberghen présente les « attitudes personnelles » de son héros, parce qu'elles
permettent de mieux comprendre sa pensée, et analyse avec clarté et précision, au ras
des textes, les différents aspects de cette philosophie inquiète et vigoureuse, sur
laquelle l'aristotélisme n'est pas seul à avoir exercé une influence. En historien averti,
l'auteur termine en indiquant les tâches futures des érudits qui voudront se pencher
sur l'étude du penseur brabançon. — Le second ouvrage que nous présentons ici,
celui de Roland Hissette, traite de la même période que celui de Fernand Van
Steenberghen, mais dans une perspective en un sens plus générale, puisqu'il s'agit du
fameux décret de 1277 qui visait souvent Siger de Brabant et eut une influence si

considérable sur la pensée du Moyen Age postérieur. Cet ouvrage est donc d'un très

grand intérêt, et son auteur a tout fait pour servir son beau sujet: il donne au lecteur
non seulement l'exactitude des documents, mais encore l'aide discrète et efficace
dont il a besoin pour y avoir accès. R. Hissette énumère les articles dans l'ordre où
on les trouve dans l'édition de Mandonnet. Il en donne le texte, puis fait suivre
chaque article de trois commentaires. Le premier indique le sens de l'article, ce qui
équivaut à une traduction expliquée; le deuxième traite la question de savoir si

l'article est vraiment hétérodoxe ou s'il pouvait passer pour une opinion théologique
ou philosophique légitime; le troisième est consacré à la recherche de la source,
certaine ou probable. Les deux derniers points sont particulièrement délicats, et il faut la

modération ef la lucidité de l'auteur pour en traiter avec bonheur. L'étude de son

ouvrage est indispensable à qui veut connaître le milieu intellectuel de la deuxième
moitié du XIIIe siècle. La gravité du conflit de l'aristotélisme et de la théologie y
apparaît clairement; leçon utile, tant sont nombreux encore ceux qui, après les
conciliations thomistes, ont tendance à l'oublier. Avec ce livre, on entre en quelque sorte
dans les coulisses de l'histoire de la pensée médiévale, et cela dans les domaines les

plus divers de la philosophie et de la théologie. On observe aussi l'importance historique

d'un Siger de Brabant et d'un Boèce de Dacie, encore que l'auteur déclare
souvent ne pas pouvoir retrouver dans leurs écrits les thèses condamnées. Finalement, R.

Hissette porte sur les censeurs de Paris un jugement sévère, puisqu'il parle de

« manque d'objectivité et de discernement ». Peut-être. Mais ne faut-il pas, comme en

toute condamnation ecclésiastique, faire la part de l'opportunité? La tâche de la
commission réunie par Etienne Tempier n'était pas de faire œuvre d'histoire, mais de

discipline; les propositions qu'elle retenait l'intéressaient moins en elles-mêmes que

pour les dangers qu'elles pouvaient présenter. Parler ainsi des travaux de la commission,

ce n'est pas nécessairement prendre parti pour elle, c'est s'exprimer en simple
historien.

Fernand Brunner



BIBLIOGRAPHIE 321

Thomas Hobbes, Anthropologie und Staatsphilosophie, éd. Otfried Hoffe,
Fribourg, Universitätsverlag, 1981, 225 p.

Les conférences du symposium de Fribourg sur Hobbes à l'occasion du 300e
anniversaire de sa mort, publiées ici, visent principalement les thèmes suivants:
l'anthropologie de Hobbes (interprétée d'un point de vue hégélien), l'actualisation de
sa pensée, son importance historique en tant qu'il aurait modifié le paradigme
aristotélicien, et l'histoire de sa réception.

Gilbert Boss

Furcht und Freiheit. Leviathan Diskussion 300 Jahre nach Thomas Hobbes,
éd. Udo Bermbach & Klaus-M. Kodalle, Opladen, Westdeutscher
Verlag, 1982,260 p.

L'ouvrage présente les interventions d'un symposium qui a eu lieu en 1979 à

l'Université d'Hambourg à l'occasion du 300e anniversaire de la mort de Hobbes. Les
contributions portent le plus souvent sur le problème des fondements de la société

politique chez Hobbes, sur les conditions du passage de l'état de nature à l'état
policé, et sur l'actualité possible des solutions hobbiennes. Les auteurs sont généralement

des spécialistes germanophones de cette philosophie. Le livre donne une bonne
idée de l'intérêt vif que suscite Hobbes en Allemagne, et les discussions qui suivent
les exposés montrent à quel point ce penseur soulève actuellement les passions et
l'enthousiasme. — Parmi les contributions, nous signalerons particulièrement l'excellente

analyse de la composition emblématique de la page de titre du Leviathan par
Reinhard Brandt, qui découvre la construction et le sens complexes de cette célèbre

page, probablement élaborée par Hobbes lui-même, et en étudie l'influence jusque
sur Le Géant ou la Panique de Goya et au-delà. Le livre sera également utile par le

résumé des tendances de la recherche hobbienne de B. Willms, et par la bibliographie
complète des travaux de langue allemande touchant Hobbes durant ces dix dernières
années, qui clôt l'ouvrage.

Gilbert Boss

Henri Gouhier, Fénelon philosophe, Paris, Vrin, 1977, 220 p.

Henri Gouhier, Etudes sur l'histoire des idées en France depuis le XVII'
siècle, Paris, Vrin, 1980, 188 p.

Jean Theau, La philosophie française dans la première moitié du XX' siècle,

Ottawa, Editions de l'Université d'Ottawa, 1977, 206 p.

En attirant l'attention sur ces trois travaux relatifs à l'histoire de la philosophie en

France, il convient de rappeler que l'œuvre d'Henri Gouhier embrasse l'ensemble de

la philosophie française moderne. Elle comprend en effet des ouvrages sur Descartes,

Malebranche, Pascal, Rousseau, Maine de Biran, Constant, Comte, Bergson, pour ne

citer que les principaux. Ce livre sur Fénelon enrichit donc une liste déjà longue.
Quant à l'étude de Jean Theau, dont il sera question, elle traite d'une époque postérieure

de la philosophie française. On pourra compléter le panorama qu'elle offre par
la lecture de l'ouvrage de Vincent Descombes, Le même et l'autre, quarante ans de

philosophie française (1933-1978), Les Editions de Minuit, 1979, qui traite, non sans



322 BIBLIOGRAPHIE

lacunes d'ailleurs, de l'autre moitié de notre siècle. L'ouvrage d'Henri Gouhier
consacré à Fénelon, et dédié à Marcel Raymond et à Georges Poulet, a les mérites
exceptionnels des travaux du grand historien. La pensée de Fénelon y est analysée
avec délicatesse et subtilité dans les méandres de son évolution au contact des autres
grands esprits de son temps. Trois chapitres, intitulés respectivement « Philosophie et

théologie», « Philosophie et spiritualité», « Philosophie et apologétique», sont consacrés,

le premier, à l'étude de la réaction critique de Fénelon, stimulé par Bossuet, au
Traité de la nature et de la grâce de Malebranche; le deuxième, à la question du pur
amour, à propos de laquelle Fénelon, contre Bossuet cette fois, prend la défense de
Mme Guyon; le troisième, à des problèmes comme celui de l'existence de Dieu, de
l'infini ou du cogito. Dès le début du livre, M. Gouhier s'explique sur la conception
de la philosophie qui est sous-jacente à ces travaux de Fénelon: la vraie philosophie
est au service de la vraie religion, «de sorte que la raison bien conduite exécute un
dessein apologétique simplement en accomplissant sa vocation» (p. 13). H. Gouhier
a le don d'apporter la lumière dans les questions les plus délicates et de conduire son
lecteur avec aisance dans les labyrinthes où tout seul il n'aurait sans doute ni le pouvoir

ni la patience de s'orienter. Que ceux qui, au cours de leurs études, ont entrevu
dans une sorte de brume et avec le respect lassé qu'on a pour la subtilité vaine les

problématiques d'un autre âge, découvrent dans ce livre le sens exact de la querelle
du pur amour, par exemple! Ils verront sans peine, grâce au style simple et limpide
de l'auteur, les enjeux de ces disputes et comment les doctrines anciennes sont
toujours les nôtres, pourvu qu'on réfléchisse encore. Voilà sans doute le mérite essentiel
d'un ouvrage d'histoire: faire connaître le passé pour qu'il stimule le présent. — Les
Etudes sur l'histoire des idées en France depuis ie XVIIe siècle, qui réunissent des articles

d'Henri Gouhier à l'occasion de son élection à l'Académie française, s'ouvre
précisément sur des réflexions sur l'histoire des idées. L'auteur y définit sa méthode par
opposition à celle des philosophes de l'histoire, dont la vision rétrospective prétend
découvrir la direction et la signification des événements. Il faut au contraire
«s'affranchir de la vision rétrospective pour s'approcher de l'histoire telle qu'elle a
été vécue quand ce qui est devenu passé était encore à venir» (p. 11). «Cette façon
d'écrire l'histoire refoule les schemes que la précédente met en œuvre. Il ne s'agit plus
de satisfaire la raison, mais de rester le plus près possible d'un devenir que n'informe
aucun avenir» (p. 12). On trouve aussi dans les premières pages du livre de précieux
éclaircissements sur le sens de la recherche des sources (p. 28), sur le rôle des structures

économico-politiques (p. 33), sur le progrès de la philosophie (p. 20-21), etc.

Rappelons qu'Henri Gouhier a exprimé sa pensée sur l'histoire de la philosophie
dans plusieurs autres travaux, comme L'histoire et sa philosophie, Paris, Vrin, 1952, et
Les grandes avenues de la pensée philosophique en France depuis Descartes, Louvain,
Publications universitaires, Paris, Editions Béatrice-Nauwelaerts, 1966. Dans les

Etudes sur l'histoire des idées en France, les chapitres subséquents constituent des

applications de la méthode avisée de l'auteur. On y retrouve le sens que H. Gouhier
donne aux formules «XVIIe cartésien» et «XVIIe renaissant»: la première exprime
la rupture avec les temps antérieurs, la seconde indique la conscience de la
continuité, ou aux termes d'« humanisme » et d'« anti-humanisme», par lesquels M. Gouhier

entend l'affirmation d'une certaine suffisance de l'homme ou au contraire la

négation de cette suffisance, termes permettant, par exemple, de situer la pensée d'un
Yves de Paris et d'un Pascal. Viennent ensuite des études lumineuses sur Comte, sur
Bergson, sur Biran, sur Loisy, sur Gilson: on y découvre l'unité de la pensée de

Comte, l'originalité de celle de Bergson par-delà les habitudes et les oublis, les

ressemblances et les différences des doctrines de Biran et de Bergson, la situation de

Loisy dans son époque, les deux aspects de la pensée de Gilson, historien et
philosophe. — L'ouvrage de Jean Theau, sauf dans le cas de Bergson et de Gilson, traite



BIBLIOGRAPHIE 323

d'autres auteurs. Il est aussi d'une autre veine, quoiqu'il refuse aussi la facilité des
interprétations prétendues décryptantes. J. Theau analyse et compare les doctrines,
plutôt que d'en étudier la formation chez leurs auteurs. Il veut faire œuvre à la fois
d'historien et de critique. Il commence par l'étude des «grands prédécesseurs»,
Ravaisson, Renouvier, Lachelier, Boutroux, puis décrit «le triomphe et les conflits
internes du rationalisme» représenté par Hamelin, Brunschvicg et Meyerson. La
pensée de Bergson est l'objet du chapitre III, celle de Blondel et de Maritain, l'objet
du chapitre IV; enfin, dans la philosophie entre les deux guerres, l'auteur retient
Gabriel Marcel, Alain et Bachelard. J. Theau a donc fait un choix dans le foisonnement

de la pensée antérieure à l'existentialisme. Ce choix nous paraît heureux, encore
qu'on puisse regretter que Lavelle et Le Senne n'occupent pas une plus grande place
dans son exposé et que le nom de Nabert ne soit pas prononcé. Mais c'est sans doute
que les Eléments pour une éthique, contemporains de L'Etre et le Néant, ne paraissent
qu'en 1943. L'auteur met dans un heureux jour l'originalité de chacune des doctrines
qu'il considère: ses courtes monographies sont animées d'une vie qui retient l'attention.

Il fait sentir comment ces différentes pensées, loin d'être des spéculations
repliées sur celles-mêmes, résultent de regards neufs portés sur la tradition et sur les

problèmes contemporains. Sa sympathie intellectuelle est très ouverte. Il a un intérêt
vif pour le bergsonisme, mais se montre proche aussi de la pensée de ces « amis de
l'homme» que sont Gabriel Marcel, Alain ou Bachelard. Il voit dans les doctrines du
début du siècle en France des philosophies plus complètes que la pensée analytique
en vogue aujourd'hui chez les Anglo-Saxons. Il déplore cependant « l'absence d'unité
et le règne croissant de la division» qu'il observe dans la philosophie française et

regrette — en somme assez curieusement — qu'il n'y ait pas une philosophie comme
il y a une science. Reconnaissons avec lui cependant les méfaits possibles de «cette
pression sociale et individuelle qui rend l'originalité d'auteur et la personnalité
individuelle plus attrayantes que l'unité du vrai» (p. 185). En tout cas, la note dominante
de ce livre est celle d'un hommage convaincu à la philosophie française de la
première moitié de notre siècle.

Fernand Brunner

Bernard Baertschi, L'Ontologie de Maine de Biran (Studia Friburgensia,
nouvelle série, n° 61), Fribourg, Editions universitaires, 1982, 456 p.

Sous ce titre, c'est en fait une présentation de tout le système philosophique de

Maine de Biran que l'auteur entreprend. Partant de l'analyse du «fait primitif», il
s'efforce de montrer que la philosophie biranienne ne se laisse pas enfermer dans un
idéalisme quelconque, mais qu'elle en vient bien à la considération de l'être, comme
substance, noumène et Dieu. A ce mouvement, il y a une logique, que B. Baertschi
tente d'un seul trait de montrer comme celle du développement progressif de la
réflexion biranienne et aussi comme celle du système auquel cette réflexion aboutit.
Cette imbrication des deux perspectives implique un cheminement non parfaitement
linéaire, dans lequel des thèses antérieures sont corrigées en fonction des
postérieures. Néanmoins, le mouvement général reste celui de la reconstruction systématique,

à travers maintes analyses de détail et la confrontation constante avec les

autres interprètes, de la pensée biranienne. — En effet, partant de la constatation
originaire de l'existence du moi dans sa relation au non-moi au sein de la relation de

l'effort, le «fait primitif», de Biran va chercher comment l'être transcendant
s'annonce dans cette première expérience. Le fait primitif nous donne le lieu de la

certitude, c'est-à-dire aussi le point de départ de la philosophie. Mais en même



324 BIBLIOGRAPHIE

temps, il permet de délimiter la connaissance, fondée sur lui, comme pure connaissance

du relatif: le phénomène de l'effort met en relation un agent et une résistance,
le moi et le corps, puis le moi et le monde. Il ouvre ainsi à la science tout le domaine
des phénomènes, c'est-à-dire de ce qui n'est pas en soi, de ce qui n'est pas substance
ou noumène, de ce qui ne représente qu'un mode d'apparaître. Une telle connaissance

pose donc le problème de la reconnaissance de l'être qui se manifeste en elle.
Or il va de soi que si la science se fonde sur le fait primitif, rien ne lui permet jamais
de dépasser le domaine des phénomènes. Les idées et la raison sont enfermées dans
la seule analyse de ce qui apparaît. Et pourtant, le moi est plus qu'une série d'aper-
ceptions, il est aussi la cause réelle sous la cause apparente, le continu sous le changement,

de même que le monde est plus que les mille modes de résistance et d'apparence,

il est un être en soi et structuré. Comment pouvons-nous le savoir? Pour cela

nous avons un autre mode de saisie de l'être: la croyance. Celle-ci ne doit pas être
confondue avec une simple manière de connaître moins parfaitement que dans la
certitude qui naît de l'aperception du fait primitif, car elle reste hétérogène par
rapport à cette connaissance, puisqu'il faut justement qu'elle soit autre pour nous faire
saisir la réalité de ce qui ne se donne pas directement à la conscience. De même,
l'existence de Dieu n'est pas prouvable, mais se donne seulement à la foi. Ce qui
n'empêche d'ailleurs pas que la croyance et la foi puissent être raisonnables. — Dans
l'interprétation de B. Baertschi, la philosophie de Maine de Biran se présente comme
la découverte progressive de l'être transcendant à partir du point de vue de la
connaissance fondée sur l'aperception la plus certaine, celle du fait primitif, où la
certitude n'est déjà, précisément, certitude que du relatif. Il était naturel dans ces

conditions d'achever l'ouvrage par un chapitre sur la question du rapport de Maine
de Biran et de la phénoménologie. Car il est devenu manifeste que le but du penseur
français ne peut pas avoir été de se maintenir dans l'hypothèse de la réduction du
monde naturel, puisque le point de vue radical de la certitude liée à l'aperception du

rapport primitif entre le sujet et l'objet devait servir, pour lui, à faire découvrir
d'autres modes de rapport à l'être, dans la croyance, et à défendre ainsi un réalisme
critique que B. Baertschi qualifie d'authentiquement aristotélicien. — Cet ouvrage
d'interprétation est autre chose aussi qu'un exercice de reconstitution historique
d'une pensée: l'auteur prend entièrement le parti de la philosophie qu'il explique et
défend. Il veut faire avec Maine de Biran cause commune contre Descartes, Hume,
Kant, Platon, etc., et il veut également le voir allié d'Aristote ou de saint Thomas.
Ainsi, la réponse qu'il demande de son lecteur, n'est pas seulement historique, mais

philosophique aussi.

Gilbert Boss

Friedrich Strack, Im Schatten der Neugier. Christliche Tradition und kriti¬
sche Philosophie im Werk Friedrichs von Hardenberg (Studien zur
deutschen Literatur, 70), Tübingen, Niemeyer, 1982, 292 p.

Einer Phase optimistischen Vertrauens in die Mach- und Planbarkeit des Weltlaufs

sind heute wieder Zweifel an der Wünschbarkeit der blossen Vorstellung
gefolgt. Gemeinhin datiert man das erste Dämmern dieses Zweifels auf die deutsche

Romantik, die den von der Aufklärung gewonnenen Prozess um die Legitimität der
theoretischen Neugierde wieder in die Revision schickt und nachhaltig negativ
entschieden hat. Auch Strack möchte die fortschreitende Zersetzung der Idee einer
transzendenten Verbindlichkeit, ohne die menschliche Vernunftübung ihr Ziel
verliert und aus Praxis in Technik sich wandelt, nicht unterm Aspekt des Fortschritts



BIBLIOGRAPHIE 325

sehen, sondern «unter dem Eindruck dessen, was dabei verlorengeht» (9). Dagegen
ist er nicht bereit, diesen Einspruch gegen die Verkümmerung einer aus religiösen
oder moraltheologischen Quellen gespeisten Praxis aufzweckrationales Tun als eine

Leistung der Romantik anzuerkennen. In tief eindringenden und hochdifferenzierten
Analysen des poetischen und philosophischen Werks ihres Hauptvertreters (Novalis)
macht er sich vielmehr stark für die umgekehrte, ähnlich von der Theologie seit
Kierkegaard (vgl. 199) vertretene Ansicht, dass noch der Traum von der Rückgewinnbar-
keit des früher durch die Religion der Menschheit gewährten bindenden Haltes bei
Novalis von der Grundleidenschaft des sich sowohl autark wie autonom wollenden
Willens-Subjekts inspiriert sei. Dieser Allmachtsphantasie wird «Gigantomanie»
(198), hemmungsloses Missachten sowohl der moralischen wie der epistemischen
Grenzen des Vernunftvermögens (131, 145), ja schliesslich die Vorläuferschaft zum
«konsequenten Planungsdenken technizistischer und totalitaristischer Prägung»
(199) vorgeworfen. Die romantische Berufung auf göttliche Offenbarung erweise sich
als «Offenbarungseid» ihrer Protagonisten in Sachen Religion (159), und die in
Wahrheit auf Technik reduzierte Moral enthülle sich als das Trojanische Pferd, das
der Moderne von der Romantik geschenkt worden sei, um die Festung «wirklicher
Sittlichkeit» (St. Summerer) nachhaltiger zu schleifen als noch die Destruktionsarbeit
der Aufklärung (183). Interessanterweise nimmt Strack auch die hohe Auszeichnung
der Poesie durch Novalis aus seiner Kritik nicht aus: in Novalis' enthemmten
Phantasien sei sie ganz und gar unterm Aspekt des Hersteliens und der Weltbemächtigung
konzipiert (z.B. 9, passim): sie sei nicht Widerpart und schlechtes Gewissen, sondern
Wegbereiterin einer ziellos und totalitär gewordenen Gesinnung zur Technik.
Ausgenommen wird von Strack ferner nicht des Novalis sogenannte Spätphilosophie, die
oft als Umkehr zum Konservatismus und zur Religion charakterisiert worden ist.

Nicht Revision von früher Gedachtem sei diese Wendung, sondern der Umschlag
der Überschätzung der Schöpferkraft des Subjekts in ihre Anhimmelung und Selbst-

vergottung (z.B. 200). Die «neue Religion» des Novalis — so wird in figuraler Rede

nahelegt — verhalte sich zur Zerstörung der alten wie der napoleonische Imperialismus

zur französischen Revolution (198; der Vergleich stammt von Hermann
Timm). Was Stracks Arbeit über eine originelle Polemik hinaushebt, ist die profunde
philologische Quellenarbeit und Textanalyse. Wer sich über Novalis' Umdeutung der
kantischen Moraltheologie und der Hemsterhuis'schen Organlehre gründlicher als in
allen anderen Arbeiten zum Thema informieren will, kommt an diesem Buch nicht
vorbei. Unwidersprochen werden Stracks Thesen dennoch nicht bleiben müssen. Der
sittliche Ernst, mit dem die Gefahren der romantischen Grenzüberschreitungen
beschworen werden, weicht selbst der Rechenschaftgabe über den diskursiven und
geschichtlichen Fundus aus, von dem her er argumentiert und einzig argumentieren
kann. Man mag, ja man muss die Reduktion von moralischer Praxis auf technisches
Handeln kritisieren; aber die Kritik muss, soll sie Zeitgenossen der Moderne als

einlösbar einleuchten, nicht das Gewesene und Verlorene hochschätzen, sondern eine

Zukunft des Handelns von der Folie einer eindringenden Analyse dessen, was
faktisch geworden ist, her entwerfen. Zum Gewordenen aber gehört einmal — und
Novalis ist in diesen Prozess als Geschichtssubjekt verstrickt — die Expansion und
der universelle Sieg dessen, was Max Weber «Rationalismus» genannt hat. Hört
man auf, Spuren von Zeitgenossenschaft zum Prozess der Rationalisierung in den

Schriften des Novalis als moralische Verfehlung dem Autor anzulasten, so wird man
dreier Faktoren gewahr, die Stracks Arbeit nicht in den Blick bringt. Erstens hat

Novalis den Fichteschen Glauben an die Allmacht des Schöpfersubjekts — wie

Fichte selbst ab 1800 — entscheidend gemindert durch seinen Einwand, dass diese

Macht sich nicht sich selbst verdankt, sondern sich unverfüglich übereignet wisse aus

einem Grunde, der religiös interpretiert werden kann. Zweitens stehen die auch in die



326 BIBLIOGRAPHIE

Poesie eingetragenen Phantasien von Welt- und Selbstbemächtigung bei Novalis
unter dem Vorbehalt des bloss Fiktiven und ex negativo Gesprochenen; sie beruhen
auf dem, was er den « repraesentativen Glauben » nennt, der eine Welt entwirft, wie
sie wäre (aber nicht ist), wenn die menschliche Freiheit sich ihrer bemächtigt hätte.
Drittens ist gerade die Idee einer Neuen Mythologie bei Novalis wie bei seinen
Zeitgenossen von demselben Zweifel an der Legitimität einer ganz auf eigene Füsse

gestellten Rationalität inspiriert, der auch Strack bewegt. Anders aber als der konservative

Verweis auf den « Verlust » beim Auszug aus der moraltheologischen Bindung,
die der glücklicheren Vorwelt bis hin zu Kant noch gegeben war (und uns
verschlossen ist), hat Novalis eine Rettung der Funktion von religiöser Legitimation
unter Bedingungen der Moderne im Sinn. Ich glaube, dass nur auf diesem Wege
Religion eine Zukunft haben kann; als «christliche Tradition» in Opposition zum
Fortschritt « kritischer Philosophie » bleibt sie ein nicht wieder zu belebendes Vergangenes.

Manfred Frank

Hans Rudolf Schär, Christliche Sokratik. Kierkegaard über den Gebrauch
der Reflexion in der Christenheit [Basler und Berner Studien zur historischen

und systematischen Theologie Bd 34], Bern, Frankfurt, Las Vegas,
Peter Lang, 1977, 214 p.

Cette étude assez succincte et partielle de la «socratique chrétienne» de Kierkegaard

est consacrée à une comparaison entre les écrits pseudonymiques (Les Miettes
philosophiques, Le concept d'angoisse) et les discours de 1843-1844. Une deuxième
partie situe la pensée kierkegaardienne dans son contexte historique, et en particulier
dans ses relations avec Schelling, Hegel et Nietzsche. L'auteur défend l'idée selon

laquelle Kierkegaard n'aurait retenu qu'une partie de la pensée de Hegel, et qu'il
n'aurait pas vu, notamment, que chez Hegel le concept de Dieu, lié à celui de réalité,
englobe et n'exclut pas la subjectivité. A la suite de G. Rohrmoser, Schär constate

que la différence qualitative infinie entre l'homme et Dieu obéit, chez Kierkegaard, à

une logique païenne de séparation; l'insistance hégélienne sur l'objectivité de la
réconciliation advenue dans la réalité serait ici à préférer. — La conclusion de

l'auteur est décevante et peu originale: la réception théologique de Kierkegaard n'est

pas moins problématique que celle de Hegel; l'une et l'autre nous renvoient à une
reprise théologique des problèmes que nous ont légués l'idéalisme allemand et ses

suites. — Outre sa faible consistance théologique, l'étude de Schär souffre d'une
méconnaissance apparemment complète des études francophones sur Kierkegaard
(Wahl, Stücki, Colette, etc.).

Denis Müller

Peter Kamm, Paul Häberlin, Leben und Werk, Schweizer Spiegel Verlag,
Zürich, 2 vol.: /. Die Lehr- und Wanderjahre 1878-1922, 492 p., 1977;
//. Die Meisterzeit, 1922-1960, 720 p., 1981.

Le philosophe était, pour Paul Häberlin, celui qui veut apprendre à vivre et sa

sagesse consistait dans une «recherche intuitive de la vérité»; cette recherche, dans

l'enseignement du philosophe de Bâle, était, comme dans ses nombreux écrits,
«expérience de la rencontre», étonnement, émerveillement et surtout questionne-



BIBLIOGRAPHIE 327

ment. L'œuvre de Häberlin est avant tout une anthropologie (Der Mensch, 1941, trad,
par Pierre Thévenaz sous le titre Anthropologie philosophique, 1943), mais aussi une
philosophie de la nature (Naturphilosophische Betrachtungen, 2 vol., 1939-1940) riche
en observations animées par une étrange et profonde sympathie. Cette œuvre est
caractérisée par la description de situations de communication, notamment dans la
relation pédagogique. Mais les Naturphilosophische Betrachtungen se donnent comme
une «Allgemeine Ontologie» et cette doctrine ontologique soutient ce qui est devenu
un système complet: Allgemeine Aesthetik (1929), Ethik im Grundriss (1946), Logik im
Grundriss (1947), Allgemeine Pädagogik (1953). Le contraste entre l'intuition
pénétrante et la doctrine rationnelle caractérise l'œuvre de cette très forte personnalité.
L'ouvrage monumental que Peter Kamm a élevé à la mémoire de son maître n'est ni
une méditation ni une analyse de l'œuvre et de sa signification. Aussi bien
comprend-on qu'ayant, dès 1938, traité, dans une thèse de quelque 470 pages, de la
Philosophie und Pädagogik Paul Häberlins in ihren Wandlungen l'auteur n'ait pas voulu
revenir sur ces problèmes, ou encore qu'il ait pu craindre de forcer l'unité profonde
de cette pensée. Il s'attache donc, avec une extrême modestie, à rendre compte de
chaque écrit et — grâce à d'abondants témoignages de leur auteur — de leur genèse
et de l'accueil qu'ils rencontrèrent. Ayant réuni depuis longtemps une abondante
documentation — accrue encore depuis la fondation des archives de la Häberlin-
Gesellschaft dont il est l'animateur —, c'est par une chronique minutieuse qu'il fait
ressortir la formation puis l'action du maître. Certes, l'évolution de l'étudiant en

théologie (voir le premier volume) aide à comprendre la pensée ultérieure de l'auteur
de Das Wunderbare et l'expérience du directeur du Lehrerseminar de Kreuzungen
(ibid.) devait rester décisive pour les écrits pédagogiques du professeur (notamment
Möglichkeit und Grenzen der Erziehung, 1936); il n'est pas indifférent que Häberlin
ait été des tout premiers en Suisse à prendre en considération, bien avant 1914, la
psychanalyse. Et surtout, telle était la personnalité de Häberlin et telle sa philosophie
comme activité vivante, que l'on peut justifier la place occupée dans ces deux
volumes par la relation des faits et gestes du philosophe et des circonstances qui les

entouraient. De plus, grâce au travail infatigable de l'auteur, l'historien trouvera dans

ces pages nombre de précisions sur la Société suisse de philosophie, notamment sur
la part que prit Häberlin dès 1939 à en préparer la fondation, puis sur la Fondation
Lucerna de même que sur son institut anthropologique dont Häberlin proposa la

création et qu'il dirigea longtemps, enfin sur l'attention que le professeur de Bâle

apporta constamment à la communication entre les diverses cultures de la Suisse,
allant jusqu'à récrire son anthropologie en vue de la traduction française. Les matériaux

ainsi rassemblés, très exactement mis en ordre et présentés, seront très utiles à

des travaux futurs; en les dispensant de certaines recherches, en leur en ouvrant
d'autres, ils permettront à leurs auteurs de concentrer leur réflexion sur les questions
que la pensée de Häberlin continue de poser.

Daniel Christoff

Klaus Adomeit, Antike Denker über den Staat. Eine Einführung in die poli¬
tische Philosophie (UTB 1136), R. v. Decker's Verlag, G. Schenk, Heidel-

berg/Hambourg, 1982, 206 p.

L'auteur présente les théoriciens antiques de la politique (Protagoras, Gorgias,
Calliclès, Thrasymaque, Socrate, Platon, Aristote, Epicure, Cicéron et Sénèque) en
tressant un grand nombre de citations de ces penseurs avec un commentaire résolument

écrit dans la perspective contemporaine et dans nos catégories de pensée.



328 BIBLIOGRAPHIE

L'entreprise vise à montrer que les réflexions des Anciens peuvent nous parler et
nous concerner directement. Souvent les rapprochements ainsi établis sont suggestifs
ou amusants. Parfois cependant la volonté de rendre vivante la présentation en
l'actualisant à tout prix entraîne l'auteur dans des digressions assez gratuites. — Le
livre se termine par un chapitre un peu long sur Augustin, de A. Ignor.

Gilbert Boss

Baruch de Spinoza, Algebraische Berechnung des Regenbogens. Berechnung
von Wahrscheinlichkeiten. Trad., introd., notes par H.-C. Lucas et M. J.

Petry (Philosophische Bibliothek, Bd 350), Felix Meiner Verlag,
Hambourg, 1982, XLII + 83 p.

Ce petit livre donne dans l'original néerlandais avec en regard la traduction
allemande deux petits traités scientifiques assez peu connus de Spinoza sur l'arc-en-ciel
et le calcul des probabilités. L'introduction des éditeurs situe dans l'histoire des
sciences (par rapport à Descartes et à Huygens surtout) l'apport de Spinoza et

montre que celui-ci cherchait moins à inventer de nouvelles théories à partir de
l'observation directe des faits qu'à augmenter la cohérence interne des explications
disponibles.

Gilbert Boss

Alexander Gottlieb Baumgarten, Texte zur Grundlegung der Ästhetik Ed.
et trad, de H. R. Schweizer (Philosophische Bibliothek, Bd 351), Felix
Meiner Verlag, Hambourg, 1983, XXIV + 110 p.

Dans une édition bilingue latin-allemand, ce livre rassemble les parties de
l'œuvre de Baumgarten concernant l'esthétique. Il s'agit de textes de sa Metaphysica,
de ses lettres, de sa Philosophia generalis, et de son Aesthetica. — Leur lecture montre
que le «fondateur» de l'esthétique n'entend pas encore ce terme dans le sens actuel,
à savoir comme la science du beau ou de l'art, mais comme la science de l'imagination

ou de la connaissance sensible, dans laquelle, il est vrai, la science du beau doit
trouver également sa place. Voici en effet la définition que Baumgarten donne de

l'esthétique dans sa Metaphysica, § 533: «Sciencia sensitive cognoscendi et propo-
nendi est aesthetica».

Gilbert Boss


	Bibliographie

