Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1983)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 85-109

BIBLIOGRAPHIE

D. SaLapo, La religiosidad magica, Salamanque, Editorial San Esteban,
1980, 388 p.

L’auteur, professeur de dogmatique dans plusieurs facultés de théologie espa-
gnoles, s’est proposé de combler ce qu’il considére comme une lacune dans les nom-
breuses études parues sur la magie et la religion. En effet, il estime que, d’une fagon
géneérale, une attention insuffisante a été portée sur le fait de la «convergence de
I'une et 'autre dans 'espace commun ou elles se situent», a savoir les démarches
humaines déterminées par I'ouverture a la transcencdance et par le désir du salut.
Cette préoccupation ne va d’ailleurs pas de pair, dans sa pensée, avec un essai de jus-
tification de I'interférence constante du magique dans le religieux (et en particulier
dans le christianisme). Au contraire, une meilleure connaissance des données de la
question doit entrainer une vision plus lucide de I'effort de purification a entre-
prendre dans le christianisme. — Animé d’une triple intention (phénoménologique,
critico-analytique et théologique), I'auteur traite son sujet en quatre parties princi-
pales: I'ouverture a la transcendance; la tension entre la distinction et la confusion
des deux domaines magique et religieux; les raisons de I'interférence du magique
dans le religieux; le caractére particulier du christianisme et sa purification par un
retour a I’Evangile. — L’ouvrage est dédié a «celui qui, amicalement, m’a amen¢ a
connaitre par expeérience que Dieu est 'unique absolu et que le véritable salut est
grace». Et cette dédicace éclaire bien la visée finale de 'auteur qui, par-dela les ana-
lyses de détail et les nombreux exemples qu'il aborde, veut faire ressortir les caracté-
ristiques d’un salut authentique, don de la pure grace de Dieu.

JEAN-CLAUDE MARGOT

KURT WUCHTERL, Philosophie und Religion — Zur Aktualitdt der Religions-
philosophie (Uni-Taschenbiicher 1199), Bern/Stuttgart, Paul Haupt, 1982,
199 p.

L’auteur estime qu’une nouvelle philosophie de la religion est possible sur la base
de la philosophie analytique du «second » Wittgenstein, combinée avec la théorie des
« paradigmes » scientifiques (et philosophiques) développée par T. S. Kuhn et ses
successeurs. La philosophie analytique permet au philosophe de thématiser la reli-
gion comme un jeu de langage enraciné dans une maniére de vivre, tandis que la
théorie des paradigmes lui fournit les notions clés — les «concepts directeurs» —
qui sous-tendent et qui dominent I’ensemble d’un discours religieux. En partant de
ces notions clés, le philosophe de la religion contrdle la pertinence et la cohérence
des divers énoncés dont un discours religieux est tissé. Une démarche de type phéno-
ménologique constitue la condition premiére de cette réflexion: le discours religieux,
quel qu’il soit, répond a trois interrogations et perplexités fondamentales qui caracte-
risent toute existence humaine: I'expérience de la contingence énigmatique (et
angoissante) dont cette existence est grevée; le besoin d'un «salut», d’'une victoire
sur le sentiment de perdition née du fait de la contingence; et le désir de réaliser

Science
des
religions



86 BIBLIOGRAPHIE

I'« Autre » au sein méme de cette contingence. — En recourant a la théorie des para-
digmes qui s’avere des plus fécondes, I'auteur évite sans aucun doute le reproche de
« fidéisme wittgensteinien » que Kai Nielsen et d’autres ont adressé a toute tentative
de batir le discours religieux sur la philosophie analytique. En revanche, on se
demande si une philosophie de la religion qui se contente de contrdler la cohérence
des énoncés religieux meérite encore ce nom. L’auteur postule, mais ne prouve pas,
que toute référence a priori a une réalité metaphysique (au sens des métaphysiques
traditionnelles, occidentales et orientales) est, du point de vue de la rigueur intellec-
tuelle, «irresponsable». En dépit de la grande sympathie que I'auteur manifeste a
I’endroit des « phénomenes » religieux, ’homme religieux n’a pas I'impression d’étre
vraiment pris au sérieux. Pourtant, ce livre est précieux et stimulant, et il ouvre des
perspectives intéressantes sur les discussions actuelles, surtout en Allemagne.

CARL-A. KELLER

CHOGYAM TRUNGPA, Méditation et action (Coll. Points/Sagesses n° 26),
Paris, Fayard, 1972, rééd. 1981.

L’auteur est un moine tibétain qui a fondé des centres tibétains en Ecosse et aux
Etats-Unis. Ce petit livre réunit quelques allocutions, dans un style trés détendu et
accessible, a I'occasion un peu trop bavard, sur quelques grands thémes de la pra-
tique mahayaniste: la nécessité d’imiter le Bouddha; la prise de conscience de I'Eveil
qui en fait est toujours une réalité présente; les grandes pdramitd, ou « perfections»,
du don, de la « patience », de la méditation et de prajnd — cette derniére, la « percep-
tion immédiate de la vacuité des choses », étant traduite, hélas comme toujours, par
«sagesse». En passant sous silence certains monstres de translitération de termes
sanscrits, apparemment inévitables dans ce genre de publications (abhisekd, p. 63, au
lieu d’abhisheka; ¢akra, p. 115, au lieu de chakra — mais le mot est toujours mal pro-
nonce, etc.), on s’arréte avec intérét a la postface du regretté Jacques Masui (p. 169),
qui met en garde les Occidentaux contre une apparente facilité de la pratique boud-
dhique tibétaine, car «les exercices eux-mémes, et la méditation sans objet surtout,
offrent bien des obstacles car I’esprit d'un Européen est de nos jours fort encombré ».
Avertissement on ne peut plus judicieux!

CARL-A. KELLER

NORBERT KLATT, Literarkritische Beitrige zum Problem christlich-buddhisti-
scher Parallelen (Arbeitsmaterialien zur Religionsgeschichte, Nr. 8),
Bonn/K6ln, Religionswissenschaftliches Seminar der Universitit
Bonn/E. J. Brill, 1982, 200 p.

Dans la trés utile collection dirigée par Hans-Joachim Klimkeit, professeur d’his-
toire des religions a Bonn, un volume qui intéressera les exégétes du Nouveau Testa-
ment, les spécialistes de I'Antiquité, et les historiens des religions. Le probléme: La
vie traditionnelle du Bouddha est-elle venue enrichir le récit évangélique du ministére
de Jésus? Une hypothése dans ce sens a été émise en 1882 par Rudolf Seydel, et elle a
été vivement débattue pendant quelques décennies. Elle hante encore les milieux éso-
tériques et orientalisants chez nous. Dans une thése solidement fondée et richement
annotée, Norbert Klatt reprend le sujet. Il le fait aprés s’étre équipé d’une nouvelle
méthodologie. Son approche est historique et littéraire, critique et structurale —
structurale dans ce sens qu’a partir des applications concrétes des motifs il étudie leqr
structure générale et universelle. Ses réflexions théoriques sur la comparaison litte-



BIBLIOGRAPHIE 87

raire et les recherches interculturelles sont particuliérement soignées. En plus, il met a
profit une excellente formation en exégése biblique. Fort de cet outillage scientifique,
il analyse successivement la version néotestamentaire et bouddhiste de quatre péri-
copes: la naissance virginale; la présentation du nouveau-né et l'intervention de
Siméon (le récit bouddhiste correspondant fait intervenir un voyant 4gé nommé
Asita); la tentation (par le Satan ou par Mara); la marche sur les eaux. Quant a la
naissance virginale, il s’agit d’'un motif universel développé dans les deux cas, Bible
et bouddhisme, sur un fond culturel trés différent, ce qui rend inutile I'hypothése
d’une influence de I'un sur 'autre. En ce qui concerne I'intervention d’un vieillard
(les deux personnages, Siméon et Asita, accomplissant les mémes gestes), les conclu-
sions sont identiques. La «tentation» d’'un homme religieux par les forces ou pul-
sions du mal est ’expression d'une expérience humaine universelle, et toute tentative
de faire dépendre le récit biblique du récit bouddhiste, trés différent dans I'élabora-
tion concréte, s’avere futile. C’est uniquement dans le récit de la marche sur I'eau que
"auteur estime une influence bouddhiste probable, étant donné la quasi-identité de la
structure du récit. L’auteur espére que ce résultat sera considéré non comme une
hypothése subjective et non vérifiable, mais comme un fait établi scientifiquement.

CARL-A. KELLER

BERTRAND DE MARGERIE, Introduction a l'histoire de l'exégése: 1. Les Peres
grecs et orientaux, Paris, Cerf, 1980, 328 p.

Ce livre a trop de qualités pédagogiques et touche a un sujet trop intéressant pour
ne pas bénéficier d'un grand succes. Pourtant, on hésite a s’en réjouir et on se
demande si c’est vraiment de cette fagon et dans cet esprit qu'il faut exploiter et faire
connaitre les trésors souvent ravigorants de I’exégése patristique. Nous ne disputons
pas a l'auteur le droit d'écrire un ouvrage de seconde main, surtout lorsqu’il avoue
trés honnétement ses dettes et qu'il choisit de bons guides. Nous ne contestons pas
non plus son intention de proposer «une introduction a une histoire théologique de
'exégése patristique» (p. 11)... encore que I'idée d’'«histoire théologique» paraisse
chargée d'équivoque. Notre réserve ne provient pas davantage du choix des Peres
examinés (Justin, Irénée, Clément d'Alexandrie, Origéne, Athanase, Ephrem, Ecole
d’Antioche, Chrysostome, Grégoire de Nysse, Cyrille d’Alexandrie) méme si nous ne
voyons pas la justification d'un traitement séparé (dans un prochain volume) des
Péres latins; un découpage chronologique et été plus judicieux qu'une repartition
linguistique. Que reprocher donc a ce livre quand on aura encore ajouté qu'il se lit
avec un intérét soutenu (trés spécialement le chapitre sur Ephrem)? Notre réserve
concerne I'aspect ecclésiastique de cette étude qui la rend bien souvent étriquee et
apologétique. L’auteur s'évertue a rattacher les conceptions exégétiques et herméneu-
tiques des Peéres a celles des papes les plus récents et de Vatican II: et cet effort parait
souvent laborieux et artificiel. Lorsqu'il parle d’Origéne ou de Théodore de Mop-
sueste (auquel de fagon significative aucun chapitre n'est nommément consacré), il
parait soudain crispé parce que l'un et I'autre ont été pris & partie par des conciles et
des princes ecclésiastiques; et il se sent obligé de montrer que ces critiques sont justi-
fiees. Nous applaudissons le Pére de Margerie lorsqu'il souhaite que I'exégese patris-
tique soit mieux et plus largement connue de tous ceux qui travaillent aujourd’hui sur
I'Ecriture. Mais la démarche entreprise dans le méme sens, il y a déja trente ans, par
H. de Lubac rendait bien davantage justice aux Péres et spécialement a Origene,
parce qu'elle était issue d'une rencontre directe, profonde, exigeante, et qu'elle n'etait

pas grevée par des présupposés étroitement ecclésiastiques.
ERIC JUNOD

Patristique



88 BIBLIOGRAPHIE

Neoplatonism and Early Christian Thought. Essays in Honour of A. H. Arm-
strong. Eds. H. J. Blumenthal and R. A. Markus, London, Variorum
Publications, 1981, 256 p.

Ce recueil de dix-neuf études composées par d’éminents savants en hommage a
Hilary Armstrong n'est pas exclusivement consacré, en dépit de son titre, aux rela-
tions entre le néoplatonisme et le christianisme antique. Il s'agit plutot d’une collec-
tion d'articles sur la tradition platonicienne, tout spécialement dans les cinq premiers
siécles de notre ére. Les éditeurs les ont répartis en quatre sections: avant Plotin,
Plotin et ses contemporains, Augustin et son arriére-plan néoplatonicien, néoplato-
nisme tardif. La seule énumération de quelques-uns des auteurs suffira a indiquer la
qualité et I'intérét du volume: H. Dérrie, J. M. Rist, C. J. de Vogel, D. O'Brien,
P. Hadot, E. L. Fortin, W. Beierwaltes. La grande majorit¢ des autres auteurs est
d’origine anglo-saxonne: on retrouve donc dans ces contributions une maniere
d’écrire qui est éloignée de toute pédanterie et de tout jargon; les exposés sont concis
et trés bien centrés, les références sont rares mais pertinentes. Rarement un volume
de « Mélanges» a paru aussi homogene et digne de celui qu'il honore.

Eric JUNOD

JOHANNES DAMASCENUS, Die Schriften des Johannes von Damaskos, 1V:
Liber de haeresibus. Opera polemica, Besorgt von P. Bonifatius Kotter
O.S.B. (Patristische Texte und Studien, 22), Berlin, De Gruyter, 1981,
486 p.

La prestigieuse collection Patristische Texte und Studien a déja fait paraitre trois
volumes (n° 7, 12 et 17) consacrés a I’édition de textes de Jean Damascene par le Pere
B. Kotter de I'Institut byzantin de I’Abbaye de Scheyern. Ce travail de haute qualité
scientifique se poursuit donc avec la publication d’écrits hérésiologiques et polémi-
ques: Liber de haeresibus, Contra Jacobitas, De duabus in Christo voluntatibus, De fide
contra Nestorianos, Epistola de hymno trisagio, Contra Manicheos, De natura compo-
sita contra acephalos, Disputatio Christiani et Saraceni (dont I'attribution a Jean est
toutefois incertaine). Chaque traité est précédé d’une introduction bréve et dense
dans laquelle Kotter présente et situe le texte avant d’examiner la tradition manus-
crite et de livrer un stemma assorti de justifications. L'édition est accompagnée d’'un
apparat critique de type positif. Trois index (biblique, auteurs anciens, index analy-
tique des mots grecs) sont livrés 4 la fin du volume. Ces traités témoignent de la viru-
lence des querelles christologiques dans I'Eglise byzantine des VIIe-VIIIe siecles et
aussi de la menace que continue de représenter le dualisme manichéen.

Eric JuNOD

ORIGENE, Homélies sur le Lévitique. Tomes 1 et I1. Texte latin; introduction,
traduction et notes par M. Borret (Sources Chrétiennes, 286-287), Paris,
Cerf, 1981, 374 p. et 379 p.

En dehors des écoles et facultés de théologie (et méme!), qui donc s'intéresse
encore au livre du Lévitique? Quant a précher sur ce livre...! Pourtant le Lévitique
fait partie du Pentateuque, c'est-a-dire de la Torah qui est pour les Juifs et qui fut



BIBLIOGRAPHIE 89

pour le christianisme ancien le noyau de I'Ecriture. Pour Origéne, la lecture de ce
livre est aussi profitable et instructive que celle de I'Exode ou des prophétes: elle
revele par la lettre et derriére la lettre des trésors spirituels sur I'économie divine,
I'observance de la loi, la pénitence, la pureté, la sainteté... On peut — et méme il faut
— s'interroger sur la pertinence de I'exégése allégorique. Mais comment ne pas
reconnaitre, a la lecture de ces seize homélies, que cette exégése, qui joue avec I'Ecri-
ture comme une totalité, exerce aujourd’hui encore une sorte de fascination? — Ces
homeélies, transmises seulement dans la version latine de Rufin, furent éditées par W.
A. Baehrens. Le P. Borret suit le texte de cette édition. Il en donne une traduction élé-
gante et fluide qu'il compléte par une annotation et un index analytique. — Cette
publication d'un des ouvrages les plus méconnus d’Origéne est spécialement réjouis-
sante. Car si ces homelies font entendre la voix d'un des plus extraordinaires théolo-
giens chrétiens, elles éveillent aussi le désir de reprendre un livre lui aussi méconnu:
le Lévitique!
ERric JuNnoD

HiLAIRE DE PoITIERS, La Trinité. Introduction de Mgr A. Martin; traduction
de Mgr A. Martin, avec la collaboration du Frere L. Brésard (« Les Péres
dans la foi»), 3 tomes, Paris, Desclée de Brouwer, 1981, 209 p., 243 p. et
221 p.

GREGOIRE DE NYSSE, La création de I'homme. Introduction de J.-Y. Guil-
laumin et A.-G. Hamman; traduction de J.-Y. Guillaumin (« Les Peéres
dans la foi»), Paris, Desclée de Brouwer, 1982, 184 p.

JEAN CHRYSOSTOME, La Genése. Traduction de P. Soler et D. Ellul. CESAIRE
D'ARLES, Homélies sur Abraham et Jacob, Traduction de M.-H. Stébeé
(« Les Peéres dans la foi»), Paris, Desclee de Brouwer, 1982, 163 p.

La collection « Les Péres dans la foi» a déja publié une quinzaine de volumes,
mais ceux-ci sont les premiers regus par la Revue. Selon le veeu de son directeur, le
Pére A.-G. Hamman, elle offre en traduction francaise des textes patristiques
d'intérét primordial. Ces textes sont précédés d'une introduction accessible a tout un
chacun et ils sont suivis d'indications pédagogiques permettant de tirer profit de la
lecture patristique. L’idée est bonne et on ne peut que souhaiter longue vie et succes a
cette collection en espérant que son prix restera relativement modique. — Il va de soi
que la qualité des volumes dépend essentiellement de la fiabilité de la traduction du
ou des textes patristiques. A cet égard, certains des premiers ouvrages (notamment le
Traité sur la priére d’Origéne) ont pu susciter des craintes; mais, en régle générale, le
Pére Hamman a su confier le travail a de solides collaborateurs. Il est juste d’ajouter
que certaines traductions francgaises sont des entreprises tout a fait nouvelles qu'on ne
meéne pas sans risques. Ainsi on doit saluer le courage de Mgr A. Martin et du Freére
Luc Brésard qui composent, en trois tomes, la premiére traduction frangaise du diffi-
cile et important traité d’Hilaire sur la Trinité. Le trait¢ de Grégoire de Nysse sur la
création de ’homme avait, lui, déja été traduit dans « Sources chrétiennes» (N°© 160);
était-il opportun d’en proposer une nouvelle version? Quant au troisieme volume
signalé, il inaugure une série de la collection: « Les Péres et la Bible»; autour d'un
méme livre biblique, on trouvera réunis divers commentaires patristiques; ainsi ce
volume consacré a la Genése contient-il les huit homélies sur ce livre de Chrysostome
et les quatre homélies de Césare d’Arles sur Abraham et Jacob.

ERIC JUNOD



Théologie
contemporaine

90 BIBLIOGRAPHIE

FrRANCOIS D'ASSISE, Ecrits. Texte latin de I'édition K. Esser; introduction,
traduction, notes et index par Th. Desbonnets, J.-F. Godet, Th. Matura
et D. Vorreux (Sources Chrétiennes, 285), Paris, Cerf, 1981, 408 p.

La célébration du 8¢ centenaire de la naissance de Frangois (a Assise en 1181) a
été fétée par diverses publications dont cette édition-traduction des Ecrits. La ques-
tion du corpus des textes de Francgois est délicate; divers textes circulent sous des
formes difféerentes; il existe divers corpus; enfin, plusieurs piéces traditionnellement
attribuées a Francois (dont la fameuse « priére pour la paix ») ne sont pas de lui. Pour
I'essentiel, les traducteurs de ce volume ont retenu le corpus et le texte de K. Esser.
Une introduction situe ces Ecrits a partir d'un double point de vue, historique puis
théologique; un index analytique permet une consultation aisée de tous ces textes qui
sont par ailleurs superbement traduits. Tous les écrits de Frangois, y compris les
Régles, sont courts. Mais quelle densité, quelle sérénité, quel sens de I'essentiel... et
aussi de la forme! L’évangile est annoncé avec fermeté et gravité; on cherchera en
vain le Frangois dévot et miévre que les « Fioretti» ont malencontreusement exalté.
A titre d’exemple, citons cette 12¢ admonition: « Voici comment on peut connaitre si
un serviteur de Dieu posséde I'esprit du Seigneur: quand le Seigneur opérerait par lui
quelque bien, sa chair ne s’en exalterait pas, elle qui est toujours contraire 4 tout bien,
mais il se tiendrait-plutot pour plus vil a ses propres yeux et s'estimerait plus petit que
tous les autres hommes. »

ERriC JuNnOD

VITTORIO SUBILIA, Il protestantesimo moderno tra Schleiermacher e Barth.
(Nuovi studi teologici) Torino, Claudiana, 1981, 141 p.

Un livre intéressant, solide, écrit avec vivacité et clarté. Un survol, en somme, de
la théologie libérale et des causes qui, depuis la Réforme, Iont préparée: humanisme
soit religieux (comme celui d'Erasme) ou paganisant, antitrinitarisme (Servet, Lelio et
Fausto Sozzini, Castellion), spiritualisme (Sebastien Franck). Mais aprés Descartes et
Spinoza, ce fut surtout I'illuminisme de Kant qui permit I’éclosion d’une théologie
libérale comme celle de Schleiermacher. La raison domine I'étre humain. L’attention
se porte moins sur le contenu de la foi et la cause de la foi, Dieu, que sur les consé-
quences de cette foi pour le croyant et dans le monde. L’expérience et la conscience
religieuses supplantent I'autorité de I’Ecriture sainte, c’est le cas de Schleiermacher.
Certains termes essentiels de la doctrine chrétienne: révélation, péché, rédemption,
perdent de leur sens. A force d’assimilation a la sociéte, I'Eglise s’affaiblit de plus en
plus. Un siécle & peu prés plus tard que Schleiermacher, la théologie de Barth réagit
vigoureusement contre ce conformisme et contre une approche trop facile de Dieu
(mysticisme), Christ est la révélation supréme, définitive, unique. Si la théologie bar-
thienne subit actuellement un temps d’éclipse, elle n’est pas épuisée et, selon Subilia,
il serait bon d’y revenir. La position si nette de I'auteur pose quelques problemes.
Bien que Subilia s’efforce d’étre impartial, ne sous-évalue-t-il pas la théologie libé-
rale? Peut-on condamner si radicalement la mystique sans se couper d’une partie de
la chrétienté? Le barthisme est-il aujourd’hui la seule théologie apte a lutter pour le
royaume de Dieu?

LyDpia vON Auw



BIBLIOGRAPHIE gl

HANS STICKELBERGER, Ipsa assumptione creatur. Karl Barths Riickgriff auf
die klassische Christologie und die Frage nach der Selbstindigkeit des
Menschen. (Basler und Berner Studien zur historischen und systemati-
schen Theologie 33), Bern-Frankfurt-Las Vegas, Verlag Peter Lang,
1979, 245 p.

Parmi les études barthiennes récentes, celle-ci mérite d’étre remarquée. Sans se
référer 4 des méthodes en vogue, T'auteur, pasteur a Zurich, aborde le probléme de
I'union hypostatique tel qu’il est posé, interprété et résolu par Barth. II montre
'audace de la christologie et surtout de ’anthropologie chez Barth dont les théses
vont a I’encontre de toute néo-orthodoxie et aussi de I'autoposition du monde
moderne en monde autonome. Stickelberger dénonce ainsi I'image d’'un Barth
docéte, loin des réalités terrestres, misanthrope, pour lui opposer celle d’'un penseur
qui comprend le monde mieux qu’il ne se comprend lui-méme, qui est en avance par
rapport a son temps; ce faisant, Barth défend une humanité menacée en posant que
celle-ci existe non par elle-méme et pour elle-méme, mais dans un autre, dans une
altérité. C’est la véritable pointe de la doctrine de I'’enhypostasie de ’lhomme Jésus
dans le logos. Si la christologie classique est le point de départ de cette étude, I’exis-
tence mondaine de 'homme dans I'histoire en est donc le point d’arrivée. En effet, ce
qui frappe, c’est qu’elle aboutisse a des implications anthropologiques du moins
inquiétantes pour tout tenant d’une prétendue théologie du monde, de la mort de
Dieu ou simplement de méthodes empiriques. L’¢limination moderne de la doctrine
des deux natures s’est faite aux dépens de I’anthropologie, a livré ’homme a la merci
de son semblable; elle a fait oublier que la nature humaine de Jésus n’ayant sa
propre subsistance que dans la nature divine ne I'aliéne pas de I'humanité générale;
c’est ainsi seulement qu’il est 'homme semblable en tout a nous tous. L’incarnation
signifie la promesse d’'un changement et de la destinée de ce que nous sommes en
tant qu’hommes. En Jésus-Christ, 'humanité de tous les hommes est élevée a I'union
avec Dieu. Deux pdles déterminent donc I'étude de Stickelberger: I'incarnation du
Verbe et la question du vere Deus d'une part, I'an- et I'enhypostasie et la question du
vere homo d’autre part. Structurellement, les deux parties correspondent: aprés une
information d’ordre historique et conceptuel suit chaque fois I'interprétation de
Barth, aprés quoi des précisions sont élaborées: une théologie de la croix comme cri-
tére de toute connaissance de Dieu (la on peut se demander si Barth accorde un aussi
grand poids a la croix) et I'existence de Jésus-Christ comme mesure de I'homme
adulte et d’'une autonomie du monde (la on peut se demander si la force critique de
Barth démythologise véritablement: I'unité de la personne de Jésus-Christ n’est pas
constituée par deux natures présupposées abstraitement; celles-ci sont au contraire
constituées par I'unique personne du Christ). Une société en accord avec 'homme
abstraitement autonome et qui ne compte plus avec 'homme récepteur de grace,
capable d’espérance et d’attente, est une société inhumaine.

KLAUSPETER BLASER

EBERHARD HERRMANN, Die logische Stellung des ontologischen Gottesbe-
weises in Charles Hartshornes Prozesstheologie und neoklassischer Meta-
physik (Studia philosophiae religionis 7, ed. H. Hof et H. Lyttkens), Lund,
C. W. K. Gleerup, 1980, 92 p.

Il y a deux maniéres d’aborder ce petit ouvrage d’analyse philosophique extréme-
ment dense et subtil: le lecteur peut en rester au déroulement immanent de la



92 BIBLIOGRAPHIE

démonstration, et il en ressort instruit et conquis; la critique que méne 'auteur de la
métaphysique théologique de Charles Hartshorne est convaincante et fort bien
conduite; nous nous apercevons nettement, au fil de ces pages concises, que I’argu-
mentation de Hartshorne, par ailleurs plus associative que rigoureuse, ne dépasse pas
le niveau de la critique kantienne de la preuve ontologique de I’existence de Dieu.
Avec la théologie du processus, nous avons affaire a une pensée métaphysique néo-
classique, pré-kantienne. Elle n’arrive pas a démontrer qu’il y a un lien nécessaire
entre la preuve anselmienne et la notion métaphysique néo-classique de « perfec-
tion». Notamment, la preuve ontologique anselmienne ne permet pas de faire le saut
et d’affirmer, comme Hartshorne, que la perfection existe. Malgré ses grandes
connaissances logiques, il semble que Hartshorne ne soit pas arrivé a satisfaire les
exigences de ce qu'on appelle aujourd’hui le positivisme logique. Il impute en outre a
ceux qui ne reconnaissent pas I’existence de Dieu une sorte de foi implicite morale-
ment et logiquement peu défendable. — L’ouvrage de Herrmann, excellent et rigou-
reux, appelle peut-étre un autre type de réaction, plus théologique que philosophique
et logique: 'entreprise de Hartshorne (dont on connait I'influence, ainsi que celle de
Whitehead, sur la théologie contemporaine a travers la « Processtheology») ne
reléve-t-elle pas bien plus d’un renouvellement métaphysique et rationnel du théisme
que d’'une pensée authentiquement théologique? L’enjeu de la théologie chrétienne
n’est-il pas de correspondre au Dieu vivant, manifesté dans I’histoire et caché dans la
croix, présent dans I’Esprit saint et attentif a la lutte des hommes, plutot que de se
sécuriser dans un nouveau théisme?

DEeNIS MULLER

Rev. LAURENCE L. Cassipy S.J., Existence and Presence. The Dialectics of
Divinity, Washington DC, University Press of America, 1981, v et 240 p.

Le projet de I'auteur est de parler de I’existence, de la présence de Dieu «néces-
sairement implicite dans chaque acte de conscience que nous accomplissons» (3); ce
faisant, il en appelle a notre expérience, et « doit nous aider a expérimenter». Qu’on
n’attende cependant pas de cet ouvrage quelque gymnastique spirituelle ni
entrainement a la mystique; la méthode s’appelle la réflexion transcendentale dont le
but est de « fonder la réalité métaphysique» (8). Elle s’adresse au grand public (well
educated public), car les universitaires vivent trop d’un «type particulierement
vicieux d’abstraction qui passe pour du détachement, mais qui est, en réalité, de la
superficialité formalisée...» (11). Cela ne signifie nullement que I'auteur craigne quoi
que ce soit dans la discussion académique: un tiers du livre sera consacré a la «réfu-
tation » des théses de J. N. Findlay sur I'argument ontologique (celles que ce dernier
ne défend, d’ailleurs, plus), et une large partie démontrera que Kant, tout génial
qu’on le reconnaisse, est parti de présupposés vicieux. De toutes fagons, les idées de
Kant ne sont pas trés originales; elles ne sont qu'une « platitude de la pensée scolas-
tique» (122). Cela dit, concernant les arguments évités ou oubliés, L. Cassidy nous
assure « que les seules raisons pour (leur) omission sont la faiblesse de la mémoire, et
non pas la peur de la logique» (175). Ce qu’on lui concéde volontiers: comment €n
effet craindre ce qu’on ignore; 'auteur parvient tout de méme a démontrer ses
limites, ce qui aurait été impossible s’il ne connaissait pas certains termes;
pour illustration: le théoréme de complétude de K. Godel est taxé de «réalisation
faible, obscure» (219). La fin de l'ouvrage est plus personnelle, justifiant
I’absence forcée d’un imprimatur; affirmant un réalisme radical («les idées sont



BIBLIOGRAPHIE 93

réelles: les idées engendrent la nécessité» (143)), et tordant a I'extréme la doctrine
augustinienne du mal («le mal, aprés tout, est ridicule... et conséquemment, le mal ne
peut pas étre» (180)), I'auteur semble nier la souffrance, la douleur. Suivent des
théses panenthéistes, panthéistes, ou méme a la limite du gnosticisme: « La personne
(self) humaine, vous, n’est pas une, mais plusieurs, peut-étre a partir d'innombrables
incarnations antérieures...» (205). Si nous ne sombrons pas dans le désespoir (qu'il
définit comme la mauvaise foi), 'auteur nous laisse la conclusion qui a, selon lui, tra-
versé tout I'ouvrage: « Vous allez découvrir dans votre propre néant et dans tout le
néant de l'univers, le Néant qui est tout, la Présence qui projette et crée l'existence, que
les hommes ont toujours appelé Dieu ».

FREDY SCHOCH

THoMAs F. TORRANCE, Divine and Contingent Order, Oxford University
Press, 1981, XX et 162 p.

Thomas F. Torrance adresse ce livre plutdt aux scientifiques qu’aux théologiens;
mais nul doute que ces derniers tireront grand profit de cette lecture stimulante. Il
s’agit de trois conférences (légérement remaniées) tenues entre 1977 et 1979 devant
des parterres de scientifiques et de philosophes. Les titres en sont respectivement:
Déterminisme et création, Dieu et l'univers contingent, Conceptions du monde théolo-
gique et scientifique. Un quatriéme chapitre inédit est rajouté sous le titre: Contin-
gence et désordre. Ce qu’on lira représente un coup de force intelligemment mené. Si
Boéce a introduit le terme contingentia & partir de la traduction d’une notion aristoté-
licienne, le concept que Th. Torrance discute et explicite remonte aux sources du
christianisme; «c’est la théologie chrétienne qui a radicalisé et approfondi la notion
de contingence et donné réalité a la notion d’intelligibilité contingente en élaborant
— dans la discussion critique et constructive avec la science grecque — la relation
entre la création et I'incarnation de la Parole de Dieu en Jésus-Christ a I'intérieur des
réalités et intelligibilités spatio-temporelles de I’existence contingente en ce monde»
(33). S’en prenant tour a tour au dualisme, a la physique newtonienne, au concept de
nécessité chez les Grecs, et aux mathématiques en tant que science autonome éva-
cuant la contingence, Th. Torrance combat la tentation d’une science absolutiste et
déterministe. Tourné vers la physique des quantas, il se fait I'apologéte de 'ordre
rationnel qu'il affirme contingent, et par la non autosuffisant. « C’était cette doctrine
de la liberté de la création contingente sur la liberté de Dieu qui libéra la pensée chré-
tienne de la tyrannie du destin, de la nécessité et du déterminisme qui étaient vissés
sur I'existence des créatures par I'inexorable processus cyclique d’un univers autosuf-
fisant» (4). Il n’y a pas de relation nécessaire entre Dieu et I'univers; Dieu est libre, et
n’est pas a la disposition des concepts et nécessités d’'une quelconque argumentation
ou d’une contrainte logique de notre part. Toute recherche empirico-théorique repose
sur la nature contingente du cosmos; et cela ne dérive pas de la science naturelle,
mais provient de la théologie judéo-chrétienne, c’est-a-dire de la doctrine du Dieu-
Creéateur qui amena I'univers a I'existence a partir de rien. La recherche scientifique,
en accord avec sa propre nature, se doit de poursuivre ses investigations sans recours
a Dieu dans ses données. L’auteur illustre ce paradoxe a l'aide de deux citations
empruntées a la théologie réformée: Nihil constat de contingentia, nisi ex revelatione,
et: acsi deus non daretur. Th. Torrance demande un dialogue plus rapproché entre les
sciences naturelles et la science théologique, afin d’«aider la science a rester rigou-
reusement fidéle a la nature contingente de I'univers et de son intelligibilite » (61), qui



94 BIBLIOGRAPHIE

a périodiquement tendance a se résorber en une doctrine de la nécessité. Les affirma-
tions fondamentales de la théologie et de la science sont profondément interconnec-
tées, et 'utilisation de la contingence en science ne diminue en rien la rationalité; au
contraire, ce concept permet d’en repousser les limites. D’autre part, la théologie n’a
aucun fondement pour se tenir a 'écart des découvertes cosmologiques; elle doit
plutét chercher a rendre compte de ses propres convictions a la lumiére des struc-
tures de la realité empirique. En conséquence, la théologie n’a pas a se tenir sur la
défensive en face de la science, du moment qu’elle reconnait en cette derniére la
méme conception du monde qui est la sienne. Dans la derniére partie, Th. Torrance
développe une théorie du mal et du désordre, en complément a ses précédentes
conférences. Il montre que «la contingence ne peut étre traitée comme un facteur de
désordre dans I'univers, mais plutdét comme un élément agissant d'une fagon éton-
nante pour la richesse et la vaniabilité de la nature; elle défie constamment notre
capacité a l'anticiper ou a la réduire a nos formalisations standardisées» (97).
Retournant a Duns Scot, Th. Torrance affirme la création comme expression de la
liberté illimitée de Dieu; la foi est liée a un acte contingent de Dieu. « Il n’y a pas de
contingence sans ordre, et pas d’ordre sans contingence; car la contingence est natu-
rellement ordonnée, et I'ordre est naturellement contingent» (109). De méme, il voit
une équivalence entre le désordre et le mal (mais I’entropie n’est pas ce qu’il appelle
du désordre). La science naturelle atteint un point critique lui permettant d’articuler
la contingence avec ses théories (en particulier la physique quantique). Dieu s’est
incarné pour renouveller la signification perdue (qui se perd périodiquement) de
I'univers. Th. Torrance voit le role sacerdotal et réedempteur de I'nomme dans le
monde en tant que ce dernier est situé au point focal de signification, et qu’il lui
appartient de ne pas laisser sombrer le cosmos dans le chaos. Si vraiment I'idée de
Creéation contingente revient a la théologie judéo-chrétienne, alors on a bien compris
le titre: Ordre contingent, ¢'est-d-dire ordre divin. D'une documentation scientifique
étonnante pour un théologien, son ouvrage ne laissera pas indifférent.

FREDY SCHOCH

Aspects de l'orthodoxie (Bibliothéque des Centres d’études supérieures spé-
cialisés), Paris, PUF, 1981, 191 p.

Au moins le titre ne dissimule-t-il pas le caractére composite de ce volume. Si les
douze contributions réunies ont été présentées lors d'un méme colloque (Strasbourg
1978), elles portent en effet sur des problémes, des époques et des lieux fort varies.
Qu’y-a-t-il de véritablement commun, par exemple, entre une enquéte sur la prima-
tialité et la synodalité dans I'Eglise locale aux 11¢ et 11¢ siécles et une étude sur les rap-
ports entre I'Islam et I'orthodoxie en Yougoslavie? On se gardera donc de tenir ce
volume pour une introduction pédagogique a I'orthodoxie; il s’agit d'une collection
d’études spécialisées relatives a quelques points de I'orthodoxie passée et contempo-
raine. Si la plupart des sujets (pneumatologie, icone, concept d’« économie », synoda-
lité, christianisation de la Russie, éthos missionnaire, etc.) sont bien présentés, on
déplore que la question importante des «chances de dialogue entre I'Eglise catho-
lique et I'Eglise orthodoxe» soit I'occasion pour M. J. Le Guillou d'engager une
polémique quelque peu expéditive avec des courants (illustrés notamment par Ch.
Yannaras) qui représentent un renouveau de la théologie orthodoxe actuelle.

ERrIC JUuNOD



BIBLIOGRAPHIE 95

Does Chalcedon divide or unite? Towards convergence in Orthodox Christo-
logy. Edited by Paulos Gregorios, William H. Lazareth, Nikos A. Nis-
siotis, Geneva, WCC Publications, 1981, 156 p.

La formule christologique du concile de Chalcédoine (451) a été et demeure une
pierre d’achoppement a de multiples égards. Elle est en particulier a I'origine d’un
divorce a l'intérieur des Eglises orthodoxes; certaines d’entre elles (que I'on appelle
les Eglises orthodoxes «orientales») ne I'ont pas acceptée. Sous I'égide de Foi et
Constitution, le COE s’est efforcé avec un succés réjouissant de favoriser un dialogue
officieux entre orthodoxes chalcédoniens et non-chalcédoniens. Quatre rencontres
ont déja été organisées entre 1964 et 1971; elles ont conduit a des déclarations com-
munes qui sont éditées dans ce volume; elles ont aussi été I'occasion d’études et de
discussions qui ont paru dans The Greek Orthodox Theological Review ; huit d'entre
elles, parmi les plus importantes, sont également reproduites ici. Ce dossier, qu’on
découvre avec intérét, prouve le role déterminant que la christologie de Cyrille
d’Alexandrie continue de jouer dans la tradition orthodoxe; il révéle aussi que la
question christologique ne peut étre abordée pour elle-méme, mais qu’elle est insépa-
rable des questions ecclésiologiques et anthropologiques; enfin, il atteste un réel désir
des orthodoxes de surmonter une opposition vieille de 1500 ans et de manifester tout
ce qu’ils ont en commun. Est-il permis d’espérer que ce dossier, qui représente une
bonne introduction a la théologie orthodoxe, regoive une traduction francaise?

Eric JuNoOD

JEAN ZiziouLas, L’étre ecclesial (Perspective orthodoxe 3), Genéve, Labor et
Fides, 1981, 194 p.

Les six etudes réunies dans ce volume révelent bien I'importance théologique du
débat Orient-Occident pour I'avenir des Eglises, débat en quéte d’un véritable cecu-
meénisme. Leur auteur, théologien orthodoxe, professeur de Dogmatique et d’Histoire
des dogmes a I'Université de Glasgow, s'intéresse particuliérement a la liaison entre
la vérité de I'Eglise et celle de I'existence et de la vie réelles. Ses recherches conjointes
en ecclésiologie et en ontologie sont le fruit de ses travaux sur les sources historiques
de la théologie des premiers siécles. Il ne sera donc pas étonnant de rencontrer fré-
quemment le génie des Péres grecs au cceur de ces pages qui tentent une ¢élaboration
rigoureuse des notions de personne, vérité, salut, catholicité et eucharistie. Suivant la
pensée patristique, Zizioulas essaie d’élargir I'horizon de I'ecclésiologie pour ratta-
cher le mystére de I'Eglise a la théologie tout entiére avec ses implications philosophi-
ques et ontologiques. Cet effort vise, dans les deux premieres études, a montrer que le
mystére de I’Eglise et surtout sa réalisation et ses expressions eucharistiques sont trés
profondément liés a I'ensemble de la théologie ainsi qu'a ses implications existen-
tielles. Ceci met en évidence I'importance d’une ecclésiologie eucharistique, qui
dépasse les catégories sacramentelles, dont I'auteur esquisse quelques traits dans les
études suivantes. A titre d’exemple, le premier article, intitulé « Du personnage a la
personne. La notion de personne et I’hypostase ecclésiale », est extrémement riche et
provocateur pour toute réflexion anthropologique. En effet, a I'inverse de nombreux
théologiens occidentaux influencés par les sciences humaines, 'auteur propose un
concept de personne directement lié a la théologie (I'hypostase ecclésiale) qui,
«comme dépassement de I'hypostase biologique, puise son «étre» dans '« étre» de
Dieu et dans ce qu’elle sera elle-méme a la fin (lors des eschata)». — L'intérét et la



96 BIBLIOGRAPHIE

richesse de ces textes, qui incitent les théologies occidentales et orientales a meéditer
plus prés de leurs racines communes, ne devraient pas échapper a tous ceux qui
recherchent dans la théologie orthodoxe la dimension de la foi que les Péres avaient
jadis témoigneée.
SERGE MoLLA

MAR OSTHATHIOS, Theologie einer klassenlosen Gesellschaft, traduit de
I'anglais par G. Jasper, Hambourg, Lutherisches Verlagshaus, 1980, 210 p.

Mar Osthathios veut présenter une théologie sociale trinitaire. Pour ce faire, il
part de I'exemple de la famille nucléaire, type a ses yeux de la société sans classe. La-
dite expression est issue du communisme, 'auteur le sait, mais la trouve néanmoins
tout a fait adéquate pour qualifier le christianisme authentique, préfiguration de
I'unité future du monde. L’auteur plaide en faveur d’un personnalisme social et d’un
socialisme démocratique. Pour lui, également, le Sermon sur la montagne indique
I’éthique d’une société sans classe; il doit devenir un modéle politique. — Précede
d’'une introduction, louangeuse, de J. Moltmann, ce livre se présente comme un éclai-
rage orthodoxe et «tiers-mondiste » et un examen éthique des relations économiques
internationales. Le lecteur reste cependant sur sa faim et doit se contenter d’analyses
fort générales et d’'un exposé, un peu confus et naif, de «solutions» pour un monde

meilleur. L’orthodoxie a certainement mieux a proposer!
JeaN-Luc BLONDEL

DiETMAR MIETH, Moral und Erfahrung. Beitrdge zur theologisch-ethischen
Hermeneutik (Studien zur theologischen Ethik 2), Fribourg-Freiburg i.B.,
Editions Universitaires, Herder, 1977, 167 p.

HerMut WEBER et DIETMAR MIETH (éds.), Anspruch der Wirklichkeit und
christlicher Glaube. Probleme und Wege theologischer Ethik heute, Diissel-
dorf, Patmos Verlag, 1980, 363 p.

OswALD BAYER, Zugesagte Freiheit. Zur Grundlegung theologischer Ethik,
Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1980, 120 p.

Ces trois ouvrages sont a inscrire au catalogue, déja (trop) abondant, des études
consacrées, dans les pays germaniques principalement, 4 I'examen de la «scientifi-
cité» de la théologie et de I'éthique chrétienne. Chacun d’eux consacre un ou plu-
sieurs chapitres a ce théme, tout en cherchant a décrire I’éthique chrétienne comme
une entreprise rationnelle, du moins dans ses méthodes. Mieth plaide pour une
ethique narrative, attentive a la dimension de I’expérience, ou I’éthique trouve son
assurance. Qui dit expérience dit confrontation avec la réalité historique. C’est a quoi
s’attache le volume édité par Mieth et Weber et qui rassemble de nombreuses études
écrites, plus ou moins directement, en relation avec I'ceuvre d’A. Auer. La perspective
est résolument interdisciplinaire et, a coté des recherches fondamentales, on trouve
des études sur les droits de 'homme, I’éthique médicale, la psychologie religieuse, etc.
Bayer envisage également I’éthique théologique comme une science en débat perma-
nent avec les courants de pensée qui I’entourent, en particulier avec la philosophie
(Kant, Hegel, Adorno, Habermas, etc.). — Pour le lecteur francophone, ces ouvrages
sont d’un acceés difficile. Cela ne tient pas seulement a la langue, assez abstraite et
hermétique, mais bien a une fagon de raisonner qui différe totalement des travaux
francophones. Quant & nous, nous ne sommes pas certains que cette « approche alle-
mande » de I'éthique chrétienne soit celle dont nos contemporains ont le plus besoin!

JEAN-LuC BLONDEL



BIBLIOGRAPHIE 97

MARrC MICHEL (éd.), Pouvoir et vérité (Travaux du Centre d’Etudes et de
Recherches Interdisciplinaires en Théologie), Paris, Cerf, 1981, 267 p.

L’originalité du présent ouvrage collectif vient de ce qu’il entreprend I’analyse du
jeu du pouvoir et de la vérité au sein des grandes traditions religieuses monothéistes
(Judaisme, islam, christianisme). Ce qui est en question, ce n’est pas seulement le rap-
port historique noué par chacune de ces traditions a I'égard des différentes formes de
pouvoir (théocratie, absolutisme, tolérance, etc.); c’est aussi les divers rapports
qu'entretiennent entre elles les traditions religieuses (cecuménisme, mission, dialogue,
etc.); c’est enfin, et surtout, la nature du discours dominant propre a chaque tradition
religieuse: quand la théologie commence-t-elle a se dégrader en idéologie? Les divers
contributions de ce volume (de M. Michel, J.-L. Nancy, J.-P. Rosweber, B. Renaud,
J. Schlosser, R. Goetschel, M. Arkoun, B. Reymond, J. Hoffmann, W. Ossipov) ont
le mérite d’introduire a un examen sérieux de ce qui est engagé dans la production

du discours religieux.
JEAN-LUC BLONDEL

La Morale, sagesse et salut, textes présentés par CLAUDE BRUAIRE (Com-
munio), Paris, Fayard, 1981, 336 p.

Recueil de dix-huit articles répartis en quatre domaines: la crise des fondements
de I'éthique; liberté et vérité: le probléme de la raison pratique; sens et non-sens de la
morale naturelle; éthique et révélation. Dans I'introduction qu’il donne a ce volume,
C. Bruaire dit ses convictions sur I'importance de I’¢thique dans le champ théolo-
gique; réagissant contre I’a-moralisme de la théologie moderne, il déclare: « Loin que
I'affirmation de Dieu détourne de la morale, loin que I'annonce de I’Evangile soit
celle d’'une vie étrangére au bien et au mal, c’est la dure rigueur de la norme éthique
qui signe le témoignage de la foi» (p. 8). Ethique fondée sur la logique du don, «don
de soi qui a sa vérité continuée dans I’échange, dans I’exigence et son acte de tout
donner pour qui a tout regu, c’est-a-dire son étre propre» (p. 10). L'éthique ne peut
exister sans ce fondement théologique, et la foi s’exprime par la reconnaissance de
I'obligation du don. Un livre stimulant, certains articles I’étant bien entendu plus que
d’autres. Voici ceux qui m’ont paru particulierement intéressants: « Droit, morale et
politique », de P.-P. Druet (sur la question de I'obligation juridique); « Une nouvelle
morale provisoire: la liberté d’étre libre », de J.-L. Marion (contre le totalitarisme de
la volonté de puissance moderne); «Morale naturelle ou dénaturation de la
morale?», de D. Folscheid («la nature humaine n’est nature humaine que parce
qu’elle n’est pas naturelle »); « Ethique et nature» de J. Ladriére (pour concilier I'exi-
gence d’universalité et celle de singularité); «Spécificite de I'agir chrétien», de
M. Sales (comment le Christ articule en sa personne, 'extériorité et I'intériorité du
Décalogue).

EriCc FUCHS

Images de vie. Invitation a l'étude biblique, Geneéve, COE, 1982, 30 p.
+ 14 photographies.

Questions a l'ordre du jour de la Sixiéme Assemblée du Conseil Oecuménique
des Eglises, Vancouver, Canada. Documents préparatoires, Genéve, COE,
1982.

Du 24 juillet au 10 aodt 1983, a Vancouver, au Canada, se réunira la Sixieme
Assemblée du Conseil Oecuménique des Eglises. Le théme en sera « Jésus-Christ, vie



98 BIBLIOGRAPHIE

du monde» que ces deux dossiers veulent déja introduire. Le premier contient un
matériel d’étude sur sept images bibliques de la vie auquel est joint un jeu de photo-
graphies et quelques notes destinées a des animateurs de groupe. Le second dossier
aborde sous forme de questions les grandes orientations prioritaires qui furent défi-
nies par la Cinquiéme Assemblée de Nairobi, au Kenya, en 1975. Chacune de ces
questions introduit a ’ensemble de la vie des Eglises puisqu’elles s’'interrogent sur le
rapport entre la foi et le témoignage d’une part, et la justice et le service de I'autre;
entre I’éducation et le renouveau, et la communication. La lecture de ces documents
incite donc a préparer la réflexion de Vancouver au sein d’une paroisse ou d’un
groupe; aussi, il faut espérer que chaque Eglise fasse ce pas sur la route du rassemble-

ment.
SERGE MoOLLA

LEoN HOWELL, La foi en actes. Le Conseil Oecuménique des Eglises depuis
1975. Genéve, COE, 1982, 139 p.

JOHNE POULTON, Le festin de la vie. Réflexion théologique sur le théme
«Jésus-Christ, vie du monde». Genéve, COE, 1982, 89 p.

La sixiéme assemblée pléniére du COE s’approche a grands pas: elle aura lieu a
Vancouver, en juillet 1983. « Jésus-Christ, vie du monde» sera son théme. Les docu-
ments de préparation sont cette fois moins abondants et mieux coordonnés ou
concentrés que jadis. Il faut signaler et saluer avec une satisfaction bien particuliere
le fait que trois instruments de travail précieux ont été mis a disposition du public
francophone. Il s’agit de traductions certes, mais de traductions soignées. — La foi en
actes se propose de raconter «I’histoire du COE depuis 1975, les événements et les
programmes, les gens qui y participent, la foi qui sous-tend leur travail». En fait,
Léon Howell, journaliste américain indépendant, nous présente un panorama des
activités des différents secteurs du COE, panorama qui dépasse largement la période
indiquée et qui peut servir d’introduction a I’histoire récente du mouvement cecumeé-
nique (cf. pour une présentation générale bréve: A. van der Bent, Le Conseil cecume-
nique des Eglises: pourquoi?, 1979). 1l le fait sans la lourdeur d’un langage bureaucra-
tique, avec la passion de celui qui découvre et la fidélité de celui qui veut com-
prendre. « La foi en actes est écrit, dit-il, par quelqu'un qui n’est pas du COE, a
I'intention de ceux qui n’en sont pas.» Il est possible que les destinataires éprouvent
encore de la peine a se retrouver dans la complexité de theémes abordés, de pro-
grammes entrepris, d’enjeux risqués — toutes choses que I'auteur réussit a présenter
avec une clarté remarquable. Mais toute personne désireuse d'une information docu-
mentée et au-dela des terribles simplifications ou des insinuations malveillantes trou-
vera dans la lecture de ce livre un excellent moyen de se préparer a I'aventure de
Vancouver. — Le festin de la vie propose une véritable réflexion théologique sur le
théme de la conférence. L’auteur de cet ouvrage — chanoine anglican ayant vécu une
expérience en Ouganda et une expérience comme secrétaire d’évangélisation — ins-
crit la thématique dans le contexte de I’eucharistie. On n’y trouvera pas un traité sys-
tématique avec des nouveautés surprenantes, mais un texte riche d'un nombre décon-
certant de références a la vie vécue dans différents endroits, approfondi par des
réflexions bibliques, ou assorti de citations, de priéres et de poésies — bref, un genre
de production théologique cecuménique auquel nous devons encore nous habituer.
Personnellement, je n’ai pas été absolument enthousiasmé du résultat qui, pour
vivant qu’il soit, me fatigue un peu. Mais d’un autre coté, une méditation de ce texte
aidera sans doute a ressourcer théologiquement et spirituellement tous ceux qui se
mettent en route pour Vancouver, et au-dela. Et n’est-ce pas nécessaire?

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 99

Commission internationale anglicane-catholique romaine, Jalons pour
l'unité. Rapport final. Windsor, septembre 1981, Paris, 1982, 131 p.

Ces derniéres années, de nombreuses rencontres bilatérales ont eu lieu entre
catholiques et anglicans. Les fruits de ce dialogue — qui dura treize ans — sont
aujourd’hui publiés, les deux parties s’estimant d’accord pour dire que les titres pro-
pres de I’évéque de Rome devraient étre reconnus par tous. Il faut relever que les
trois questions principales de I’eucharistie, du ministére et de I’autorité ont été exami-
nées et «elucidées», et que toutes ces réflexions se sont centrées autour du concept
de koinonia (communion) qui «signifie une relation entre des personnes en consé-
quence de leur participation a une seule et méme réalité» (cf. I Jn 1,3). Ainsi, ce
théme de koinonia parcourt toutes les déclarations, présentant I’eucharistie comme
un signe efficace, I'épiskopé comme étant a4 son service et la primauté comme un
signe visible et un foyer de la koinonia. Dés lors sont donc posés les jalons décisifs
pour qu’une véritable communion se réalise entre les deux Eglises. Aussi, il est essen-
tiel que chaque catholique et chaque anglican prenne connaissance de ces docu-
ments, les regoive et les ratifie afin que ne soit pas décu I’espoir dont ces accords sont

porteurs. SERGE MOLLA

BruNo CHENu, L’Eglise au cceur. Disciples et prophétes, Paris, Le Centurion,
1982, 154 p.

Voila un court essai d’ecclésiologie dont la lecture est extrémement stimulante,
surtout au moment ou I’Eglise catholique romaine est a la fois fortement remise en
question et reprise en mains. Son auteur, situé au cceur de cette institution, réfléchit
sur une expérience d’Eglise qu’il qualifie de « peu exemplaire a bien des titres», ce
qui I'améne a repenser la vocation et les exigences de I’Eglise. Pour lui, elle doit étre
plus militante, plus engagée et, surtout, davantage confessante grace a I'action du
Saint-Esprit. Or, cette confession du Christ comme (/e) chemin oblige(ra) I'Eglise a
s’incarner auprés des hommes, a rechercher I'unité. L’cecuménisme est en effet, pour
I"auteur, non plus un choix, ni une visée, mais un devoir, car « le témoignage commun
est un terrain essentiel ou germe I'Eglise de demain». Mais aujourd’hui, il est un
combat 4 mener dans 'unité, celui des droits de I’lhomme, intimement lié a celui des
droits de Dieu. Dans le méme sens, Bruno Chenu consacre quelques pages virulentes
au racisme qu’il s’agit de dénoncer et d’extirper a tous les niveaux. Par conséquent, si
I'Eglise ne veut pas disparaitre, elle doit opérer une véritable conversion — a laquelle
I'appellent les prophétes de tous temps — débouchant sur un nouvel ordre ecclésial
international, donnant la priorité aux Jeunes Eglises du Tiers-Monde, s’ouvrant aux
opprimés. Elle doit donc redécouvrir le dépouillement, I'engagement concret, la
catholicité (et non I'unique catholicisme), I'eecuménisme. Il s’agit la pour I'Eglise
d’un appel a I'audace et au courage, qualités qui ne manquent pas a I'auteur de cet
excellent livre qui s’adresse & tout chrétien désireux de vivre dans une Eglise au

« mme c¢a».
cmur. gros comme ¢ SERGE MoLLA

E. BARBOTIN, Catéchése et Pédagogie, série le Sycomore, Paris-Namur, P.
Lethielleux, 1981, 125 p.

Dans ce petit livre (125 p.), E. Barbotin cherche a mettre un certain ordre dans les
lignes d’orientation de la catéchése (catholique). L'ouvrage n’est pas polemique mais



100 BIBLIOGRAPHIE

sans doute redresseur de torts, cela dit sans intention péjorative. Il se développe, en
effet, sur la toile de fond de pratiques catéchétiques plus ou moins déviantes, sinon
aberrantes, dans le but de redessiner les lignes théologiques susceptibles de déter-
miner une orthopraxie. Contre une catéchése par trop liée a I'analyse des faits de vie,
'auteur rappelle qu’il existe une Révélation qui transcende I’expérience humaine et
qui est Vie, puisque le dessein de Dieu s’accomplit dans I’histoire et s’incarne dans
nos vies. Contre une catéchése trop centrée sur les relations interpersonnelles dans le
groupe, l'auteur rappelle I'importance de la doctrine & connaitre, des paroles por-
teuses de la vie éternelle. L’auteur rappelle aussi que pour comprendre les vérités de
foi I’enfant doit tout d’abord en prendre connaissance: il n’y a donc pas de foi sans
connaissance et toute connaissance est liée a I’Ecriture et aux grands symboles ecclé-
siastiques. L’auteur veut encore que la priére de I’enfant soit nourrie des priéres de la
liturgie et que ses comportements puissent s’inscrire dans les perspectives de la
morale naturelle et de la loi évangélique. — Ce livre fort bien écrit manifeste la ten-
dance tres actuelle a dépasser, dans I'exercice catéchétique, la seule préoccupation du
sujet pour retrouver I'objectivité, I’exigence d'une Parole fondatrice. Espérons que le
retour a 'orthodoxie, en soi légitime, ne gomme pas trop vite tout ce qu'il y avait de
positif dans une sérieuse prise en compte du sujet de la catéchése.

ALAIN WYLER

BERNARD REY, Jésus-Christ, chemin de notre foi, Paris, Le Cerf, 1981, 176 p.

Les ouvrages sur Jésus-Christ abondent et pourtant celui-ci mérite d’étre lu. L’iti-
néraire proposé est simple et comporte trois volets. Redécouvrir ’humanité de Jésus-
Christ, c’est-a-dire considérer le lieu, I’époque et le peuple dans lesquels il s’est
incarné et dont il partage la culture et la foi. Reconnaitre sa divinité en compagnie de
ses disciples, des premiéres communautés chrétiennes, et en s’appropriant aussi les
formulations de la foi de I'Eglise. Permettre de réfléechir a notre propre adhésion
pour suivre le Christ aujourd’hui et ’accueillir comme chemin de la connaissance de
Dieu. Le langage est simple, I"auteur ne s’embarrasse pas de développements exégeéti-
ques ou dogmatiques trop techniques mais bien entendu tout ce travail s’appuie sur
les données actuelles de ces disciplines. C’est une parole de croyant.

FRANCOISE GIRAUD

ANDRE Dumas, Cent priéres possibles (« Priéres pour aujourd’hui»), Paris,
Ed. Cana/Jean Offredo, 1982, 196 p.

« Pourquoi donc prier? — Pour épauler Dieu. Pour dresser et redresser
I’homme.» Ces quelques mots, tirés de la trés intéressante postface de 'auteur, don-
nent bien le ton de cet étonnant recueil de priéres qui, a I'image des psaumes, est une
collection variée de «causeries imprévisibles». Commencgant par des éloges expri-
mant I’étonnement de ceux qui joignent les mains, cette collection se poursuit par des
précautions, signes de la fragilité de la vie; puis surviennent les cris de détresses et les
lueurs du bonheur, alors que le livre s’achéve sur des lirurgies, annonces et symboles
de I'unité. Au cceur de ces priéres au langage clair et évocateur (ou invocateur), libre
et spontané se trouve une confession de foi, celle du Dieu de Jésus-Christ, le Dieu tri
nitaire toujours en quéte de ’homme. Ainsi, au travers de ces textes, ['auteur en vient
a nommer Dieu véritablement, puisque le théologien devient, au plein sens du terme,
un orant protestant! — La lecture et la pratique de ce recueil s’avérent donc obliga-



BIBLIOGRAPHIE 101

toires pour redécouvrir que la priére est un geste possible, qui répond a une pro-voca-
tion; il est signe d’un dialogue, ferment d’action et de vie qu’il prépare et auxquelles

il donne sens. SERGE MoLLA

MARCEL DEescHoux, Platon ou le jeu philosophique, Annales Littéraires de
I’'Université de Besangon, Paris, Les Belles Lettres, 1980, 441 p.

Ce livre invite a revenir du « platonisme » aux Dialogues de Platon. Pour M. Des-
choux il n’y a en effet pas de systéme platonicien, et les interprétes qui exposent suc-
cessivement la métaphysique, I'épistémologie, la morale de Platon, ou qui distinguent
grace a des regroupements artificiels une théorie des vertus, une théorie des Idées,
une théorie de I'Etat, etc., méconnaissent «le jeu effectif de la polyphonie platoni-
cienne» (408). La richesse et la diversité de ce «jeu philosophique» n’apparaitront
que si I'exégete reste proche du texte méme des Dialogues et se garde en particulier
de privilégier la pensée abstraite sur 'art. Conformément a cette «volonté de fidé-
lité », M. Deschoux prend le parti de « cheminer avec» Platon (8) en analysant tous
les Dialogues. Toutefois il est soucieux d’éviter que sa démarche n’aboutisse a mor-
celer la pensée de Platon, alors que celle-ci, selon une formule heureuse, « donne elle-
méme la meilleure démonstration de cette unité vivante et harmonieuse de I'un et du
multiple qui lui tient lieu de dernier mot » (412). 1l procéde donc a une «mise en
perspective » (8) qui regroupe les Dialogues en combinant habilement I'ordre ehrono-
logique avec les suggestions tirées de «la modification frappante de la figure socra-
tique» (28) au long de I'ceuvre. Le livre s'ordonne ainsi en quatre parties consacrées
chacune a un groupe de Dialogues: tout d'abord ceux ou Socrate joue le role
d’enquéteur, puis ceux ou il apparait comme un inspiré, ensuite ceux ou il fait figure
de savant, enfin ceux ou il s'efface derriere d’autres porte-parole de la pensée plato-
nicienne. Dans ce cadre se déploie un « panorama d’ensemble » (9) qui sera fort utile
aussi bien aux étudiants désireux d’acquérir une vue précise et compléte du contenu
des Dialogues qu’aux lecteurs plus avancés qui veulent rafraichir leur connaissance
de Platon. — Ce panorama n’est pas li¢ a une « hypothése interprétative rigoureuse-
ment précisée» (9) et I'on n'y trouvera aucune discussion technique sur les problémes
traditionnels ou récents que souléve I'exégeése de Platon. C’est ainsi que le fameux
débat sur 'enseignement non écrit de Platon, qui a connu récemment d'importants
développements, n'est pratiquement pas abordé. Méme si I'on peut étre d’avis, avec
I'auteur, que «l'idée méme d'une doctrine platonicienne ésotérique reste sujette a
caution» (41) et si I'on doit lui savoir gré de nous ramener sans cesse aux Dialogues,
on regrettera qu'il ne juge pas utile de donner les raisons fondant sa décision de ne
pas faire entrer I'enseignement non écrit dans un exposé qui prétend respecter fidéle-
ment la diversité de la pensée platonicienne. On attendrait au moins qu’il avertisse le
lecteur que le témoignage d'Aristoxéne de Tarente concernant la legon sur le Bien
(142) se référe a cet enseignement non écrit. — Il est regrettable que les notes et la
bibliographie accordent une place trés large a des travaux frangais souvent vieillis et
fassent si peu état de certaines contributions fondamentales en langue étrangére: un
interpréte aussi attentif aux multiples dimensions des Dialogues que P. Friedlinder
n'est méme pas mentionné dans les notes annexes, alors que I'on trouve plus de
trente références a A. Fouillée. Le lecteur qui ne disposerait pas d'autres bibliogra-
phies aura une idée bien insuffisante de I'état actuel de la recherche sur Platon.
Enfin, méme si I'on sait quelles difficultés financiéres souléve I'édition d'un livre tel
que celui-ci, on s'étonne que I'impression d'une publication universitaire soit si peu
soignée.

ANDRE J. VOELKE

Histoire
de la
philosophie



102 BIBLIOGRAPHIE

SAINT THOMAS D’AQUIN, Somme théologique. La Loi nouvelle. 1a2ae, Ques-
tions 106-108. Trad. et notes par J. Tonneau. Paris, Cerf, 1981, 260 p.

Ce petit livre au format de poche compléte une édition commentée de la Somme
théologique. 11 présente en paralléle le texte latin et la traduction francaise et contient
d’abondants commentaires tant généraux que plus particuliers.

GILBERT Boss

The Cambridge History of Later Medieval Philosophy. From the Rediscovery
of Aristotle to the Disintegration of Scholasticism, 1100-1600. Ed. N.
Kretzmann, A. Kenny, J. Pinborg. Cambridge, Cambridge University
Press, 1982, 1035 p.

Ce volume fait suite a The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval
Philosophy. 11 se propose de présenter la philosophie scolastique aristotélicienne (ou
dans son rapport privilégié a Aristote), aprés saint Anselme, d’Abélard a Suarez et
au-dela, jusqu’a la néoscolastique du XIXe¢ et du XXe¢ siécle. A cette option, d’étudier
la scolastique dans son rapport a Aristote, s’en lie une autre: celle de considérer
autant que possible la philosophie & part de la théologie. Cette maniére de procéder
donne de la philosophie du Moyen Age une vision plus inhabituelle, ou les accents
sont parfois fortement déplacés (au point qu'un Maitre Eckhart, par exemple, n’est
plus cité qu’une seule fois en passant). Mais la physionomie originale de cette histoire
vient surtout du parti qu'ont pris les éditeurs de ne pas présenter les divers systémes,
et par conséquent de ne pas s’attacher aux auteurs en eux-mémes, mais aux diverses
disciplines et aux problémes philosophiques caractéristiques de la scolastique. Cette
division suppose que la philosophie forme au Moyen Age une sorte de science relati-
vement une et séparable, et que ses divers problémes, thémes et méthodes ont égale-
ment une relative autonomie. Ainsi, le lecteur entre dans cette histoire un peu comme
un étudiant de la faculté des arts d’alors dans le monde conceptuel de la scolastique,
abordé par des «questions» ou des problémes divers ou I'accumulation des com-
mentaires cristallise autour de chacun, pour constituer une sorte d’arsenal commun
de concepts et d’arguments. Il est ainsi initié particulierement a la logique, ainsi qu’a
la grammaire spéculative, puis a certaines questions definies de métaphysique, de
physique, de psychologie, de morale et de politique. — Les articles sont généralement
clairs et efficaces, constituant a la fois des introductions au théme traité et des contri-
butions originales a la recherche. L’'ouvrage est complété par des notices biographi-
ques des auteurs médiévaux cités, par une abondante bibliographie et par les index
habituels. 11 veut étre utile, et il le sera certainement.

GILBERT BOSS

NicoLan MERKER, Die Aufklarung in Deutschland, Munich, Beck, 1982,
347 p.

A travers cinq grands thémes, correspondant aux chapitres de son ouvrage,
I'auteur, professeur d’histoire de la philosophie moderne a I'Université de Rome, éla-
bore une explication de I'importance philosophique du siécle des Lumiéres en Alle-
magne. Il commence par poser le probléme de I’Aufkldrung en Allemagne: probléme
il y a en effet puisqu’il est difficile de trouver dans les Etats allemands du XVIII¢
siécle de véritables penseurs de la trempe des maitres frangais. La lecture que donne
Merker de I'Aufkldrung allemande prend alors comme point ultime de reférence la



BIBLIOGRAPHIE 103

vie et I'eeuvre de Lessing, essayiste polémiste davantage que philosophe. C'est durant
la vie de Lessing (1729-1781) que I'Aufklarung prend ses distances a I'égard des
ecoles et se tourne vers les gens. Selon Merker, deux lignes d’interprétation de ce
moment de la vie de 'esprit humain peuvent étre dégagées: une compréhension de
droite, voyant dans le mouvement des Lumieres le triomphe de la révolution bour-
geoise, et une explication de gauche, considérant cette période comme 1'dge de
I'émancipation de I'homme a l'aide de la raison, et développant un humanisme
laique. « La lutte du rationalisme » occupe le deuxiéme chapitre: I'influence de Wolff
et de son idéal méthodologique sur le milieu culturel allemand suscite une querelle
entre les piétistes et les défenseurs de la nouvelle philosophie. Dans un troisiéme
moment, l'auteur examine le renouvellement subi par I'esthétique, héritiére des
canons classiques et de I'émancipation de I'esprit. Le chapitre « Philosophie et reli-
gion » souléve la question des rapports entre la foi (ou la révélation) et la raison: Rei-
marus, dont Lessing éditera les « Fragments», cherche a fonder rationnellement le
phénomene religieux, indépendamment de toute révélation. Lessing, dans « Nathan
der Weise » en particulier, reprend ce projet, veut émanciper la pensée des idéologies
religieuses et les remplacer par une éthique laique, humaniste; il rencontre 1'opposi-
tion de Hamann et de Herder. Merker consacre son dernier chapitre a la question de
I'histoire et de la société, cherchant a montrer comment I'Aufkldrung est source des
« philosophies de I'histoire ». Ouvrage d'un professeur de philosophie, ce texte, par sa
riche érudition, nous ouvre a la connaissance d'une période de I'histoire de la pensée
trop souvent négligée.
JACQUES SCHOUWEY

Philosophes critiques d’eux-mémes; Philosophers on Their Own Work; Philo- Philosophie
sophische Selbstbetrachtungen — Série publiée sous les auspices de la contemporaine
Fédération internationale des Sociétés de Philosophie; Herbert Lang,

Bern und Frankfurt/Main 1975-1981; 8 vol. de 250 a 300 p. chacun.

Les premiers huit volumes de cette série nous proposent 57 courts exposés de phi-
losophes contemporains, écrits par eux-mémes. Une courte notice biographique rap-
pelle la carriére de chacun; une liste des principales ceuvres publiées, son labeur. Le
texte original est accompagné de traductions soit anglaises et allemandes, soit fran-
caises et allemandes, ou encore anglaises et allemandes. Ces volumes sont évidem-
ment destinés, tout d’abord, a 'usage interne des Sociétés de Philosophie (et utiles a
consulter avant chaque congreés), mais ils offrent aussi, a tout esprit resté curieux de
la pensée philosophique contemporaine, un résumé fort intéressant de I'enracine-
ment culturel, voire idéologique, et de la maniere de philosopher propre a chaque
auteur. A dire vrai, le titre frangais de cette série, faisait espérer autre chose qu'un
rapide résumé des options, opinions et quétes des auteurs qui s’expriment. On
s'attendait 4 trouver des essais d’autocritique, voire de « confessions» (a la maniere
de saint Augustin), ou, pour le moins, a lire un essai de rétrospective sur I'ceuvre
publiée, saupoudré de I'humour philosophique, que donne, souvent, aux écrivains
restés lucides envers eux-mémes, le recul du temps. Certains auteurs, pourtant, s'y
sont exercés; ainsi Stephan Strasse (in vol. VII, p. 181s.) qui montre qu'il sait com-
bien toute vérité discursive n’est qu'un chemin vers la vérité visée. Mais a la majorité
des auteurs qui s’expriment dans ces volumes, les titres allemand et anglais ont ins-
piré un résumé aussi serré et académique que possible de leur philosophie. Quoi qu'’il
en soit, ces textes resteront d’un grand intérét, tant pour les philosophes que pour les
historiens de demain. — Signalons encore que A. Diemer (Diisseldorf), le pére du
« Centre international de documentation et d’information philosophique» (cf. vol. V,



104 BIBLIOGRAPHIE

p. 69s.), rappelle, a I'occasion de sa propre contribution, que son institution est au
service de tous ceux qui voudraient puiser dans sa « banque des idées » les matériaux,
indispensables peut-étre, a tout discours philosophique dont I'ambition, légitime,
viserait a dire une vérité transcontinentale, transraciale, voire transidéologique, a
defaut de véritée éternelle. — C’est une petite encyclopédie des philosophes contem-
porains qui s’ébauche dans cette série, et qui fait voir, mieux qu’un traité, a quel point
chaque philosophe, et toute philosophie, est «ennaturé» et «ensociologisé», au
moment méme ou il s’efforce de dégager des vérités qu’il croit, pour le moins, trans-
historiques.

PIERRE BARTHEL

Obliques. Kierkegaard, Ed. Borderie, Distribution Distique, Paris, 1981,
207 p.

Il faut se réjouir de ce trés beau numéro de la revue Obliques. Espérons qu’il
aidera au développement des études kierkegaardiennes en France. La qualité de la
présentation, tant du point de vue du papier, de I'impression que de I'iconographie,
invite déja a la lecture. Celle-ci nous convainc trés vite que le contenu est a la hauteur
de la présentation. Il n'est pas possible ici de résumer les diverses contributions, au
nombre d'une trentaine. Disons que I'ensemble est divisé en quatre parties: 1. Lire
Kierkegaard; 2. Angoisse, paradoxe, ironie, liberté; 3. Théologies, idéologies, philo-
sophies: 4. Textes. Il faut rendre hommage a Jean Brun, directeur de ce cahier, pour
le remarquable équilibre qu’il a su donner a ce qui aurait pu devenir simple juxtapo-
sition fastidieuse d’¢léments d’érudition. Tant par le choix des divers thémes abordés
que par celui des collaborateurs, il a réussi a faire de ces pages une véritable lecture
de Kierkegaard. A la fois introduction a la pensée du philosophe danois et ouverture
a une problématique plus complexe, ce Kierkegaard est fidele a I'auteur abordé en ce
qu’'il ne conclut pas, ne donne pas le dernier mot, mais exige du lecteur, étonné
devant des interprétations si variées et cohérentes, d’opérer lui-méme, par sa propre
lecture ainsi enrichie, une réduplication.

MicHEL CORNU

PIERRE-PHILIPPE DRUET, Pour vivre sa mort. Ars moriendi (Coll. Le Syco-
more), Paris, Ed. Lethielleux, et Namur, Culture et Vérité, 1981, 214 p.

La mode et ses caprices nous ont valu de voir déferler, voici quelques années, une
série imposante de livres sur la mort. C’est peut-étre la chance de P.-P. Druet de pre-
senter le sien avec quelque retard. Non pas qu'il profiterait ainsi, pour les résumer
simplement, des divers aspects déja apparus, mais parce que l'intention de son
propos pourra mieux apparaitre au lecteur qui n’entrera pas en lecture simplement
pour étre dans le et au courant. A partir du discours des sciences humaines sur la
mort, I"auteur aimerait dégager une philosophie, qui serait sagesse, et qui nous per-
mettrait de mieux mourir. Pour préciser encore la méthode suivie, disons que ce livre
tente de dégager théoriquement et pratiquement les jonctions entre les spéculations
théoriques et I'approche par données empiriques (p. 103), cherche «un point d’arti-
culation entre les approches scientifique et philosophique » (p. 187). Qui a lu les nom-
breux ouvrages parus ces derniéres années sur le sujet de la mort, trouvera résumées
ici les positions majeures. Disons que ce n'est pas cet aspect qui nous a personnelle-
ment le plus intéressé. C’est quand I'auteur nous montre que le déni de la mort qui



BIBLIOGRAPHIE 105

caractérise notre civilisation contemporaine n’est pas une fatalité, mais qu'il tient a
nous de renouer avec le sens que peut contenir la mort; et, en ceci, qu'il nous appar-
tient de sortir de notre barbarie pour retrouver une sagesse de toutes les cultures, qu’il
nous intéresse. Certes, je ne peux penser ma mort, mais je dois reconnaitre la mort,
fait universel. Ne pas penser ma mort n'est pas pratiquer le déni; par contre, ne pas
penser la mort, c'est le pratiquer et, en gachant la mort, gacher ma mort et celle des
autres (p. 187). Gacher ma vie et la vie aussi. Car le déni de la mort réduit la vie a une
idéologie de la vie qui est négation de la vie. Par son réalisme, sa qualité spirituelle et
son honnéteté, I'auteur évite ce que I'on peut redouter de tant de livres sur ce sujet:
parler de la mort pour mieux I'occulter. Nous ne saurions que recommander son
livre dont la lecture nous enrichit a tous points de vue.

MicHEL CORrRNU

JEAN BRUN, Les Masques du Désir, Buchet/Chastel, Paris, 1981, 262 p.

Dans un livre important, Les Conquétes de I'Homme et la Séparation ontologique
(1961), Jean Brun nous livrait les fondements d'une réflexion qu'il poursuit au long
d’une ceuvre unie et variée: il y a dans la technique une volonté de mutation ontolo-
gique qui changera I'homme lui-méme. Dans cet ouvrage, il s’appuyait sur I'histoire
de la philosophie pour montrer a I'ceuvre, dans certaines entreprises du logos et de la
praxis, le refus de la condition ontologique de I'homme: étre séparé. Dans d’autres
ouvrages, notamment Le Retour de Dionysos (1969), La Nudité humaine (1973), Les
Vagabonds de I'Occident: I'Expérience du Vovage et la Prison du Moi (1976), il pour-
suivait cette réflexion sur les errances de 'homme en refus de se reconnaitre en sa
condition, par des analyses aigués, qui ne dédaignaient pas la polémique, touchant
différents aspects de la réalité contemporaine, tant scientifique que philosophique,
technique, sociale ou politique. De cet ensemble d'ouvrages se dégage la figure d'un
philosophe profondément engage, soucieux d'étre present a son temps et I'élabora-
tion d'une philosophie critique, qui rappelle les infranchissables limites de la condi-
tion humaine. — Les Masques du Désir, dernier ouvrage de Jean Brun, prolonge
cette entreprise. Ce livre n'est pas une histoire de plus de la technique, mais une ten-
tative de dégager le sens caché de cette derniére et la volonté qui préside a ses
conquétes. La technique est instrument du Désir, et non du besoin. Par elle, 'homme
veut imposer sa puissance. Dans I'histoire de cette pretention, on peut reperer deux
grands moments: dans un premier temps, jusqu'a Kant, le Désir, masqué en
recherche technique, conquiert le monde, les cadres spatio-temporels ou évolue
I'homme: ainsi, ce dernier se rend maitre des cadres de son existence. Dans un
deuxiéme temps, le Désir tente de briser ces mémes cadres, il ne cherche plus a
dominer la Nature et, a travers elle, les cadres spatio-temporels de I'existence seule-
ment, mais I'Etre de I'homme lui-méme. Appuyé sur une étonnante connaissance, sur
d'innombrables lectures, J. Brun nous montre les grandes lignes de ces différentes
étapes. Que signifient certains mythes grecs? Quel est le sens de découvertes comme
celles du moteur, de I'avion, du magnétisme ou de I'électricité, par exemple? Pour-
quoi la construction des automates, si ce n'est pour permettre au Désir démiurgique
de I'homme de s'accomplir? Dans ses derniers chapitres enfin, I'auteur nous montre
I'aboutissement contemporain de ces tentatives, dans les effets de décentrement, de
désubstantialisation de 1'étre et de dissociation de la conscience, a travers les techni-
ques adéquates a ce projet. — De ces analyses, riches et nombreuses, dont nous ne
pouvons ici rendre compte, nous pouvons tirer certaines conséquences. L'homme
cherche une sorte dextase qui puisse I'arracher a lui-méme et lui permettre de se



106 BIBLIOGRAPHIE

fondre dans un Tout. Derriére I'aspect apparent de la technique, qui serait de
répondre a des besoins, se cache en réalité un Désir profond de 'homme, le Désir:
refuser sa condition d’étre créé pour se faire Dieu. J. Brun se souvient de Kierke-
gaard qui a sans cesse lutté contre «l’aplatissement de la Transcendance dans le
Monde et la divinisation de I'’homme par lui-méme» (J. Brun, introd., p. 4 & Kierke-
gaard, Obligues, 1981). Ce qui est condamnable dans l'entreprise technicienne de
I’homme, ce ne sont pas ses réalisations en elles-mémes, mais I’esprit qui les anime;
c’est le Désir qui les meut. En un mot, c’est la volonté ontologique et sotériologique
de I'aventure technicienne que J. Brun condamne, car, par cette volonté, «[’histoire
de la technique est et sera le récit des victoires de ’homme sous la catégorie de la
defaite » (233). Face a cette volonté de puissance, a ce Désir de quitter les rivages de
’humaine condition pour une extase qui peut conduire aujourd’hui aux écarts
extrémes et aux catastrophes que I’on sait, J. Brun nous rappelle que «I’homme ne
peut s’évader de son ombre ni sauter hors de soi» (207). C’est par cette reconnais-
sance que ['homme, renongant aux trompeuses victoires, ne confondant plus « sauve-
tage et salut», pourra s’ouvrir au Tout Autre. — Nous aimerions, a propos de ce livre
attachant par la force de certaines analyses, par ’angoisse dont on sent l'auteur
envahi devant les risques de ’humanité, et plus encore peut-étre de I'individu en son
intériorité et en son essence, tenter d’amorcer une discussion sur une question qui
touche finalement a la méthode. Nous a frappé, outre les qualités indiquées, le ton
polémique du livre. Or voici notre question: la polémique est-elle de bonne méthode
en philosophie? Une attitude critique, qui a pour but de cerner les limites, de
dénoncer des illusions, ne se trouve-t-elle pas affaiblie par la polemique? Cette der-
niére n’est-elle pas prise a son propre jeu, en ce sens que la polémique est incapable
de se critiquer elle-méme? N’accorde-t-elle pas a la fois trop et trop peu a ce contre
quoi on polémique, en ce qu’elle risque de convaincre les convaincus et de raidir plus
encore les adversaires. Ou ce contre quoi I'on polémique contient en lui-méme dia-
lectiquement son contraire et ce dernier risque d’étre occulté; ou la polémique sou-
ligne tant la faiblesse, le danger ou I’erreur de la position a laquelle elle s'en prend,
que I'on peut se demander si ce n’est pas faire trop d’honneur a une telle position que
de polémiquer contre elle. La polémique n’est-elle pas, elle aussi, un masque du
Désir? Qu’on nous comprenne: c’est parce que ce livre ne peut nous laisser indiffe-
rent, parce qu’il nous pose des questions fondamentales, que nous essayons a notre
tour de poser cette question.

MicHEL CORNU

Eric WEIL, Philosophie et réalité, Paris, Beauchesne, 1982, 404 p.

Réunissant les «derniers essais et conférences» d'Eric Weil, cet ouvrage a le
mérite de nous montrer, a travers |'étonnante multiplicité des sujets questionnés, le
cceur d'une pensée constamment aux aguets, I'intuition dévorante d'un philosophe en
quéte de la réalité. L'intérét que porte I'auteur a 'histoire n’est pas uniquement — ni
méme avant tout — historiographique; I'histoire a un sens — ou plutot: du sens; et
c’est en cela qu'elle importe au philosophe dont la tache consiste a scruter patiem-
ment les événements. En présence de la violence qui déferle sur le monde contempo-
rain et qui pourrait faire croire a I'absurdité du monde et de I'histoire, le philosophe,
contrairement a I'homme de bon sens qui se contente d’agir, réfléchit (p. 80). Poser
inlassablement la question du sens et en particulier du sens de sa vie, voila ce qui
caractérise le philosophe. Plusieurs essais, convaincants, décrivent 'emprise que
celui-ci peut avoir sur la réalité; distinguant le philosophe du politique, I'auteur



BIBLIOGRAPHIE 107

affirme que le second se préoccupe surtout d’assurer la vie matérielle des individus,
alors que le premier est tracassé par la question du sens de la vie. C’est dans un dia-
logue incessant, ou chaque participant admet que «les autres participants sont aussi
raisonnables que lui-méme» (p. 283) et non dans de vaines discussions ou chacun
cherche a faire prévaloir son point de vue, que la vie et I'histoire prennent sens.
Explication intéressante, excluant de la philosophie le totalitarisme et la violence
pour dégager la dignité de I’étre humain: sa rationalité qui s’exprime dans le dia-
logue, le partage, le respect. Si Eric Weil prend beaucoup de précautions pour bien
distinguer I'authentique dialogue (dans « Vertu du dialogue », p. 279-295) de la creuse
discussion, on peut cependant regretter que sa réflexion ne I'ait pas amené a préciser
davantage les conditions et modalités du dialogue. — La référence a Hegel est
constante dans les textes weiliens (quatre chapitres sont méme des conférences sur
certains aspects de la philosophie de Hegel), et la conception de I'histoire par le dia-
logue et la dialectique est incontestablement influencée par les « Legons sur la philo-
sophie du droit» ou par les « Legons sur la philosophie de I'histoire ». Mais, tout en
reconnaissant I'omniprésence de Hegel dans le monde contemporain, Eric Weil est
assez lucide lorsqu’il se demande s’il existe un seul hégélien au sens de Hegel, un phi-
losophe qui pense étre parvenu au Savoir Absolu (p. 96). — L’essai intitulé « L’édu-
cation en tant que probléme de notre temps », en dépit d’'une considération inactuelle
sur la pénurie des enseignants, insiste judicieusement sur la primauté de I'éducation
par rapport a I'instruction, sans toutefois dénier a celle-ci toute dignité: par I'instruc-
tion, I’homme apprend a travailler, découvre la technique et se facilite la vie; par
I’éducation, il apprend a user de sa liberté, cette liberté qui lui est accordée par la
meécanisation du travail. Dans notre civilisation dite de loisirs mais faite de violences,
une réflexion sur I'importance du role de I'éducateur n’est jamais de trop et nous
devons a Eric Weil d’avoir bien saisi et dénoncé le malaise que peut créer I'oisiveté 1a
ou la liberté n’est qu’absence de contrainte. Encore faut-il se demander — pour pour-
suivre sur la voie de I'auteur — si une réflexion et une dénonciation sont a elles
seules efficaces.

JACQUES SCHOUWEY

HiLARY PUTNAM, Reason, Truth and History. Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1981, 222 p.

Pouvons-nous connaitre vraiment la réalité? Cet ouvrage est consacré a I’étude
des conditions d’une telle connaissance. Il cherche a montrer que les divisions dans
lesquelles nous cherchons traditionnellement a comprendre le monde et la connais-
sance nous conduisent & des impasses en nous incitant a ériger en absolus des
conceptions partielles. Il s’agit donc de montrer qu’il n’y a pas d’un coté la réalité en
soi et de I'autre la pensée, entre lesquelles il s’agirait d’établir une correspondance. Il
n'y a pas non plus d’alternative entre la croyance en un fondement absolu, ou une
parfaite objectivité, et le pur relativisme, ni entre la raison et le sentiment, pas plus
qu’entre les faits, les théories et les valeurs. Pour éviter les apories auxquelles condui-
sent ces divisions, I'auteur défend une position moyenne dans laquelle ces opposi-
tions s’évanouiraient ou du moins s'atténueraient. Il propose ainsi un «reéalisme
interne », dans lequel ’existence de la réalité du monde serait affirmée, mais non pas
comme indépendante de la conception que nous en avons. Ce réalisme implique une
conception de la rationalité comme ne se fondant pas sur une sorte de vérité ou de
raison absolue, mais comme signifiant la jusiification multiple de nos conceptions
tendant vers I'idéal de la justification ultime qui définirait la vérité. Dépourvue de
I’appui de I'intuition d’une vérité absolue, cette raison n’en deviendrait pas pourtant



108 BIBLIOGRAPHIE

inconsistante, car elle s’ancrerait dans la nature humaine, la vérité n’étant plus alors
congue comme indépendante du bien ou des valeurs. — L’ouvrage est suggestif, clair
et agréable a lire. Il comporte un aspect polémique, intéressant aussi, quoique I’on
puisse se demander s’il fait justice aux représentants du relativisme qu’il combat
(notamment P. Feyerabend, M. Foucault et T. Kuhn), et si la volonté de simplifier,
agréable en soi, ne compromet pas certaines conclusions.

GILBERT Boss

JesUs CorRDERO PANDO, Etica y sociedad, Editorial San Esteban, Salamanca,
1981.

11 s’agit du premier titre de la série Aletheia, de I’« Instituto superior de Filosofia»
de Valladolid. L’auteur tdche de concilier un point de départ individualiste —
«I’homme est I’étre qui doit se faire soi-méme » — et la volonté de rendre le monde
«plus humain». Les deux péles de sa réflexion sont Freud et saint Thomas.

JEAN-PAUL BOREL

ROBERT SPAEMANN, Moralische Grundbegriffe (Beck’sche Schwarze Reihe
256), Miinchen, Beck, 1982, 109 p.

L’auteur, professeur de philosophie a I'Université de Munich, veut fournir au lec-
teur une sorte de nomenclature des termes éthiques les plus usuels, ceux dont
I’'emploi constant manifeste assez la présence proche de I’éthique mais aussi son opa-
cité, bien signalée par la difficulté de définir ces termes courants. Cette incertitude
signifie-t-elle que I’éthique est relative, conditionnée par 'usage ou la manipulation
des discours dominants? Ou s’enracine-t-elle dans une expérience et une nécessité
liées a I'étre de 'homme? A I'aide d’exemples simples, I'auteur évoque tour a tour les
huit questions suivantes: le bien et le mal sont-ils relatifs? principe de plaisir et prin-
cipe de réalité; intérét personnel et conscience de la valeur; moi et les autres; la fin et
les moyens; faut-il suivre sa conscience? quelle attitude avoir devant ce envers quoi
on est impuissant (le destin)? Ce petit livre est né de conférences données d’abord a
la Radio bavaroise en 1981; ce qui indique bien son genre littéraire et le public visé.

Eric FucHs

Louis GUILLERMIT, Le Réalisme de F. H. Jacobi. Dialogue sur I'ldéalisme et
le Réalisme. Traduction et Notes. Aix-en-Provence, Publications de I'Uni-
versité de Provence, 1982, 496 p.

Avant sa traduction richement commentée du Dialogue, I'auteur donne un large
expose critique de la philosophie de Jacobi. Il montre comment les difficultés de sa
théorie de la croyance ne viennent pas de la naiveté qu'on lui a trop souvent sup-
posée, mais qu’elles représentent les difficultés nécessaires, rhétoriques et philosophi-
ques, inhérentes au projet de Jacobi de développer une non-philosophie ou d'une
philosophie du non-savoir. Ces difficultés naissent pour une grande part de I'obliga-
tion ou se trouve le non-philosophe de s’opposer a la philosophie sans tomber dans
I'absurdité de défendre la pure ignorance, mais en soutenant au contraire une docte
ignorance. En effet, la croyance ne signifie pas pour Jacobi un degré de savoir infé-



BIBLIOGRAPHIE 109

rieur a celui de I'entendement, mais l'intuition originelle de la vérité sur laquelle
celui-ci repose. Aussi développe-t-il cette idée en distinguant une raison capable de
nous reveler la vérité du réel comme ce qui nous posséde et constitue 1'élément dans
lequel nous sommes toujours déja, et un entendement par lequel nous tentons de
nous ressaisir sans jamais parvenir a faire de la vérité notre possession. L. Guillermit
montre comment cette vision de la vérité se lie logiquement aux autres théses de
Jacobi, telles que I'idée de la philosophie comme dévoilement de I'étre, tentative de
justification intellectuelle de ce qui reste pourtant inconcevable, critique des limites
de la connaissance, ou que celle de la nécessité relative du moi par rapport au toi, du
sujet par rapport a la réalité, de 'homme par rapport a Dieu, de I'entendement par
rapport a la raison ou au sentiment.

GILBERT Boss

FraNcolis GACHOUD, Maurice Clavel, du glaive a la foi (Croisées), Paris,
PUF, 1982, 231 p.

Lorsque Maurice Clavel se qualifiait lui-méme de journaliste transcendantal, il
enongait bien plus qu'une simple boutade. Aussi vrai que le projet kantien de
«limiter le savoir pour faire place a la foi» fut la seule et constante réplique qu'il ait
opposé aux idéologies de son temps, il nous donnait 1a, avec la meilleure présenta-
tion de son ceuvre généreuse et compliquée, la définition de toute son attitude exis-
tentielle. Pour Frangois Gachoud, on peut ainsi comprendre comme autant d’occa-
sions d’'un authentique retour a Kant: la réfutation du marxisme par Clavel; son
analyse des événements de Mai 68; sa maniere d'interpréter la figure de Socrate; son
rejet de Heidegger, enfin, que, peu avant sa mort, il aurait voulu exprimer en un
ouvrage qui se fut intitulé « L’Etre et la Croix ». — Retour a Kant: encore faut-il pre-
ciser de quel Kant il s’agit, et c’est pourquoi Francois Gachoud consacre les deux
derniers chapitres de son étude a tenter de présenter « Critique de Kant», cette ceuvre
de 650 pages ou Clavel se livre a un corps a corps acharné avec le texte de la « Cri-
tique de la Raison pure». L'«oncle» des nouveaux philosophes voyait dans
I'« Esthétique transcendantale» I'apport définitif du philosophe allemand, et il la
comprenait comme pouvant déboucher sur un penser de I'incarnation compatible
avec I'enseignement du christianisme. — Méme s'il ne prend guére de recul critique
par rapport a la pensée qu'il analyse, Frangois Gachoud nous offre une introduction
passionnante et trés bien congue qui se lit presque comme un roman policier. Reste-
rait encore a examiner l'attitude de Clavel en matiére ecclésiologique, et a se
demander notamment si son fidéisme individualiste et largement paradoxal ne se
révéle pas parfois, 1a, comme une forme théologique de I'irresponsabilité.

BERNARD HORT



	Bibliographie

