
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 4

Artikel: Constitution fédérale : un préambule, à quoi bon?

Autor: Schaffter, Michel / Rochal, François / Freudiger, Marc-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 391-405

CONSTITUTION FÉDÉRALE:
UN PRÉAMBULE, À QUOI BON?

MICHEL SCHAFFTER, FRANÇOIS ROCHAT, MARC-ANDRÉ FREUDIGER

Introduction

Récemment, un nouveau projet de constitution fédérale a été soumis aux
organismes et aux citoyens de ce pays. A comparer le projet final aux différents

documents de travail jalonnant l'histoire de son élaboration1, on
observe certains flottements dans la place et le rôle attribués aux droits
fondamentaux. Différentes conceptions se sont affrontées. Ainsi on peut
constater que le document de travail I (traduction en dispositions
constitutionnelles des conclusions du groupe de travail Wahlen) fait explicitement
référence, dans son préambule, à certains principes de droit («liberté»,
«dignité», «droits de l'homme», etc.) et qu'ils y jouent un rôle considérable,

puisqu'ils déterminent la limite de «tout pouvoir». En revanche, le

document de travail II (projet de constitution réduite à l'essentiel) se montre
parfaitement ignorant de tous principes fondamentaux. Le projet final,
quant à lui, mentionne bien certaines valeurs dans son préambule
(«liberté», «bien-être», «paix du monde», etc.), mais il ne les déclare pas
explicitement comme des principes contraignants; de plus, dans la première
partie du projet, les buts de l'Etat ont la préséance sur les droits fondamentaux.

Cet état de fait reflète donc que, derrière l'élaboration d'un projet de

constitution, s'annonce le problème d'une théorie générale de la justice qui
distingue et situe, les uns par rapport aux autres, différents niveaux de

réflexion.
C'est devenu aujourd'hui un lieu commun de faire référence aux droits

de l'homme, en particulier à la Déclaration universelle qu'a reconnue
l'Assemblée générale des Nations Unies en 1948, c'est-à-dire l'immense
majorité des Etats du globe. Mais si chacun s'en réclame et s'en sert volontiers

comme il l'entend, il ne s'ensuit pas qu'on les prenne véritablement au
sérieux dans leurs implications. On pense, bien sûr, aux nombreuses, et

souvent sanglantes, transgressions des droits de l'homme, mais le problème
peut se poser dans un cadre plus paisible, dans celui de l'élaboration d'une

1 Voici les documents officiels utilisés: Constitution fédérale de la Confédération
suisse, Berne, 1980.

Commission d'experts pour la préparation d'une révision totale de la Constitution

fédérale: Documents de travail I, II (1974, 1975); Projet de Constitution (1977),
Rapport (1977). Edités par l'Office central fédéral des imprimés et du matériel, Berne.



392 M. SCHAFFTER. F. ROCHAT. M.-A. FREUDIGER

constitution nouvelle, par exemple. Il signifie que prendre au sérieux la

Déclaration exige que soit établie judicieusement l'articulation qui doit
exister entre les droits de l'homme et la constitution à élaborer. Or le

nouveau projet de constitution fédérale montre bien que cette articulation n'a

pas été établie clairement.
Dans la table des matières d'une constitution, il existe pourtant un lieu

privilégié pour aborder ce problème: le préambule. On a trop souvent
l'habitude de considérer ce préambule comme une prose pompeuse ou, au

mieux, comme de la simple littérature; c'est seulement avec la suite qu'on
entrerait dans les matières importantes et décisives. Cette habitude est non
seulement regrettable, mais condamnable. En effet, pour une constitution,
le préambule représente ce que l'esprit est à la lettre. Son sens est de définir
la perspective à partir de laquelle il convient d'interpréter les articles
subséquents. Comme tel, loin d'être une inutile pièce rapportée, il a un rôle
absolument déterminant. C'est à lui qu'il appartient de dicter les principes
auxquels doit obéir tout ce qui suit.

L'élaboration d'un préambule de constitution mérite donc une réflexion
approfondie, réflexion à laquelle cet article voudrait contribuer. Notre
intention est de présenter un modèle de préambule qui remplisse véritablement

sa fonction referentielle en tète d'une constitution. Mais, avant de

l'énoncer, nous avons à prendre position sur différents problèmes que ce

modèle pose. Ce sera d'abord celui de la référence théologique, dans la

mesure où il conditionne le sens global d'une constitution et la situe

historiquement. Ensuite nous passerons à un problème connexe, celui d'une
réflexion de principe touchant le cadre dans lequel il convient de penser les

rapports entre les hommes, puisqu'il existe aujourd'hui des antagonismes à

ce sujet. Enfin nous essaierons de montrer que le cadre retenu est susceptible

de prendre place à l'intérieur d'une théorie générale de la justice,
rationnelle et applicable. Tels seront les objets des trois chapitres qui
suivent.

I. Le problème de la référence théologique

Réfléchir au préambule d'une constitution nous confronte d'emblée à un

problème fondamental: celui d'une référence théologique et de son sens. Le

préambule de la constitution en vigueur s'ouvre par la formule : «Au Nom
de Dieu Tout-Puissant!». Et la commission des experts chargée d'établir le

projet d'une révision totale de cette constitution a opté, après bien des

discussions, pour le maintien de la même formule. Ses arguments étaient de

deux ordres: la fidélité à la tradition et l'affirmation de la relativité de toute
puissance publique2. Laissons de côté le premier ordre d'arguments: ils

2 Cf. Rapport (voir note I



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE, À QUOI BON? 393

n'abordent pas le fond du problème et obéissent surtout à un souci de
stratégie politique. Le deuxième ordre est, en revanche, déterminant. Il attribue
à la référence théologique le sens d'une relativisation des pouvoirs au sein
de la société humaine. Elle doit apporter une garantie contre le totalitarisme.

Cette signification a aussi été retenue comme essentielle par la
Faculté de théologie de Genève qui a pris clairement position pour le maintien

de la référence théologique, bien que sous une forme un peu différente
et plus précise: «Au nom de Dieu, source et limite de tout pouvoir,
amen»3. Dans le contexte qui est le nôtre aujourd'hui, cette mise en
perspective a du poids. Elle doit absolument être reconnue et validée.

Toutefois, on ne peut s'empêcher de se demander si la réponse donnée
est suffisante pour couvrir la justesse de l'intention. En effet, l'histoire nous
a appris l'ambivalence des références théologiques. Que n'a-t-on pas
commis, «au nom de Dieu» justement, en fait d'exactions totalitaires! Si

donc le refus du totalitarisme demeure une exigence primordiale, il apparaît
qu'une référence théologique comporte certaines apories qui entravent une
pleine correspondance avec l'objectif posé4. L'invocation de Dieu, prise en

elle-même, reste beaucoup trop susceptible d'interprétations divergentes

pour autoriser à penser qu'elle donne une garantie suffisante. Tout au
moins, tant que n'a pas été affiché clairement le sens anthropologique de la
limite qu'elle est censée poser. Car il semble bien que c'est sur ce terrain-là
que se situe le fond du problème. Voilà pourquoi il est nécessaire de

reprendre la réflexion à la base. Et cela implique qu'on commence déjà par
s'interroger sur la légitimité ou l'illégitimité d'une référence théologique
dans le préambule d'une constitution, question malheureusement négligée
dans les débats5.

Pour la traiter, il convient de distinguer deux perspectives: la perspective
donnée par la foi chrétienne, qui se justifie par le fait qu'en raison de notre
enracinement historique et culturel dans le christianisme, le Dieu invoqué
est plus ou moins appréhendé en fonction de son système de référence; et la

perspective de l'éthique générale, dont relève par définition la probléma-

3 Invocation du nom de Dieu et Constitution fédérale, Labor et Fides, Genève,
1980. p. 25-28. Cet ouvrage réunit une collection d'articles dans lesquels différentes
personnalités ou instances présentent leur avis et leur position.

4 La Faculté de théologie de Genève, dans l'article qui présente son avis, s'est

montrée consciente de ce danger. La formule qu'elle propose reste cependant
insatisfaisante puisqu'elle laisse dans l'ombre le lieu qui doit marquer la limite. Des
interprétations de l'autorité de Dieu permettant un certain recouvrement du pouvoir
humain et du pouvoir divin restent donc encore possibles. C'est ce qu'a bien vu
Denis de Rougemont: «L'avis de Denis de Rougemont», ibid. p. 63-69.

s Ni la commission des experts, ni la Faculté de théologie de Genève, dans leurs
avis respectifs, n'ont soulevé cette question, pourtant fondamentale puisqu'elle
engage toute l'orientation des débats.



394 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

tique d'une constitution. C'est dans la conjonction de ces deux perspectives
que doit s'avérer la légitimité ou l'illégitimité de la référence théologique.

Envisageons le problème sous la première perspective: la référence à

Dieu dans le préambule d'une constitution est-elle légitime à partir de la foi
chrétienne? Pour éviter les malentendus, disons d'emblée qu'il est erroné de

croire que la réponse est fonction d'un calcul statistique déterminant si les

chrétiens de ce pays sont encore majoritaires ou non. Qu'ils le soient ou
qu'ils ne le soient pas, ne change rien à notre propos. Car c'est bien de la
chose elle-même qu'il s'agit, non de ses contingences extérieures. C'est de sa

légitimité intrinsèque, non d'une légitimité extrinsèque.
Dans la structure de la foi chrétienne, ainsi que l'ont bien montré Barth

et Bultmann, la théologie est accrochée à la christologie. Dieu est indissolublement

lié à la personne et à l'histoire de Jésus de Nazareth. Ce dernier est

donné comme le critère de toute connaissance authentique de Dieu. Nous
nous trouvons donc aux prises avec un paradoxe irréductible: Jésus est

totalement homme et en même temps totalement Dieu, la Parole a été faite
chair, le crucifié de Golgotha est le ressuscité en qui se manifeste la gloire et

la seigneurie de Dieu, l'éternel a surgi dans le temps, l'absolu a pénétré dans

l'histoire. Ce caractère paradoxal de la connaissance de Dieu ne la rend

possible qu'au sein d'un acte de foi qui renonce à toute saisie objectivante.
«Solo Christo, sola fide», disaient déjà les Réformateurs. Ce paradoxe
serait purement gratuit s'il n'avait pas pour sens de se présenter comme
l'événement de salut qui arrache l'homme à son péché. Et ainsi nous
entrons dans un deuxième aspect structurel de la foi chrétienne: la conjonction

nécessaire de la christologie avec une sotériologie. Cette autre structure
constitutive du christianisme, Paul l'a exprimée dans cette formulation aussi

connue que dense: «Puisque le monde dans la sagesse de Dieu n'a pas

connu Dieu par le moyen de la sagesse, Dieu a décidé de sauver par la folie
de la prédication [de la croix] ceux qui croient» (1 Co 1,21). Il en résulte

deux conséquences significatives pour notre propos:

— Il n'est possible de parler véridiquement de Dieu qu'en référence avec

l'événement du Christ venu pour nous sauver. Autrement dit, toute
référence véridique à Dieu ne trouve sa place que dans la problématique du

salut de l'homme.

— Si Dieu ne se laisse appréhender que sous la forme d'un paradoxe irré¬

ductible, on ne peut pas en parler dans le registre de la vérité générale et

reconnue. Seul lui convient le registre de l'aveu personnel ou de la

prédication qui interpelle et cherche à provoquer une décision de foi
devant le paradoxe. Autrement dit, toute référence véridique à Dieu ne

peut appartenir qu'à un processus de communication fondé sur l'individu.



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE, À QUOI BON? 395

Ces deux conséquences nous permettent ainsi de poser la thèse suivante:
puisque la problématique d'une constitution n'est pas celle du salut, mais
qu'elle tend au contraire à la laisser ouverte, et puisqu'elle réclame, par
ailleurs, une adhésion générale de la collectivité dans sa diversité, il s'ensuit

que toute référence à Dieu dans le texte ou dans le préambule d'une constitution

est illégitime du point de vue de la foi chrétienne.

Envisageons maintenant le problème sous la seconde perspective : la
référence à Dieu dans le préambule d'une constitution est-elle légitime d'un
point de vue éthique? Cette seconde perspective est nécessaire elle aussi.

Non seulement, en effet, la mise en vigueur d'une constitution est un acte

éthique, mais encore son préambule a précisément pour sens de donner le
fondement éthique interprétant le droit qu'on instaure. Comme tout ce qui
relève de l'éthique, il prétend donc à une validité et à une reconnaissance

générale. Comme tel, il doit appartenir au registre des vérités susceptibles
de l'adhésion de l'ensemble d'une collectivité raisonnable. Or, la référence à

Dieu ne répond plus aujourd'hui à cette condition. Elle correspond à une
option au milieu d'autres, qui lui sont opposées et qui sont, elles aussi,
défendables. Il faut donc la déclarer illégitime. D'autant plus qu'une constitution

qui donnerait droit dans son texte à la liberté de pensée et au pluralisme

d'opinions entrerait en contradiction avec elle-même si, dans son
préambule, elle devait recourir à une option doctrinale particulière pour
assurer son fondement.

Dès lors, nous pouvons également poser la thèse suivante: du point de

vue éthique, toute référence à Dieu est illégitime dans le texte ou le préambule

d'une constitution, parce qu'elle fait sauter le cadre que l'on entend

justement établir et crée une situation de mauvaise foi.
Mais s'il convient donc, tant du point de vue de la foi chrétienne que du

point de vue éthique, de déclarer illégitime une référence à Dieu dans le

préambule d'une constitution, il ne s'ensuit pas que doive se perdre la
signification que la commission des experts et la Faculté de théologie de Genève

voulaient lui donner, dans le souci de nous garantir du totalitarisme.
L'affirmation de la relativité de tout pouvoir doit être maintenue, mais elle doit se

traduire autrement que par une référence théologique. Par exemple, il n'est

pas insensé de penser simplement que l'exigence de respect des personnes
est une exigence héritée dont nous ne sommes pas maîtres; qu'elle doit
donc être défendue contre tous ceux qui voudraient la réduire et qu'il faut

en faire le principe de toute institution politique. C'est une idée qui se laisse

parfaitement défendre en raison et endosser par elle, comme nous essaierons

de le montrer dans le troisième chapitre. Dans la mesure où elle apparaît

ainsi susceptible d'une adhésion générale, elle peut fonctionner comme
fondement interprétatif d'une constitution.

Ce fondement aurait l'avantage d'afficher clairement le sens anthropologique

de la limite que voulait poser la référence théologique sans y parvenir



396 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

de façon satisfaisante. De plus, il aurait repris son objectif sans que soit
posé un lien d'implication nécessaire avec une option doctrinale particulière.

Car il laisse ouvert l'engagement de croyance. La liberté de pensée s'y
trouve respectée. Par convention, nous dirons qu'un tel fondement est une
«explication de niveau 1 ».

Par ailleurs, un tel fondement n'interdit pas non plus l'interprétation
doctrinale. Il peut être lu et accepté à partir d'un large horizon de

croyances. Par convention, nous dirons que l'interprétation doctrinale par
laquelle nous rendons compte d'une explication de niveau 1 est une «
explication de niveau 2». D'une «explication de niveau 1 » à une «explication
de niveau 2 », le passage est donc possible mais nullement nécessaire.

Pareille articulation de niveaux est parfaitement compatible avec la foi
chrétienne. En partant de son point de vue particulier, nous sommes même
conduits à affirmer que son « explication de niveau 2 » impose nécessairement

une « explication de niveau 1 ». La structure paradoxale de la foi
chrétienne entraîne en effet avec elle l'exigence de respect des personnes. Il est

significatif à cet égard que la part décisive soit accordée à la parole, à la

décision, à la foi, à la conscience, toutes choses qui appartiennent au thème
de la dignité des personnes, que Dieu a lui-même reconnue dans la mise en

œuvre de sa volonté de salut. Ainsi se trouve légitimé, dans la foi chrétienne
elle-même, le fait que le préambule d'une constitution en reste à des «
explications de niveau 1 ». Dieu tient trop au respect des personnes pour se

laisser irrespectueusement imposer à elles. Et si c'est déjà le cas lorsqu'il
s'agit de leur salut, à combien plus forte raison lorsqu'il s'agit simplement
de la mise sur pied d'un cadre constitutionnel.

En définitive, il apparaît donc qu'une constitution qui fait la différence
entre « explication de niveau 1 » et « explication de niveau 2 » peut être

reconnue et acceptée tant du point de vue de la foi chrétienne que du point
de vue éthique. L'introduction d'une articulation entre deux niveaux permet
d'opérer une distinction entre des occasions où il est nécessaire d'entrer
dans un débat doctrinal et des occasions où ce n'est pas utile. Or, pour
l'élaboration d'une constitution, ce n'est justement pas utile puisque c'est au

contraire l'unité des citoyens qu'on recherche. C'est pourquoi nous pouvons
affirmer que cette différenciation de niveaux est opérante, dans la
problématique d'une constitution, pour résoudre l'épineux problème de la

référence à Dieu et de la relativisation des pouvoirs.

II. Le problème d'une réflexion de principe

Affirmer la relativisation des pouvoirs n'est pas tout. Encore faut-il être

en mesure d'en expliciter l'idée de manière cohérente. Aussi est-il nécessaire

de s'interroger avec précision sur la question suivante: quelles sont les rela-



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE. À QUOI BON? 397

tions entre le droit, le devoir et le pouvoir? Répondre à cette question
revient à mener une réflexion générale sur le cadre dans lequel les rapports
entre les hommes devraient prendre place.

Il s'agit là d'une réflexion de principe dont la légitimité est, en fait,
contestée. En effet, une telle réflexion peut apparaître comme un exercice
abstrait et sans conséquences réelles; de plus, elle ne semble pas en mesure
d'apporter quoi que ce soit à la compréhension des liens qui unissent ou
désunissent les individus d'une société donnée. Car établir a priori un mode
d'organisation des rapports humains semble conduire à négliger la réalité
sociale dans ses dimensions concrètes.

Ainsi, notre réflexion de principe rencontre les objections de l'utilitarisme,

et ceci sous deux formes différentes: celle de l'utilitarisme, avec
Bentham et Mill notamment, et celle de la perspective utilitaire contemporaine
qui revendique un pragmatisme découlant de données scientifiquement
établies, par exemple dans le domaine de l'économie, à l'aide de la théorie
mathématique des jeux. Ces objections se regroupent le long de la ligne de
force de l'utilitarisme qui veut que l'on parte de la réalité, des faits réels, car
ce sont eux qui s'imposent et qui imposent le mode d'organisation des

rapports sociaux entre les hommes. Un tel point de vue se rencontre plus que
fréquemment aujourd'hui en relation, notamment, avec les difficultés
économiques actuelles; l'affirmation selon laquelle la conjoncture internationale

dicte les stratégies économiques à suivre illustre l'idée d'une nécessité

indépendante des choix des sociétés. On invoque ainsi volontiers la force
des choses comme explication à la récession mondiale et au chômage. Selon

ce point de vue, la réalité est le domaine des réalités et celles-ci connaissent
leur nécessité propre, les principes éthiques ne jouant ici aucun rôle appréciable.

Nous ne retenons ici de l'utilitarisme que sa démarche, car c'est elle qui
conduit, par son positivisme, à la perspective utilitaire actuelle, que ce soit
dans le domaine économique ou ailleurs. L'utilisation de la théorie des jeux
dans l'analyse économique actuelle et dans la production de modèles

économétriques s'inscrit dans une telle perspective où la réflexion de principe
est dissimulée, voire niée. Il s'agit de calculer quelles sont les stratégies
économiques les plus rationnelles, mais la rationalité est fonction des seuls intérêts

qui sont en jeu. L'utilitarisme du XIXe siècle affirme qu'il faut partir de

l'observation et de l'expérience; il constate que chaque individu est à la
recherche de son propre bien et que tous les hommes, sans exception, aspirent

au bonheur. Il existe donc un « instinct du bonheur», c'est un fait, mais
c'est en même temps une preuve du principe d'utilité qui fonde l'utilitarisme.

En évaluant les actions d'après leurs effets, l'utilité devient strictement

mesurable; c'est ainsi que l'utilitarisme ouvre la voie «au plus grand
bonheur pour le plus grand nombre», puisqu'il est désormais possible
d'élaborer une législation qui va dans ce sens et qui repose uniquement sur



398 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

des faits dont l'analyse est aussi rigoureuse que scientifique. Dès lors,
l'éthique rationnelle de l'utilitarisme possède le même statut que les

mathématiques.

La théorie des jeux de von Neumann et Morgenstern6 vise à une
description exacte de la stratégie de l'individu qui cherche à obtenir le

maximum d'utilité, par exemple le plus grand profit lors d'une transaction
immobilière. Cette théorie ne vise pas la recherche empirique et en est

indépendante; son objectif est d'établir un calcul dans lequel on considère, tout
d'abord dans des formes d'échanges les plus simples, le comportement
possible de l'individu. Par exemple, le consommateur vise à obtenir un
maximum d'utilité comme l'entrepreneur recherche un maximum de profits;

aussi, agir rationnellement revient à rechercher les maxima. Il s'agit
donc d'atteindre la position optimale grâce à l'adoption de la meilleure
stratégie possible dans le cadre du jeu auquel participe l'individu. La théorie
des jeux est une théorie formelle au sens mathématique du terme; elle

permet de dire quelle est la bonne stratégie à suivre dans le cadre de la
recherche de l'utilité. Cette théorie s'applique à l'économie, dans la mesure
où elle porte justement sur les phénomènes d'échange; elle fournit des

modèles concernant ces formes d'échange et les stratégies optimales qui en

découlent. Dans un essai récent, Mathematics as a Tool for Economie

Understanding1, le mathématicien J. Schwartz précise le point de vue de la
théorie des jeux. Tout d'abord, elle offre des modèles possibles dont
l'adéquation à la réalité économique n'est pas contenue dans ces modèles eux-
mêmes. Il s'ensuit que le raisonnement mathématique inhérent à ces

modèles ne peut pas établir si les conclusions que l'on en tire concernant la
réalité sont correctes, ils peuvent uniquement montrer qu'elles sont logiquement

possibles. Enfin, l'existence de plusieurs modèles mathématiques
possibles de la réalité signifie aussi l'existence de conclusions diverses et même

opposées. Il est donc nécessaire d'opérer un choix quant au modèle qui va
être utilisé, ce choix n'étant pas d'ordre mathématique.

Il apparaît donc que ce n'est pas la théorie des jeux qui infirme notre
réflexion de principe, mais bien plutôt la perspective dans laquelle cette

théorie est utilisée. On prétend ainsi que les décisions doivent se prendre de

manière rationnelle et que la rationalité se trouve dans les chiffres, dans les

calculs d'intérêt, dans les bilans, bref dans une évaluation économique
rigoureuse. De cette manière on est confronté à la nécessité et, par conséquent,

à l'absence de choix. Aussi faut-il rationaliser, restructurer, redimen-

sionner et ceci par la force des choses. Mais, en réalité, cette force des

choses dépend d'un calcul d'intérêt qui prend place dans un modèle qui

6 John von Neumann and Oscar Morgenstern, neory of Games and Economie
Behavior, Princeton University Press, Princeton. 1955.

7 Mathematics Today, ed. by L. A. Steen, Springer-Verlag, New York. 1978.



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE, À QUOI BON? 399

n'est qu'un modèle possible; ce calcul ne s'impose pas de lui-même. Qu'un
modèle mathématique vise la rigueur, il y a peu de doutes à ce sujet, mais ce
modèle doit encore être appliqué à l'économie, et l'économie établit elle-
même ses règles de fonctionnement. Ainsi, il est possible d'effectuer un
calcul du moment que les règles économiques sont les règles du jeu, mais on
peut imaginer d'autres règles. Si un modèle mathématique permet
d'ordonner des données économiques, il faut cependant ajouter qu'il ne
s'agit que d'une manière possible de les ordonner. Comme le dit Schwartz:
« Our reasoning can therefore not tell us that our conclusions concerning
reality are correct, but only that they are logically possible»8.

La perspective utilitaire qui ne prétend argumenter qu'à partir de la réalité

est trompeuse; elle recourt elle aussi à un modèle qui, dès lors, ne
s'impose pas de lui-même. Une réflexion de principe constitue bien un
passage obligé lorsqu'on veut parler de la réalité, même dans ses aspects les

plus concrets.
Notre réflexion de principe rend compte de notre adhésion aux droits

fondamentaux et retrace la raison et les conséquences d'une telle adhésion.
Les relations qu'elle établit sont les suivantes:

— L'adhésion aux droits fondamentaux découle d'une attitude de respect
face à l'existence humaine, à laquelle est reconnue une valeur première.

— Les droits fondamentaux sont l'expression de cette valeur, et c'est à ce

titre qu'ils sont reconnus. Le respect et la reconnaissance indiquent, de

plus, que l'homme témoigne de ces droits, mais qu'il n'en est pas à l'origine.

C'est la raison pour laquelle la constitution rappelle (ou se

rappelle) ces droits fondamentaux et tente de les traduire, le plus fidèlement

possible, dans sa législation. Les droits fondamentaux présentent ainsi le

cadre formel au sein duquel doivent se dérouler les relations entre les

hommes.

— Par conséquent, c'est également à l'intérieur de ce cadre que l'exercice

du pouvoir doit se faire, ce qui signifie qu'il découle des droits
fondamentaux, et d'eux seuls.

— Il en va de même des devoirs qui ne sont que l'expression active du res¬

pect de ces droits.

A notre avis, il faut insister sur l'extrême importance qu'il y a à rappeler
à chacun, et à nous-mêmes en premier lieu, les droits fondamentaux, le

respect que nous leur devons tous, ainsi que les devoirs et les limites de tout

pouvoir qui en résultent nécessairement. Ceci est d'autant plus capital que
le droit établi, par le fait même qu'il est établi, est un droit humain, et par là

historique. Il s'agit alors justement d'inscrire ce droit humain en référence

aux droits fondamentaux qui, en la matière, établissent seuls la norme de

vérité et de justice.

8 Ibid., p. 271.



400 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

III. Le problème de lajustice

Notre premier chapitre affirme que l'exigence du respect des personnes
(et sa conséquence pour la question qui nous occupe: la limitation de tout
pouvoir) constitue une valeur à laquelle une communauté raisonnable peut
donner son adhésion, indépendamment des croyances particulières de

chacun de ses membres. La question du fondement doctrinal se pose, bien
entendu, mais elle n'est pas à sa place là où il s'agit de déterminer les

principes qui régleront la vie communautaire. Nous avons, autant que nous

sommes, des conceptions divergentes sur le sens de l'existence. Sommes-

nous dès lors condamnés à une irréductible situation de conflit? Toutes
tendances confondues, les théoriciens du contrat social répondent par la négative

à cette question. Il y a une unanimité possible. Elle se situe, pour
reprendre les termes du premier chapitre, au niveau 1 de l'explication (au
niveau des principes de justice), quand bien même au niveau 2 (au niveau
des options doctrinales) elle représente un idéal que seul le fanatique croit à

sa portée. Il nous faut développer cette idée.

Mais il y a plus. Il faut que ce sur quoi porte l'unanimité soit applicable.
Notre deuxième chapitre soutient que la réflexion de principe, sur laquelle
l'unanimité est recherchée, constitue un passage obligé même pour celui qui
s'en tient à la stricte utilité. Dès qu'on veut penser et régler les rapports
entre les hommes, des principes sont en jeu; s'ils n'apparaissent pas
explicitement, cela ne signifie nullement que l'on a pu s'en passer pour le choix
d'un modèle d'action, mais peut-être qu'ils sont inavouables. Or d'où viennent

ces principes? Trop souvent ils sont reconnus par un choix arbitraire,
une intuition, un pari pour quelque chose qui est apparu dans la tradition et

qui a une certaine valeur. Cela peut donner l'impression d'une démarche

peu rigoureuse qui n'entre pas, ou très marginalement, dans le cadre de la

rédaction d'une nouvelle constitution. (Ainsi s'expliquerait la relative
indifférence des auteurs du projet de constitution à l'égard du préambule.) Nous

avons déjà fait allusion à la situation paradoxale des principes de justice,
des droits de l'homme, par exemple. Ils font l'objet d'un accord quasi
universel en matière de droit, mais paraissent singulièrement inutiles face aux
exigences des faits. Trop universels, en quelque sorte, ils perdent leur sens;
et s'ils ne sont que l'expression de la bonne volonté politique, inutile de les

déclarer. Qui douterait en effet de la bonne volonté d'une assemblée
constituante?

Mais si l'adhésion aux principes se fait au terme d'une démarche rationnelle

et s'ils sont applicables, il n'en va pas de même. La question d'une
théorie de la justice se pose donc. Un modèle cohérent permettant de saisir

des principes de justice rationnellement et de les appliquer à la réalité peut-
il être construit? Dans l'affirmative, le problème de lajustice ne relève plus



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE, À QUOI BON? 401

des bons sentiments; il intéresse même le pragmatisme que nous imposent
les faits; il permet d'éviter le dualisme de l'idéal et du réel, du droit et du
fait.

John Rawls, professeur à Harvard, a tenté de construire un tel modèle.
Dans A Theory of Justice9, il s'agit pour lui de déterminer les procédures
intellectuelles au moyen desquelles des principes de justice peuvent être

définis, ainsi que les procédures concrètes (constitution d'institutions politiques,

économiques et sociales) permettant d'appliquer ces principes aux
faits. Dans la présentation qui suit, nous ne mettrons en évidence que la
démarche de Rawls, sans entrer dans l'exposé de détail de sa théorie, ni
dans les nombreuses discussions qu'elle a suscitéesl0.

Rawls construit sa théorie autour de deux idées majeures, qui répondent
aux questions suivantes:

a) Comment obtenir un accord universel sur des principes de justice?
b) Comment passer des principes aux situations concrètes, comment

passer du droit au fait?
a) Une théorie de la justice n'est valable que si elle énonce des principes

de justice faisant l'objet d'un accord universel. Bricoler quelque principe
utilisé «pour le quart d'heure» et abandonné sitôt que les faits auront
changé ne constitue pas une réflexion sur le droit — Platon l'avait en son

temps fait remarquer. Rawls a donc cherché une procédure intellectuelle
telle que puissent être définis des principes de justice indépendamment des

situations de fait particulières. Il a trouvé cette procédure dans les théories
du contrat social faisant référence à une situation originelle. Rawls réinterprète

la situation originelle, préalable à l'accord, comme un artifice intellectuel

par lequel chaque contractant se dégage des situations concrètes qu'il
sera amené à vivre. On ne fait pas référence à un état antérieur de l'humanité

ou à une hypothétique bonté originelle de l'homme, mais on constitue

une manière de penser qui permet de sortir de l'impérialisme des faits, de la

pseudo-force des choses. Il y a certes une exigence éthique, mais elle

consiste en la reconnaissance du bien-fondé d'une réflexion de principe.
Pour ce faire, Rawls imagine une situation dans laquelle chaque contractant
(tout être raisonnable qui veut penser le droit) ignore tout de sa situation
personnelle dans la réalité humaine, tout en connaissant les dimensions
fondamentales de cette réalité. Elle est, comme dit Rawls, recouverte d'un voile

d'ignorance.
Il en découlera que les principes de justice seront choisis par tous de

manière à optimaliser le sort des plus défavorisés; ce sera en effet le choix

9 John Rawls, A Theory of Justice, Oxford Univ. Press, 1971.
10 Pour plus de précision, on peut lire l'article de Guido KONG, « Les fondements

méthodologiques de la théorie de la justice de John Rawls», in RTIiPh 111 (1979), p.
279-289, ainsi que P. BChi.er, S. Bonzon. P. Barthel, P.-A. Stucki, E. Dubuis, P.

Paroz, M. Schaffter, Justice en dialogue, Labor et Fides, Genève, 1982.



402 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

rationnel de chaque contractant dont l'avenir est peut-être d'appartenir à

cette classe. Rawls met en évidence deux principes de justice: le premier
portant sur le droit à une égale liberté pour chacun; le second indiquant
que les inégalités sociales et économiques doivent être arrangées de manière

que le bénéfice des plus défavorisés soit le plus grand possible (on retrouve
ici l'article 1 de la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen de 1789).

Répétons-le, le seul présupposé de Rawls est dans la mise en place du voile
d'ignorance, c'est-à-dire dans la référence à une situation originelle —
«originelle» ne signifiant rien d'autre que «permettant un accord universel».
Tout le reste est décidé rationnellement par des individus qui entendent

coopérer certes, mais dans la défense de leur propre intérêt.
b) Les principes une fois obtenus, il faut les appliquer; la théorie de la

justice veut articuler le droit et le fait. L'adhésion suppose une mise en

application. Ici intervient la seconde idée majeure de Rawls, celle d'une
théorie de lajustice stratifiée en niveaux distincts. Les deux principes de justice

(eux-mêmes hiérarchisés, le premier primant sur le second) constituent
le niveau du droit. Viennent ensuite: la constitution, qui fait référence à ce

droit; la législation, puis son application, qui sont elles-mêmes subordonnées
à la constitution. Le voile d'ignorance est progressivement levé et, à chaque
niveau, la réalité apparaît en des situations plus concrètes et particulières.

Nous avons insisté dans notre introduction sur l'intérêt qu'il y avait à

distinguer et à hiérarchiser différents niveaux de réflexion en matière de
justice. Rawls a élaboré sa théorie dans cet esprit. Elle présente pour nous un
double intérêt:

1) L'importance que nous accordons au préambule du projet de constitution

se trouve légitimée. Il forme le maillon par lequel une constitution se

rattache aux droits fondamentaux. Il exprime les principes qui constituent
la raison d'être de la société. Négliger le niveau spécifique du préambule
risque d'entraîner l'oubli de cette raison d'être: lajustice.

2) La stratification en niveaux permet de sortir de la mauvaise foi
utilitariste (qui occulte le choix), sans limiter le droit à ce qu'il a de plus abstrait,
à des principes dont l'inefficacité garantirait la pureté. Le monde politique,
économique et social ne doit pas être géré par des pragmatiques et pensé

par des idéalistes.

IV. Exemple de préambule

Suite à ces considérations théoriques, nous pouvons proposer un

exemple de préambule. Nous faisons suivre sa formulation de quelques
commentaires.



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE, À QUOI BON? 403

« Le peuple et les cantons de la Suisse
Reconnaissent que:
1. Tous les êtres humains naissent et demeurent libres et égaux en dignité et en
droits. Ils sont doués de raison et de conscience et doivent agir les uns envers les
autres dans un esprit de fraternité.
2. Tout individu a droit à la vie, à la liberté, à la sûreté et à l'épanouissement de
sa personnalité.
3. La raison d'être de la société est de maintenir et de promouvoir ces droits
fondamentaux, qui déterminent la limite de tout pouvoir.
4. La volonté générale des individus, formellement exprimée, est la seule source
du pouvoir et de l'autorité.
Ils ont, en conséquence, arrêté la Constitution que voici:»

Commentaires généraux

a) La justification de l'absence de référence théologique se trouve dans
le premier chapitre; le fait que cette absence n'entraîne pas la suppression
de la limitation des pouvoirs se trouve justifié dans le deuxième et le
troisième chapitre.

b) La référence explicite aux droits fondamentaux renvoie au deuxième
chapitre quant à sa nécessité et au troisième chapitre quant à sa rationalité.

c) La présence, la place et la fonction du préambule sont plus précisément

discutées dans le troisième chapitre.

Commentaires particuliers à l'énoncé du préambule

a) Introduction — L'emploi du verbe «reconnaître» (ligne 2) indique la

subordination du peuple et des cantons aux principes qui suivent; ces

principes s'imposent, ils sont valides indépendamment même de l'opinion
humaine, et c'est pourquoi ils doivent être «reconnus». Cette thèse a été

justifiée dans le deuxième chapitre.
b) Chiffre 1 — La reprise du premier article de la Déclaration Universelle

des Droits de l'Homme exprime la reconnaissance des principes
fondamentaux de l'égalité, de la liberté et de la fraternité, ainsi que du respect
des personnes (fondé dans la raison et la conscience).

Dès l'instant où le peuple et les cantons reconnaissent des principes et

des normes fondamentaux, ceux-ci sont reconnus comme ayant une valeur
absolue et contraignante pour toute société et pour tout homme. Il n'y a pas

d'inconvénient à citer ici un texte qui est l'objet d'une reconnaissance
universelle en principe. Le fait qu'il s'agisse d'un texte de l'ONU, dont la

Suisse n'est pas membre, ne devrait pas soulever de difficultés.

L'adjonction du mot «demeurent» est inessentielle, mais néanmoins

souhaitable; elle est conforme au texte de la Déclaration française de 1789.

c) Chiffre 2 — L'énumération des droits fondamentaux est en accord

avec l'article 3 de la Déclaration de l'ONU; l'adjonction du droit à

l'épanouissement de la personnalité se réfère notamment aux articles 22 et 26 du



404 M. SCHAFFTER, F. ROCHAT, M.-A. FREUDIGER

même texte; l'idée n'est pas étrangère au projet de Constitution de 1977. Si,

comme nous le pensons, l'intention d'un préambule est de déclarer les idées

majeures qui président à l'organisation de la société, l'énumération
sommaire des droits de l'individu doit évidemment y figurer. Le citoyen dispose
ainsi d'une base indispensable pour exercer sa pensée et son jugement.

d) Chiffre 3 — Dans la même perspective, il nous paraît essentiel de dire

que la société a une «raison d'être»; la société n'existe pas seulement

comme un ensemble de faits injustifiables ou comme un ensemble de forces

plus ou moins conflictuelles et plus ou moins absurdes. Il faut dire par quoi
et pour quoi, et à quelles conditions, la société se justifie. Il est conforme au
deuxième article de la Déclaration française de 1789 de référer cette raison
d'être aux droits fondamentaux. C'est là, par ailleurs, un lieu commun de la

tradition de pensée démocratique, mais cette idée tend à être oubliée ou
négligée; il convient donc de la rappeler.

Ce faisant, nous marquons clairement nos distances d'avec Le contrat
social de Jean-Jacques Rousseau et sa sacralisation de l'ordre social. Car,

pour lui, il n'existe plus de droits naturels imprescriptibles au sein de la

société; en y entrant, chacun de ses membres aliène la totalité de ses droits à

la volonté générale, estimée «toujours droite». De cette manière, il assure la

toute-puissance de la volonté générale sur l'individu: «Chacun de nous met
en commun sa personne et toute sa puissance sous la suprême direction de

la volonté générale» (Livre I, chap. 6).

La limitation du pouvoir par les droits fondamentaux, soulignée à la fin
du chiffre 3, est conforme au document de travail I de la commission des

experts fédéraux («Traduction en dispositions constitutionnelles des

conclusions du groupe de travail Wahlen»).
En ce qui concerne l'ordre interne de notre article, il nous paraît préférable

de déclarer d'abord la raison d'être du lien social; il devrait être clair

que la limitation du pouvoir en découle.

e) Chiffre 4 — Le dernier point essentiel qui nous semble devoir être dit
dans ce préambule concerne le principe démocratique. Il nous paraît plus
clair de parler de la «volonté générale des individus» plutôt que du peuple
ou de sa souveraineté. Cette expression renvoie implicitement à l'usage du

suffrage universel, mais il nous paraît important de mentionner les

individus, afin de suggérer leur responsabilité.
Il nous paraît également que cette volonté générale ne doit pas pouvoir

être invoquée de manière arbitraire, et nous estimons que la tournure
«formellement exprimée» montre la liaison nécessaire entre la démocratie et

l'existence de textes en vigueur.
Par ailleurs, si nous considérons la volonté générale des individus,

formellement exprimée, comme la seule source du pouvoir et de l'autorité, il

est bien entendu que l'articulation entre nos différents chiffres implique que



CONSTITUTION FÉDÉRALE: UN PRÉAMBULE. À QUOI BON? 405

cette volonté générale reste toujours en situation seconde par rapport aux
droits fondamentaux.

Nous nous abstenons de désigner «le pouvoir et l'autorité» de façon
plus précise, estimant que c'est la tâche de la constitution elle-même. La
considération des institutions particulières n'est pas l'objet d'une reconnaissance

des principes et des droits. C'est par suite de cette dernière que le

peuple et les cantons décident de leurs institutions.

Conclusion

Notre réflexion entend être une réflexion de principe. Le préambuie que
nous proposons fait apparaître l'importance des principes du droit dans la
constitution d'une société qui se déclare démocratique. Notre attitude se

distingue de deux autres attitudes qui ne manquent pas de surgir lorsque la

question du droit est posée, ainsi que c'est le cas dans certains passages de
la constitution actuelle ou du projet de nouvelle constitution, par exemple.

La première, qu'on peut appeler réaliste, s'appuie sur la Suisse ou l'Etat
comme une donnée de fait qui, en tant que telle, est dotée de la puissance
fondatrice du texte constitutionnel. Nous l'avons dit dans le deuxième
chapitre, il n'est pas possible de partir simplement des faits. La tradition d'une
référence théologique ne constitue pas un argument en faveur de sa légitimité;

les faits économiques, par ailleurs, n'imposent aucun modèle. Ici, plus
particulièrement, le préambule doit s'abstenir d'impliquer une formation
historique, alors même qu'il renvoie aux principes au nom desquels la
constitution de cette formation est prononcée.

La seconde attitude, qu'on peut appeler finaliste, croit plus judicieux de

fonder la constitution, non sur des principes, mais sur des buts à atteindre

(l'honneur de la patrie, la puissance de l'Etat, le bien-être de chacun, etc.).
La difficulté réside en ce que l'on ignore si des normes existent pour
déterminer les moyens propres à atteindre ces buts, des normes autres que ces

buts eux-mêmes, dont on ne sait par ailleurs pas quand on pourra les

déclarer pleinement atteints.
Il y a convergence entre ces deux attitudes: c'est toujours dans un certain

but (avoué ou non) que le réaliste part des faits; c'est un certain état de fait

que le finaliste se propose comme but. A notre avis, ni les faits, ni les buts

ne sont légitimes s'ils ne se conforment pas à certains principes qui les

transcendent. Une réflexion de principe est par conséquent exigée, tant

pour prendre en charge les uns que pour poursuivre les autres. Nous espérons

avoir montré que cette réflexion, selon l'ordre inverse de nos chapitres,
est possible, nécessaire et doctrinalement neutre, c'est-à-dire passible d'un
accord général. Et nous espérons par là avoir répondu à la question qui
forme le titre de ce travail.



ETUDES THEOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, rue Louis Perrier, F-34 000 Montpellier
(France: 85 f.f. Prix pour 1984: 95 f.f. —

Etranger: 105 f.f. Prix pour 1984: 115 f.f. ou 20 dollars. —
C.c.p. Montpellier 268-00 B)

(Suisse: 36 f.s. à CPE Genève — C.c.p. 12-10 181 pr Et. th. rei.)

SOMMAIRE
1983/4

Jean Denis Kraege: Luther théologien de la musique
Laurent Schlumberger: Dietrich Bonhoeffer et le monachisme
Francis Grob: L'image du corps et de la tête dans l'Epître aux Ephésiens

Daniel Roquefort: Judas: une figure de la perversion

Tonalités de la parole

Jean Marc Charensol : 5. Epiphanies

Chronique

Daniel Lys et Jacques Pons: Bulletin d'Ancien Testament (I)
François Vouga: Bulletin de Nouveau Testament (I)

Parmi les livres

Tables du tome 58


	Constitution fédérale : un préambule, à quoi bon?

