
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 3

Artikel: L'activité littéraire de Jérôme de 387 à 392

Autor: Nautin, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 247-259

L'ACTIVITE LITTERAIRE DE JEROME
DE 387 À 392

PIERRE NAUTIN

Au début du printemps de 386, Jérôme arrivait à Bethléem avec Paule et

sa fille Eustochium1, accompagnées elles-mêmes d'une escorte d'amies, de

servantes et d'esclaves qui allaient constituer le premier recrutement des

deux monastères de femmes et d'hommes2. En même temps que s'organisait

l'implantation matérielle et la vie conventuelle, commençait pour
Jérôme une période de grande activité littéraire. Quand il dressera dans le

De uiris inlustribus, en 3933, la liste de ses œuvres jusqu'à cette date, il
indiquera pour la période qui nous occupe les ouvrages suivants, divisés en cinq
groupes et rangés dans l'ordre chronologique à l'intérieur de chaque groupe
ou sous-groupe4:

I. TRAITÉS

a) Sur l'Ecriture
In epistulas Pauli commentarii,
In Ecclesiasten commentarii,
Quaestiones hebraicae in Genesim liber unus,
De locis liber unus,
Hebraicorum nominum liber unus.

b) Divers

De Spiritu sancto Didymi, quem in Latinum transtuli, liber unus.

1

Jérôme, que l'avènement du pape Sirice (décembre 384) a contraint de quitter
Rome, a embarqué au mois d'août 385 et est arrivé à Jérusalem avant la fin de la
même année; voir mes Etudes de chronologie hiéronymienne, dans Revue des études

augustiniennes, XVIII (1972), p. 216; il a visité ensuite les Lieux Saints de Palestine,
fait une courte incursion en Egypte et se trouve à Bethléem au début du printemps de
386, avant l'arrivée des pèlerins venant de Rome; cf. La lettre de Paule et Eustochium
à Marcelle (Jérôme, Ep 46), à paraître dans Augustinianum.

2 Cf. Jérôme, Ep 108,2 «in utroque sexu de seruis et ancillis in fratres sororesque
mutauerat (Paula) ».

3 P. Nautin, La date du «De uiris inlustribus» de Jérôme, de la mort de Cyrille de
Jérusalem et de celle de Grégoire de Nazianze, dans Revue d'histoire eccl., LVI (1961),
p. 33-35.

4 Comme je le montre dans un autre article: La liste des œuvres de Jérôme dans le

«De uiris inlustribus», à paraître dans Orpheus.



248 PIERRE NAUTIN

II. HOMÉLIES

In Lucam homiliae XXXIX,
In Psalmos a X° usque ad XVIum tractatus VII.

III. OUVRAGES D'ÉDIFICATION

Malchi uita,
Hilarionis uita.

IV. RÉVISION DU TEXTE BIBLIQUE

Nouum Testamentum graecae fidei reddidi,
Vetus iuxta hebraicam transtuli.

V. LETTRES

Epistularum ad Paulum et Eustochium incertus numerus.

Scripsi praeterea5 in Micheam explanationum libros duos, in Sophoniam
librum unum, in Nahum librum unum, in Habacuc libros duos, in Aggaeum
librum unum, multaque alia de opere prophetali, quae nunc habeo in manibus et
necdum expleta sunt.

La première œuvre nommée, le commentaire des épîtres pauliniennes,
est de l'année même de l'arrivée à Bethléem, 3866, et la dernière, le
commentaire des cinq Petits Prophètes, du début de 3937. Entre les deux, la
chronologie est restée jusqu'ici dans le flou, mais il semble qu'elle puisse
être précisée grâce à quelques remarques préalables sur les circonstances

particulières qui commandaient la production littéraire de Jérôme à
Bethléem.

Je laisserai toutefois de côté les trois derniers groupes, qui concernent
soit des ouvrages que Jérôme considérait lui-même comme secondaires

(Vies de Malchus et d'Hilarion)8, soit des écrits qui se sont étendus sur toute
la période et qui sont désignés d'une manière globale (révision du texte
biblique et correspondance).

5 Après avoir énuméré dans les lignes précédentes les ouvrages qu'il a composés
jusqu'à la fin de la dernière année écoulée (392), Jérôme indique dans cette phrase
ceux qu'il vient d'écrire au début de 393. Cette phrase termine à la fois la notice sur
lui-même et le «De uiris».

6 P. Nautin, La date des commentaires de Jérôme sur les épitres pauliniennes, dans
Revue d'histoire eccl. LXXIV (1979), p. 5-12.

7 Car ils constituent le point de départ du triennium qui a précédé l'In Ionam
fermement daté de 396; cf. In Ionam, prol. (SC 43, p. 50) et Etudes déjà citées, 1974,

p. 269-270.
8 La Vita Malchi et la Vita Hilarionis, sur lesquelles je pense revenir, sont à placer

avant le commentaire des épîtres pauliniennes; elles sont contemporaines de l'Ep 46

envoyée à Rome au début du printemps de 386.



L'ACTIVITÉ LITTÉRAIRE DE JÉRÔME DE 387 À 392 249

1. Les motivations et le calendrier annuel de la production littéraire de
Jérôme

Tous les ouvrages des deux, premiers groupes sont dédiés à des

personnes de l'entourage de Jérôme à Bethléem: Paule et Eustochium
(commentaires pauliniens, commentaire de l'Ecclesiaste, traduction des homélies
d'Origène sur Luc), Paulinien, frère de Jérôme et moine à Bethléem (traduction

du De Spiritu sancto de Didyme), les «frères Lupinianus et Vale-
rianus» qui appartenaient vraisemblablement aussi au monastère de
Jerome9 (De nominibus, De locis, Quaestiones hebraicae). Mais cela ne

signifie pas que les ouvrages ainsi dédiés aient été écrits à leur intention,
pour répondre à leurs besoins. Un exemple nous prévient que ce serait une
erreur de le croire: les commentaires pauliniens sont dédiés à Paule et
Eustochium alors qu'ils sont destinés à Marcelle, qui réside à Rome, pour lui
apporter «la consolation des Ecritures» après la mort de sa mère10.

L'essentiel pour Jérôme, c'est en effet que ses livres parviennent à Rome,
et cela pour deux raisons. C'était à Rome qu'il avait été calomnié, humilié:
c'est là qu'il devait se défendre et montrer sa valeur. Ensuite et surtout,
Jérôme est un écrivain-né: il écrit pour être publié, lu, et si possible passer à

la postérité. Ce n'est pas en Palestine, où l'on parlait grec et syriaque, que
des livres latins pouvaient trouver beaucoup de lecteurs et faire l'objet de

nombreuses copies ". Rome lui offrait au contraire les plus grandes possibilités

de diffusion. Il y avait laissé deux amis, Marcelle et Domnion, qui
appartenaient à la haute société et qui continuaient de s'intéresser beaucoup
à son activité littéraire; ils pouvaient parler de ses livres, prêter leur exemplaire

à d'autres personnes qui en feraient exécuter une copie12, et ainsi, de

proche en proche, l'œuvre se répandrait dans le milieu dévot de Rome, puis
de là gagnerait celui des provinces. Pour Jérôme à Bethléem, éditer, publier
un livre, c'est-à-dire le livrer au public, cela consiste à l'envoyer à Rome.

Les occasions de faire porter une lettre ou un manuscrit de Bethléem à

Rome ne manquaient pas à cause de l'afflux des pèlerins aux Lieux Saints.
Jérôme pouvait trouver des porteurs parmi eux, que ce soient des Romains
ou des gens de plus loin qui passaient par Rome en venant en Palestine et

9 Ils sont à identifier selon toutes les vraisemblances avec les deux secrétaires de
Jérôme mentionnés dans sa lettre à Aurélius de Carthage récemment découverte
(CSEL 88, p. 133,1): «Ego duos sanctos fratres quos habeo notarios uix queunt his

quae dictamus occurrere».
10 Corn, in epist. ad Gai, prologue (PL 26,307).
" Cf. Ep 75,4 (éd. Labourt, t. IV, p. 36,19): «missis sex notariis, quia in hac

prouincia Latini sermonis scriptorumque penuria est»; Ep 134,2 (t. VIII, p. 70,20):
«Grandem Latini sermonis in ista prouincia notariorum patimur penuriam»; cf. Ep
143 (p. 99,9).

12Cf. Jérôme, Ep XLVII.3 à Désidèrius: «Quod si exemplaria libuerit mutuare,
uel a sancta Marcella, quae manet in Aventino, uel a Loth temporis nostri Domnione
uiro sanctissimo poteris accipere».



250 PIERRE NAUTIN

qui y repassaient en rentrant chez eux. Souvent, d'ailleurs, les uns ou les

autres apportaient à Jérôme une lettre de recommandation ; il lui était facile
de les charger en retour d'une lettre ou d'un paquet13. Cependant, quand il
s'agit d'une lettre plus confidentielle, ou d'une affaire qui ne peut pas être
traitée par lettre, ou encore de contacts à prendre, de renseignements à

obtenir pour juger d'une situation, il envoie quelqu'un de son entourage
immédiat et qui a toute sa confiance comme son vieil ami le prêtre
Vincent14 ou son propre frère Paulinien15.

Mais les relations entre Bethléem et Rome n'avaient pas lieu tout au
long de l'année16: on évitait de voyager en haute mer pendant l'hiver et aux
époques d'équinoxe réputées dangereuses17. Le mieux était d'embarquer
après l'équinoxe de printemps et de reprendre le bateau assez tôt pour
n'être plus en mer pendant les tempêtes d'automne, ce qui laissait aux pèlerins

quatre mois au moins pour visiter les Lieux Saints de Palestine, et aux
messagers de Jérôme un temps égal pour remplir leurs missions à Rome ou
en Italie du Nord. Cette période étant resserrée entre des limites précises, les

uns et les autres devaient partir à peu près en même temps, qui de Rome et

qui de Palestine, en sorte que les messagers éventuels de Jérôme avaient
normalement quitté la Palestine avant que les pèlerins venus de Rome ou de

plus loin n'y arrivent.
Ce calendrier va rythmer l'activité littéraire de Jérôme. Il y a donc pour

lui deux moments dans l'année où il peut envoyer ou recevoir de Rome une
lettre ou un livre: soit au printemps par le messager qu'il envoie à Rome ou

par les pèlerins qui en arrivent, soit à la fin de l'été par les pèlerins qui
repartent ou par le messager qui revient. Quand la lettre arrive au
printemps, Jérôme peut envoyer la réponse la même année, mais s'il veut

accompagner celle-ci d'un livre, il doit faire vite, car il ne dispose que de

quelques mois; c'est ce qui s'est produit pour les commentaires pauliniens:
il reçut l'annonce de la mort d'Albine au printemps et décida de faire porter
à Marcelle un commentaire des épîtres de saint Paul, mais il n'eut le temps
de commenter avant la fin de l'été que les épîtres à Philemon, aux Galates,

13 On a l'exemple de Vigilance qui, venant de Gaule méridionale, passe par
l'Italie, rend visite à Paulin déjà installé à Noie; celui-ci lui donne une lettre de
recommandation pour Jérôme, et Vigilance au retour rapporte à Paulin une lettre de

Jérôme (Ep 58); cf. Etudes, 1973, p. 231 et 233.
14 Jérôme, C. Rufinum 111,24,15 (CC 79, p. 96), cf. Etudes, 1974, p. 275-276; et Ep

88 (t. IV, p. 143,28).
15 Jérôme, Ep 66,14 (t. III, p. 180,17); C. Rufinum 111,24,15 (CC 79, p. 96).
16 D. Gorce, Les voyages, l'hospitalité et le port des lettres dans le monde chrétien

des IVe et Ve siècles, Paris 1925, p. 97-99; E. De Saint Denys, «Mare clausum»
(Actes 28,11), dans Revue des études latines, XXV (1947), p. 196-214; L. Casson, Ships
and Seamanship in the Ancient World, Princeton 1971, p. 270-273.

17 Jérôme, Ep 71,5 (t. IV, p. 12,18) « diebus quadragesimae, quibus ipsi proficisce-
bantur»;85,l (p. 139,11) «uno ad Occidentem nauigandi tempore»; 108,6 (p. 163,31)

«exacta hieme, aperto mari».



L'ACTIVITÉ LITTÉRAIRE DE JÉRÔME DE 387 À 392 251

aux Ephésiens et à Tite. S'il reçoit la lettre à la fin de l'été, la réponse ne

pourra partir que l'année suivante; pour la rédiger, elle et les ouvrages qui
partiront en même temps qu'elle, il a tout l'automne et tout l'hiver, même
s'il s'active davantage dans les derniers mois, stimulé qu'il est alors par
l'approche de l'envoi; ainsi, quand il reçoit, à la fin de l'été 396, la copie du
dossier que Jean de Jérusalem a envoyé au pape Sirice, il attend les
premiers mois de 397 pour écrire le Contra Iohannem Hierosolymitanum, mais
il a préparé dès l'automne de 396 les commentaires de Jonas et d'Abdias
qui accompagneront l'ouvrage de polémiquel8.

Un écrivain qui désire aussi intensément que Jérôme être lu, estimé,
aimé, qui a la possibilité de faire passer chaque année un livre à Rome et

qui possède d'autre part une bonne bibliothèque grecque d'où il peut facilement

tirer la matière d'un ouvrage en quelques mois, que fait-il? Ne va-t-il
pas s'arranger pour mettre cette possibilité à profit tous les ans? S'il veut
entretenir la ferveur de ses admirateurs, il est certainement moins important
pour lui d'envoyer plusieurs ouvrages à la fois que d'en envoyer un chaque
année. Les renseignements que fournissent les ouvrages de cette période
vont nous montrer que telle fut bien la pratique de Jérôme.

2. La date du commentaire sur l'Ecclesiaste

Commençons par cet ouvrage, car il contient une donnée chronologique
précise. Jérôme évoque dans la préface le souvenir de Blésilla, fille de

Paule, morte cinq ans plus tôt: «ante hoc ferme quinquiennium»i9. Or la

mort de Blésilla est datée avec sûreté de 38420. D'après ce que nous savons
du mode de calcul de Jérôme qui utilise une table consulaire et compte à la

18 Etudes 1974, p. 272.
19 Com. Eccl. prologue (CC 72, p. 249,1); «Memini me ante hoc ferme quinquennium,

cum adhuc Romae essem et Ecclesiasten sanctae Blesillae legerem, ut earn ad

contemptum istius saeculi prouocarem..., rogatum ab ea, ut in morem commentarioli
obscura quaeque dissererem, ut absque me posset intellegere quae legebat. Itaque,
quoniam in procinctu nostri operis subita morte subtracta est..., nunc in Bethlehem
positus, augustiori uidelicet ciuitate, et illius memoriae et uobis reddo quod debeo... »

20 Cf. Cavallera, op. cit., t. Il, p. 22-23. La correspondance de Jérôme permet
d'abord de préciser dans quelle partie de l'année Blésilla est morte et ensuite de
déterminer l'année. 1° L'époque de Tannée: les épîtres 30 à Paule et 31 à Eustochium,
qui sont contemporaines (cf. Ep 33,1, t. II, p. 38,10-11), montrent que lors d'un
29 juin (Ep 30) Blésilla était déjà vouée à l'ascèse et encore en vie (Ep 31,14; p. 35,9);
or nous savons d'autre part (Ep 39,3 et 7; p. 76,24 et 84,7-9) qu'entre sa conversion et
sa mort il s'est écoulé près de quatre mois; d'où il suit que le jour de sa mort se place
entre un 29 juin et la fin du mois d'octobre suivant; 2° L'année: dans la lettre de

consolation qu'il écrivit à Paule à l'occasion de la mort de Brèsilla, Jérôme fait allusion

à la mort de Prétextatus, consul désigné, comme à un événement récent (Ep
39,3, p. 76,7 et 77,21, à rapprocher d'Ep 23,2 et 3, p. 9,7 et 10,3); or Prétextatus est
mort entre le 9 septembre et le 31 décembre 384. Il en résulte que Blésilla est morte
entre le 9 septembre et la fin octobre 384.



252 PIERRE NAUTIN

fois l'année a quo et l'année ad quem2\ la composition du commentaire Sur
l'Ecclesiaste se situe donc en 388:

Année Consuls Calcul de Jérôme

384 Ricomer — Clearchus 1

385 Arcadius Aug. — Bauto 2

386 Honorius — Evodius 3

387 Valentinianius junior III Aug. — Eutropius 4

388 Theodosius II Aug. — Cynegius 5

3. La date de la traduction des homélies sur Luc

Nous avons aussi pour cette traduction une indication chronologique
qui ne laisse pas beaucoup de marge d'incertitude. La préface montre en
effet que Jérôme a fait cette traduction après avoir lu le Commentaire sur
Luc d'Ambroise de Milan; il voulait démontrer qu'Ambroise pillait Ori-
gène22. Or ce commentaire d'Ambroise est conservé et Ambroise y renvoie à

un autre de ses ouvrages, l'Apologie de David23, composé à la suite du
massacre de Thessalonique d'avril ou mai 39024. Mais il n'est pas certain

qu'après l'Apologie de David en mai ou juin, Ambroise se soit mis aussitôt

au Commentaire sur Luc, il peut y avoir plusieurs mois d'intervalle; puis
cette rédaction elle-même a demandé du temps, car l'ouvrage est long (322
colonnes de Migne) et même si Ambroise s'est servi de sermons antérieurs,
comme il semble, il a dû les revoir, combler les vides; ensuite il a fallu que
le commentaire se répande, qu'il vienne à la connaissance d'un correspondant

de Jérôme, que ce correspondant en fasse établir une copie et qu'il
trouve une occasion de la faire porter à Bethléem. Toutes ces opérations
ont-elles pu être effectuées en un an, de telle manière que Jérôme ait eu le

temps de traduire les homélies d'Origène sur Luc en 391 Cela paraît bien
difficile à croire. On devrait supposer qu'il n'y a eu aucun temps mort entre
les différentes opérations et que chacune d'elles a été menée très rondement.

21 Cf. Etudes, 1974, p. 280-283.
22 Cf. Jérôme, Prol. in omilias Origenis super Lucam euang., texte cité plus loin, n.

31.
23 Ambroise, Expositio Euangelii secundum Lucam, 111,38 (CSEL 32/4, p. 127,5).
24 Voir l'introduction de P. Hadot à Ambroise de Milan, Apologie de David (SC

239), Paris, 1977, p. 33-43. L'argumentation de P. Hadot renferme toutefois une
contradiction quand il place le commentaire de Jérôme sur Luc en 389 et la traduction

des Homélies d'Origène sur Luc en 389-390 (p. 44). Si l'Apologie de David, qui
est antérieure à ces deux ouvrages, a été provoquée par le massacre de Thessalonique,
ils sont nécessairement postérieurs au milieu de l'année 390. Je vais montrer que la

traduction de Jérôme est en réalité de 392, d'où il ressort que le commentaire
d'Ambroise sur Luc ne peut être que de 391. Cette correction faite, la démonstration
de P. Hadot sur le point précis de la relation de l'Apologia Dauid avec l'événement
de Thessalonique me paraît convaincante.



L'ACTIVITE LITTERAIRE DE JÉRÔME DE 387 À 392 253

Les choses s'arrangent rarement aussi bien dans la réalité. Il est sûrement
plus plausible de penser que Jérôme n'a pas reçu le commentaire
d'Ambroise et traduit les homélies d'Origène avant 392. D'autre part, il
faudrait avoir de bonnes raisons pour renvoyer celles-ci jusqu'en 393, qui est

pour Jérôme une année déjà bien chargée (commentaires de Nahum,
Michée, Sophonie, Aggée, Habacuc, De uiris inlustribus, Adu. Iouinianum et
la longue Ep. 52 qui est un véritable traité de vie monastique). Nous placerons

donc provisoirement la traduction des homélies d'Origène à leur date
la plus probable, en 392, en attendant de voir si la suite de notre enquête
confirme ou infirme cette datation.

4. L'ordre et la date du «De hebraicis nominibus», du «De locis» et des

« Quaestiones in Genesim »

a) L'ordre

La notice 135 du De uiris les nomme à la suite et dans l'ordre suivant:
Quaestiones, De locis, De nominibus, mais la préface du De nominibus laisse

voir que c'est celui-ci qui a été publié le premier25:

En outre, je veux donner encore un avertissement dans cette préface: s'il y a
ici des choses omises, le lecteur doit savoir qu'elles sont réservées pour un autre
ouvrage. J'ai en effet en mains des livres de Questions hébraïques, ouvrage neuf et
jusqu'ici sans précédent aussi bien pour les Grecs que pour les Latins. Je ne dis
pas cela pour vanter insolemment mon zèle; mais sachant la sueur que coûte un
tel ouvrage je veux inciter ceux qui ne le savent pas à faire cette lecture. Si donc
quelqu'un décide d'avoir à la fois ces livres-là (Quaestiones), le présent volume
(De nominibus) et un livre Sur les lieux que je vais éditer, il pourra faire peu de
cas des ouvrages juifs répugnants et nauséabonds.

Jérôme déclare que s'il y a des choses omises dans le De nominibus, elles

sont réservées pour les Quaestiones, ouvrage que, dit-il, «j'ai maintenant en
mains ». Quand Jérôme dit à ses lecteurs ou correspondants, à la deuxième
ou à la troisième personne: «Vous avez en mains», «On a en mains», c'est
bien évidemment parce que le texte dont il parle est public26, mais quand il
dit à la première personne: «J'ai en mains», à propos d'un de ses ouvrages,

25 Jérôme, Liber interpretationis hebraicorum nominum, praef. (CC 72, p. 59,14
«Praeterea et illud in praefatione conmoueo ut si qua hic praetermissa sunt, alteri
sciât lector operi reseruata. Libros enim hebraicarum quaestionum nunc in manibus
habeo, opus nouum et tam Graecis quam Latinis usque ad id locorum inauditum,
non que Studium meum insolenter extollam, sed quo sudoris conscius ad lectionem
eorum prouocem nescientes. Si quis igitur et illos et praesens uolumen librum quoque
locorum, quern editurus sum, habere uoluerit, parui pendet ructum et nausiam
Iudaeorum ».

26Cf. Ep 84,3 (t. IV, p. 128,1): «Habetur liber in manibus, ante uiginti annos
editus».



254 PIERRE NAUTIN

cela signifie que ses lecteurs ne le connaissent pas encore, mais qu'il y
travaille, comme nous dirions en français: «Je l'ai en chantier», «Je l'ai sur le
métier». On en a un bon exemple dans le De uiris, quand il mentionne à la
fin de la liste de ses œuvres: «J'ai écrit en outre... beaucoup d'autres choses

concernant mon ouvrage sur les prophètes ; y'e les ai maintenant en mains et
elles ne sont pas achevées (quae nunc habeo in manibus et necdum expleta
sunt). » L'emploi de la même expression dans la préface du De nominibus
signifie pareillement qu'au moment où il publie ce livre il n'a pas encore
terminé les Quaestiones; et dans la même préface, pour annoncer le De
locis, il met le verbe au futur: «Je vais l'éditer» (editurus sum). Ce sont là les

preuves incontestables que le De nominibus fut bien le premier des trois

ouvrages à être publié.
Mais il faut voir aussi ce que cela signifiait concrètement dans le cas de

Jérôme. Un écrivain qui écrit une préface s'adresse aux lecteurs à qui
l'ouvrage est destiné et il leur parle en se plaçant par la pensée au moment
où ils liront cette préface. Si l'intention de Jérôme avait été que Marcelle et

son cercle romain reçoivent les trois ouvrages à la fois, il n'aurait pas, dans
l'un d'eux, parlé des deux autres comme d'ouvrages à venir, puisque Marcelle

et ses amis les auraient connus tous trois ensemble comme des œuvres
rendues publiques en même temps. Il n'aurait pas eu non plus à mettre dans
le De nominibus une invitation à lire les deux autres, parce qu'il n'aurait pas
su par lequel ses lecteurs allaient commencer et aussi parce que le De locis
et les Quaestiones avaient eux-mêmes une préface qui suffisait à indiquer
leur intérêt. Le fait que la préface du De nominibus mentionne le De locis et
les Quaestiones comme devant être ultérieurement édités est ainsi la preuve
que, lorsque le De nominibus est arrivé à Rome, le De locis et les Quaestiones

ne lui étaient pas joints, mais que Jérôme, ménageant l'avenir, avait
préféré réserver ces deux ouvrages pour les années suivantes.

Néanmoins il a voulu les annoncer dans la préface du De nominibus

pour tirer tout de suite le bénéfice que des œuvres aussi savantes apporteraient

à sa réputation d'hébraïsant. Dans le cours du même ouvrage, il va
même plus loin: il fait comme si les Quaestiones étaient déjà achevées et

l'on rencontre à plusieurs reprises des références comme celles-ci : « De hoc
in libris hebraicarum quaestionum plenius diximus», «Nous avons parlé
plus complètement de ce point dans le livre des Questions hébraïques ». Le
verbe est au passé: diximus; ce n'est pas une faute de copie pour dicemus,

car la même expression revient au moins huit fois à propos des Quaestiones

21 et dans tous les cas le verbe est diximus. De même, dans le De locis,
il se réfère aux Quaestiones comme à un ouvrage existant28. Mais la valeur
de toutes ces références devient sujette à caution quand on observe que

27 CC 72, p. 67,5; 75,17 et 22; 99,11; 103,14; 109,5; 129,9; 133,3.
28 Edit. Klostermann, GCS Eusebius 3, p. 37,27; 39,9; 43,7; 45,19; 57,9; 77,7;

81,3, etc.



L'ACTIVITÉ LITTÉRAIRE DE JÉRÔME DE 387 À 392 255

dans le De nominibus Jérôme allègue le De locis comme un ouvrage antérieur

et qu'inversement dans le De locis il se réfère au De nominibus :

De nominibus (p. 81,11): «de quo plenius in uolumine Locorum diximus ».
De locis (p. 149,7): «quod in libro hebraicorum Nominibus diximus ».

Normalement, si le De locis est antérieur au De nominibus, le De nominibus
ne peut pas être antérieur au De locis. Un tel exemple montre bien tout ce

qu'il y a d'artificiel dans ces renvois d'un des trois ouvrages à un autre.
Mais ce qui s'en dégage incontestablement, c'est que Jérôme tient beaucoup
à ce que ses amis romains sachent que les Quaestiones hebraicae et le De
locis ne sont pas de simples projets, mirages de sa vanité, mais des ouvrages
bien réels sur lesquels il a déjà beaucoup travaillé.

Les avait-il effectivement déjà rédigés comme on l'admet d'ordinaire?
Ce n'est pas certain. La rédaction pour Jérôme ne demandait pas beaucoup
de temps si l'on en juge par la rapidité avec laquelle il a écrit les commentaires

sur les épîtres pauliniennes ou celui sur l'évangile de Matthieu. Il
suffisait qu'il ait déjà la matière des Quaestiones et du De locis grâce aux
sources grecques dont il disposait, pour qu'il puisse s'exprimer comme s'ils
étaient pratiquement faits.

Dans l'intention de Jérôme, les trois ouvrages devaient donc être considérés

comme ayant été écrits en même temps. Cela nous explique qu'il ne se

soit pas fait scrupule dans le De uiris de les mentionner dans un ordre différent

de celui dans lequel ils avaient été effectivement publiés. Quant au
motif qui l'a poussé à mettre en tête de la liste les Quaestiones hebraicae

plutôt que le De nominibus ou le De locis, il se laisse aisément deviner. Ces

deux derniers livres utilisaient deux sources grecques très répandues; le De
nominibus démarquait la Traduction des noms hébreux utilisée depuis
longtemps par les exégètes29, et le De locis suivait servilement l'ouvrage
d'Eusèbe portant le même titre. Des gens un peu informés des livres grecs
d'usage courant, un Ambroise, un Rufin, auraient tôt fait de reconnaître

que ceux de Jérôme n'étaient guère plus que des traductions. Les sources
des Quaestiones hebraicae étaient plus variées, plus récentes, moins

connues, donc moins faciles à déceler. Puisque les trois ouvrages étaient
censés être contemporains, Jérôme a jugé bon de mentionner d'abord celui
des trois qui pouvait le plus facilement passer pour une œuvre originale30

ayant exigé beaucoup de travail et de science, et de mettre les autres au
second plan.

29Ainsi Origene, Horn. Gen. 12,4: «Ut aiunt qui Hebraea nomina ìnterpre-
tantur»; Horn. Ex. 5,2: « Soccoth tabernacula intelligi apud Hebraeos tradunt
interprètes nominum», phrases qui font écho au titre de l'ouvrage: 'EpunvEicu tcôv è

ßpaiKwv cvouotcüv, cf. P. Nautin, Origene, t. I, Paris, 1977, p. 237, n. 50.
30 C'est sur quoi Jérôme insiste en présentant les Quaestiones dans la préface du

De nominibus : « opus nouum et tam Graecis quam Latinis usque ad id locorum inau-
ditum ».



256 PIERRE NAUTIN

b) La date

A quelle date placer les trois livres? La liste du De uiris les mentionne
entre le commentaire de l'Ecclesiaste dûment daté de 388 et la traduction
des Homélies sur Luc d'Origène pour laquelle nous avons été conduits à

l'année 392. Le fait est que nous avons dans cet intervalle trois années
inoccupées: 389-390-391, juste la place pour trois ouvrages consécutifs envoyés
à Rome à raison d'un par an. Cette exacte correspondance serait à elle seule

un motif sérieux pour mettre là nos trois livres. Mais voici un autre texte qui
va nous confirmer que telle est bien leur place, en même temps que nous
préciser dans quel ordre nous devons les ranger. Dans la préface aux
Homélies sur Luc, Jérôme écrit en effet31 :

Je laisse quelque peu de côté les livres des Questions hébraïques pour me
conformer à votre désir d'un ouvrage utilitaire et dicter, quoi qu'elles vaillent, ces

pages qui ne sont pas de moi mais d'un autre; d'autant plus que j'entends
croasser un corbeau de mauvais augure qui se moque étrangement des couleurs
des autres quand il n'est lui-même que ténèbres.

Jérôme s'excuse ici de ne pas donner la suite de ses Questions hébraïques,
et il nous indique la raison qui l'en a empêché: il vient de recevoir le
commentaire d'Ambroise sur Luc dont il veut dénoncer tout de suite les

plagiats. Nous apprenons ainsi que les Questions sont le dernier des trois

ouvrages qui ait été publié et qu'elles ont précédé immédiatement les Homélies

sur Luc. Nous inscrivons donc le De nominibus en 389, le De locis en
390 et les Quaestiones en 391, après quoi la traduction des Homélies sur Luc
se trouve effectivement placée en 392, date qui nous était apparue comme la

plus probable et qui reçoit ainsi une confirmation.

5. Les sept «tractatus» sur les Psaumes 10 à 16

Nommés dans la liste juste après les Homélies sur Luc, ces tractatus
pourraient être théoriquement soit de 392, soit des premières semaines de

393, avant les livres sur les Petits Prophètes. Mais comme le début de 393 est

suffisamment occupé par ce dernier travail, il est plus plausible de les

mettre en 392.

Germain Morin a découvert au début du siècle une série de quatorze
tractatus de Jérôme sur les psaumes 10, 15, 82-84, 87, 93, 95-9632. L'un
d'eux, sur le Ps 15, nous intéresse particulièrement ici, car il renvoie aux

31 Jérôme, Prologus in omilias Origenis super Lucam euangelistam (GCS, Origenes
9, p. 1,16): «Praetermisi paululum Hebraicarum Quaestionum libros, ut ad arbitrium
uestrum lucratiui operis haec, qualiacumque sunt, non mea sed aliena dictarem, prae-
sertim cum a sinistro oscinem coruum audiam crocitantem et mirum in modum de

cunctarum auium ridere coloribus, cum totus ipse tenebrosus sit».
32 Réédités dans PLS II, col. 193-262, et CC 78, p. 353-446.



L'ACTIVITE LITTERAIRE DE JÉRÔME DE 387 A 392 257

Quaestiones hebraicae*3. Cette référence confirme l'authenticité hiéronymienne

de la pièce et concorde avec la date à laquelle nous avons abouti

pour les sept tractatus sur les Ps 10 à 16 mentionnés dans la liste du De uiris.
Il est permis de conjecturer que ce tractatus sur le Ps 15 faisait partie des

sept, ainsi que le tractatus sur le Ps 10 qui le précède34.
Etant donné leur date, on doit se demander d'autre part si l'édition de

ces sept tractatus n'était pas, elle aussi, en relation avec la publication d'un
ouvrage d'Ambroise sur le même livre de l'Ecriture, comme par exemple
son commentaire sur le Ps 118 que la plupart des historiens datent des
années 389/39035.

6. La traduction du «De Spiritu Sancto» de Didyme

C'est le dernier ouvrage qui nous reste à dater et nous n'avons plus
qu'une année vide, 387, qui lui convient parfaitement. Jérôme explique en
effet, dans la préface, qu'il a traduit l'œuvre de Didyme pour montrer les

« larcins » d'un auteur qui a composé naguère un ouvrage en plusieurs livres
Sur le Saint-Esprit et qui n'est autre — au témoignage de Rufin36 —
qu'Ambroise de Milan, dont nous avons en effet un De Spiritu sancto en
trois livres. Jérôme l'attaque avec violence37:

J'ai préféré être le traducteur de l'ouvrage d'un autre plutôt que, vilaine
corneille, me parer des couleurs d'autrui comme certains le font. J'ai lu naguère les

petits livres de quelqu'un Sur le Saint-Esprit et, selon l'expression du Comique38,
j'ai vu de bonnes choses en grec ne l'être plus en latin. Rien ici de dialectique,
rien de viril, rien de rigoureux qui entraîne le lecteur à donner son assentiment
même à des choses qui lui déplaisent. Tout est flasque, mou, poli, joli, moucheté
de couleurs recherchées.

33 Depsalmo XV dans CC 78, p. 384, lignes 606-609: « SABA enim uerbum, ut in
libro quoque Hebraicarum Quaestionum diximus, quattuor res significat: plenitu-
dinem et satietatem, iuramentum et septem».

34 Une autre série de 59 tractatus de Jérôme sur le psautier, également publiée par
Morin (et reproduite dans CC 78, p. 1-352 ou encore dans PLS II, col. 87-91 et
94-125) contient un tractatus sur le Ps 14. Je n'ose pas avancer qu'il faisait partie des

sept tractatus de 382, car plusieurs des 59 tractatus portent sur les mêmes psaumes
que certaines pièces de la série des 14 tout en étant différents. Le problème posé par
cette dualité n'ayant pas été élucidé, il convient d'être prudent.

35 Voir en dernier lieu H. J. Auf der Maur, Das Psalmenverständnis des Ambroses

von Mailand, Leiden, 1977, p. 15.
36 Rufin, Apol. II, 23-24 (PL 21, 602 B — 603 A).
37 Jérôme, Interpr. libri Didymi de Spiritu sancto, praef. (PL 23, 103 B): «malui

alieni operis interpres existere quam, ut quidam faciunt, informis cornicula alienis
me coloribus adornare. Legi dudum cuiusdam libellos de Spiritu sancto et iuxta
Comici sententiam ex Graecis bonis Latina uidi non bona. Nihil ibi dialecticum,
nihil uirile atque districtum, quod lectorem uel ingratis in assensum trahat, sed totum
flaccidum, molle, nitidum atque formosum et exquisitis hic inde coloribus pigmen-
tatum ».

38 Térence.



258 PIERRE NAUTIN

Or, avant de quitter Rome, Jérôme avait manifesté au contraire beaucoup

d'égards pour Ambroise. Dans la Chronique il saluait son élection en
ces termes39:

Après la mort tardive d'Auxence, l'installation d'Ambroise comme évêque de
Milan convertit toute l'Italie à l'orthodoxie.

En 384 encore, dans son traité Sur la virginité dédié à Eustochium, il
recommandait de lire les ouvrages de « notre Ambroise » sur le même sujet.
Ce n'est pas que Jérôme ait attendu son arrivée en Palestine pour découvrir
que les écrits d'Ambroise étaient tissés d'emprunts à des auteurs antérieurs;
il le savait bien, et les initiés pouvaient s'en apercevoir par les verbes qu'il
employait dans le même passage de la lettre à Eustochium: «notre
Ambroise a choisi, mis en ordre et exprimé tout ce qui va à la louange des

vierges», mais il le disait avec un sourire, sous une forme aimable40. Et
voici maintenant qu'il attaque Ambroise de front avec haine et mépris. Un
changement s'est donc produit dans ses sentiments à l'égard de l'évêque de

Milan entre 384 et la préface du De Spiritu sancto. Ce changement spectaculaire

est sûrement en relation avec l'affrontement de 385 entre Jérôme et le

pape Sirice après lequel Jérôme s'est vu contraint de quitter l'Italie;
Ambroise a dû prendre parti pour Sirice41. Or Jérôme n'était pas homme à

attendre longtemps avant de régler ses comptes avec Ambroise. Il ne l'a pas
fait la première année, en 386, parce qu'il a appris, peu après son arrivée à

Bethléem, la mort d'Albine; il n'a pas voulu importuner Marcelle en lui
adressant une œuvre polémique, il a préféré composer pour elle, en «

consolation», des commentaires sur les épîtres pauliniennes. Mais l'année
suivante, en 387, il n'avait plus les mêmes raisons de différer. De fait, nous
n'avons trouvé pour cette année-là aucun autre travail de Jérôme. Celui-ci y
a tout à fait sa place.

Nous aboutissons donc pour les ouvrages principaux de cette période au
tableau suivant, qui me servira de conclusion:

386 — Arrivée de Jérôme, Paule et Eustochium à Bethléem; peu après,
envoi de la lettre de Paule et Eustochium à Marcelle (Jérôme,

Ep 46).

39 Edit. Helm (GCS Eusebius 7), p. 247 e : « Post Auxenti seram mortem Medio-
lani Ambrosio episcopo constituto, omnis ad fidem rectam Italia conuertitur».

40Jérôme, Ep XXII,22: «lege... Ambrosii nostri quae nuper ad sororem scripsit
opuscula, in quibus tanto se fudit eloquio, ut quidquid ad laudem uirginum pertinet,
exquisierit, ordinarit, expresserit ».

41 A. Paredi, S. Gerolamo e S. Ambrogio, dans Mélanges E.. Tisseront, t. 5 (Studi e

testi, 235), Rome, 1964, p. 183-198.



L'ACTIVITE LITTÉRAIRE DE JÉRÔME DE 387 À 392 259

— Arrivée d'un message de Rome annonçant la mort d'Albine:
Jérôme compose le Commentaire des épitres pauliniennes, qui part
pour Rome à la fin de l'été.

387 — Traduction de De Spiritu sancto de Didyme.
388 — Commentaire de l'Ecclesiaste.
389 — De nominibus hebraicis.

390 — De locis.

391 — Quaestiones hebraicae in Genesim.

392 — Traduction des Homélies sur Luc d'Origène et Tractatus sur les

Psaumes 10 à 16.



DIALECTICA
Case postale 1081, 2501 Bienne (Suisse)

(Suisse: 55 Fr.s. — Etranger: 70 Fr.s.
C.c.p. Dialectica Lausanne 10-5708)

SOMMAIRE
1983/1

Pierre Thibaud: La notion peircéenne d'interprétant
Paolo Dau: What Historical neorists Haven't Shown

Reviewing Studies — Etudes critiques — Betrachtungen zur Literatur
Réédition de deux livres de Ferdinand Gonseth: Les Fondements des

Mathématiques: Les Mathématiques et la Réalité (Guy Hirsch)
Zur Kantforschung der Gegenwart, P. Heintel et L. Nagl, éd. (P.-E. Pilet)
L. Hasler: Schelling: seine Bedeutung für eine Philosophie der Natur und der

Geschichte (P.-E. Pilet)
Jean Piaget: L'évolution des possibles chez l'enfant (P.-E. Pilet)
nomas Hobbes, Anthropologie und Staatsphilosophie, O. Hoffe Hg. (Ulrich

Weiss)
Max Cresswell : Die Sprachen der Logik und die Logik der Sprachen (R. Rad-

vila)
Grazer Philosophische Studien. Vol. I "neory of Knowledge". "Person and

Object". Vol. II "Science and Ethics" (H. Lauener)
Donald Davidson: Essays on Actions and Events (H. Lauener)
Burton Dreben und Warren D. Goldfarb: 77ie Decision Problem. Solvable

Classes of Quantificational Formulas (H. Lauener)
Craig Dilworth: Scientific Progress. A Study Concerning the Nature of the

Relation Between Successive Scientific neories (H. Lauener)
Correspondance entre Ch. Darwin et A. Dohrn, G. Macchiaroli, éd. (P.-E. Pilet)

SOMMAIRE
1983/2

Anne-Françoise Schmid: La correspondance inèdite entre Bertrand Russell et
Louis Couturat

Denis Vernant: Le traitement logique de l'existence et les présupposés de l'onto¬
logie

Notes and Discussions

Ernest Le Pore: ne Concept of Meaning and its Role in Understanding
Language

Hans Titze: Dialektik und Widerspruch. Bemerkungen zu einem neuen ungari¬
schen Buch


	L'activité littéraire de Jérôme de 387 à 392

