
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : le Dieu crucifié n'a-t-il plus d'histoire?

Autor: Thévenaz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 199-208

ÉTUDE CRITIQUE

LE DIEU CRUCIFIÉ NA-T-IL PLUS D'HISTOIRE?

JEAN-PIERRE THÉVENAZ

La Croix du Christ objet de débat: pourquoi pas? Aucun théologien, en
effet, ni aucun magistère, ne la tient en mains comme un donné. Elle reste

un événement, une histoire à laquelle nous sommes tenus — tenus de nous
tenir... Mais quelle histoire? La «Parole de la Croix» renvoie, à l'extérieur
d'elle-même, à un événement; et dans l'historicité de cet événement se

cache une autre historicité, une autre extériorité, eschatologique celle-là:
dans la faiblesse du Crucifié, la puissance du Royaume de Dieu. Mais que
se passe-t-il là réellement? Voilà le débat, auquel aucun théologien
n'échappe et dont Pierre Bühler a fait le titre de sa thèse *. Nous tenons à le

prendre au sérieux, bien que Bühler n'ait eu ni une méthode ni une
information assez sérieuse; car notre seul véritable intérêt critique est le commun
travail d'interprétation de l'histoire du Christ auquel nous sommes attelés
ensemble. Nous passerons donc rapidement, après une première présentation,

sur les lacunes et les partis pris de cette thèse, pour mettre le point sur
l'interprétation de l'avènement du Royaume de Dieu dans la Croix du
Christ.

I. ESPÉRER CONTRE TOUTE ESPERANCE

C'est une interprétation au second degré que Bühler propose avant tout:
la moitié de son livre, la meilleure et la plus convaincante à mes yeux, est

constituée par une lecture systématique de textes de Martin Luther où apparaît

la relation paradoxale entre le Royaume de Dieu et la Croix du Christ
(pp. 63-285, avec d'amples citations en langue originale). De cette lecture,
Bühler dégage une logique spécifique, paradoxale — l'extériorité de ce

Royaume présent dans la Croix — dont il fait ensuite le critère d'appréciation

de théologies et de philosophies contemporaines.
Et c'est l'autre moitié du livre: une introduction (polarisant le débat sur

l'éthique politique opposée à l'eschatologie existentielle, pp. 1-62), une cri-

* Pierre BOhler, Kreuz und Eschatologie. Eine Auseinandersetzung mit der politischen

neologie im Anschluss an Luthers theologia crucis, Tübingen, Mohr, 1981, 435

p. Croix et eschatologie. Un débat avec la théologie politique sur la base de la

theologia crucis de Luther).



200 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

tique de la théologie de Jürgen Moltmann et de philosophies néo-marxistes
(centrée sur un choix limité de thèmes et de textes, pp. 286-357), enfin une
réflexion systématique personnelle de l'auteur (inspirée de Luther, Kierkegaard

et Ebeling, pp. 358-411).
Il ne s'agit donc pas directement d'une interprétation des témoignages

bibliques (l'exégèse est absente par principe de méthode, cf. notes pp. 297 et

391), ni d'une étude systématique sur la Croix et l'eschatologie (Bühler ne
cherche pas, entre la Croix et le Royaume, à situer l'œuvre du Saint-Esprit,
ni à exprimer le soupir de la création, ni à esquisser une ecclésiologie). Il ne
s'agit pas même d'une concentration christologique: la christologie n'est pas
davantage développée. A partir de Luther, c'est une critique de théologie
fondamentale que Bühler a choisi d'opérer, principalement sur la pensée de

Moltmann — et rien d'autre. Il reprend ainsi le débat de Gerhard Ebeling
avec Moltmann, ce qui explique qu'il ait écrit en allemand, bien que formé
en Suisse romande. C'est donc d'herméneutique qu'il s'agit en fin de

compte: quelles catégories de pensée sont aptes à interpréter correctement
la présence eschatologique du Royaume de Dieu dans la personne du
Crucifié?

«Eschatologia crucis»

Bühler entend disputer à Moltmann le droit de qualifier sa pensée
d'« eschatologia crucis» (c'était le cœur de la Théologie de l'espérance,

pp. 73/88 et 145/171SS., rappelé dans Le Dieu Crucifié, p. 10/11). A ses yeux,
en effet, une «eschatologie de la Croix» ne peut plus conserver de traces

apocalyptiques, elle n'a rien d'un mouvement historique du monde vers le

Royaume ni du Royaume vers le monde:

« Les restes de pensée apocalyptique (chez Paul — réd.) sont entièrement au
service de la Croix; ils sont critiqués, transformés et interprétés dans le cadre
fondamental d'une eschatologie de la Croix. C'est par cette interprétation, et non par
eux-mêmes, qu'ils constituent un garde-fou contre Y eschatologia gloriae de
l'enthousiasme (de type gnostique — réd.). Il convient de souligner cela contre
Moltmann, dont la théologie débouche sur un autre enthousiasme, de type
apocalyptique-messianique celui-là: dans la gloire irrésistible de la plénitude
eschatologique dont l'aurore paraît déjà, on quitte finalement la terre où se dresse la

Croix» (p. 318; cf. p. 127 et notes pp. 54, 261 et 277).

Cette terre où se dresse la Croix, c'est précisément Moltmann qui
reproche à certains types de théologie de la quitter. L'argument lui est

curieusement retourné. Car où Moltmann ignore-t-il, où néglige-t-il la terre
et la fragilité, la douleur et l'inertie qui rendent paradoxale l'apparition de

la plénitude dans le dépouillement, de l'apocalyptique dans la Croix, de la

liberté dans l'obéissance? (Qu'on lise au contraire par exemple Théologie de



LE DIEU CRUCIFIE N'A-T-IL PLUS D'HISTOIRE? 201

l'espérance, pp. 80s./96s., 148/175; L'espérance en action, pp. 15, 23; Conversion

à l'avenir, pp. 82ss., 147ss. ; et Le Dieu crucifié...). C'est la leçon principale

que Moltmann retient de la théologie de la Croix de Luther, fidèle à

Paul : une espérance sub contrario
Mais Bühler développe, lui, cette leçon de Luther comme une alternative

radicale de théologie fondamentale, à l'instar de son maître Ebeling. Il en
résulte une série de distinctions, de critères exclusifs: distinguer la Croix de

toute gloire directement accessible, distinguer Dieu de toute réalité
mondaine (deux règnes), distinguer la grâce de sa réception humaine (simul
Justus et peccator). Voilà ce qu'enseignent les textes étudiés de Luther: la
Dispute de Heidelberg, d'autres textes initiaux, divers passages sur l'espérance,

le péché, la foi, la liberté, le Dieu caché, l'ordre social. Bühler
résume: il faut distinguer l'extériorité de toute «internalisation». Extériorité
de la Croix comme événement et comme Parole, extériorité de Dieu caché
dans cette humanité, extériorité de la vie eschatologique. Les divers
enthousiasmes, eux, « internalisent » Dieu, sa vie comme sa Croix, dans la réalité
humaine — l'histoire, l'âme ou le monde.

« Le déplacement hors de nous-mêmes auquel donne lieu la foi au Crucifié se

mue en internalisation de la grâce divine. Cela équivaut à affaiblir la tension
profonde du rapport Dieu/homme. On ne fera front qu'en prenant radicalement

au sérieux l'extériorité constante du théologique: cette extériorité seule
assure finalement le caractère eschatologique de la théologie» (pp. 275, 277).

Moltmann dit précisément le contraire: niant lui aussi toute correspondance

ou immédiateté (qu'il appelle parfois épiphanique ou transcendantale),

il constate qu'il en subsistera toujours une forme particulière tant que
l'on ne posera pas, en dehors de nous, une histoire de Dieu ayant sa propre
perspective d'avenir.

Interprétation existentielle

L'extériorité, elle, est sans histoire: elle n'est elle-même que si une
existence individuelle s'y confronte, abandonnant la vision «naturelle» des

choses — entre autres l'histoire, précisément. Il est, pour Bühler (disciple de

Bloch?), «naturel» de regarder le présent par l'avenir. Convertir son
regard, c'est donc nécessairement démythologiser, déshistoriciser les

attentes bibliques (pp. 40, 59, 154, 193, 298, 388, 391, 394s., 400) — mais
aussi les attentes de Luther: Bühler écrit que le simul Justus et peccator
« n'est pas un état provisoire où nous attendrions l'avenir glorieux », tout en
citant ces mots de Luther: «expectamus ut fìat etiam omnium peccatorum
abolitio» (p. 174)! Que d'autres, et non pas seulement Moltmann, aient
critiqué cet excès de concentration existentielle, Bühler ne le signale ni ne le



202 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

discute. En vrac, il jette dans le panier des illusions « naturelles » toutes les

variétés de perspectives historiques, comme si elles postulaient toutes une
«force immanente» typique d'une «internalisation messianique» (p. 389):
— les perspectives les plus générales:

«déroulement successif vers l'avenir» (p. 40), «cours naturel du temps» (p. 54),
«transformation» (p. 126), «acte de transcender vers l'avenir» et «ouverture...
aux conséquences imprévisibles» (p. 314s.);

— les perspectives émanant de l'homme:
«attente de l'accomplissement» (réf. à Bloch, p. 54), «fantasmes du désir» contre
«un présent douloureux et opaque» (p. 61), «tendance au bien» comme «force
immanente» (p. 389);

— les qualités formelles de perspectives sans contenu:
« début de la grande délivrance à venir » (p. 40), « contraste radical » entre avenir
et présent (p. 314), «ce qui est donné comme perspective» (p. 304);

— et même une expression conforme au mouvement biblique:
«gloire à venir» qui «vient rencontrer la réalité présente» (p. 126).

Quoi qu'il en soit, c'est un coup d'arrêt que la Croix du Christ, selon

Bühler, vient infliger à de telles perspectives. En est-il bien ainsi de la Croix
et de l'eschatologie? Ne reste-t-il de cette histoire que l'invitation à une
contemporanéité existentielle? Tel est le débat théologique que nous allons
reprendre.

II. FAUT-IL POLITISER LE DÉBAT?

Bühler, hélas! ne s'arrête pas là. Pour les besoins de la polémique, il se

construit un adversaire collectif, qualifié d'« éthico-politique », amalgame
de positions diverses (pp. 5-21, 25s., 30s., 36-49, 56s., 64-68, 319, 350, 368s.,

399, 403ss., 408, 410) — mais sans citations d'auteurs, si ce n'est quelques-
unes de Moltmann. Mais Moltmann ne s'identifie pas à «la» théologie
politique (existe-t-elle?)! Bühler thématise tardivement et brièvement cette
différence (pp. 55, 64, 292), mais l'efface ensuite dans ses développements:
forçant son désaccord avec Moltmann, il en vient à nier que ses œuvres

communiquent l'Evangile et à conclure que ce sont des «perspectives
marxistes », seulement « christianisées » (p. 309, 330).

Si Bühler veut établir une opposition — discutable mais compréhensible
— entre existence et histoire, en quoi est-il tenu de concentrer ses attaques
sur un seul courant politique, sur une seule vision de l'histoire et de

l'éthique? De quel droit efface-t-il les différences éthiques entre théologiens
et politiciens? Et que valent en fin de compte les différences politiques?
N'en est-ce pas déjà une que de voir dans la révolte des paysans du temps



LE DIEU CRUCIFIE N'A-T-IL PLUS D'HISTOIRE? 203

de Luther une « injustice » parce qu'ils n'ont pas eu le souci de la prospérité
de «toutes les classes sociales» (p. 242, 254)?

Or en fait, la thèse de Bühler est plus générale: non seulement toute
politique, mais toute pratique, toute l'histoire du monde, constituent le vis-à-vis
de l'eschatologie de Dieu: le «théologique» est l'opposé du «politique»
(p. 17ss.) parce que Dieu est «le vis-à-vis» du monde dans un rapport
« marqué par la contradiction » (p. 326). L'histoire et le monde — et par
excellence la politique — ne peuvent être que le lieu où l'homme s'affirme
et se glorifie contre Dieu, et non celui où Dieu advient. (Bühler ne perçoit
pas la différence, capitale chez Moltmann, entre futur et avenir, entre le
lendemain du présent et l'avènement du Royaume, entre l'histoire de l'homme
et celle de Dieu: cf. Théologie de l'espérance II: Débats, pp. 251 ss.; L'espérance

en action, pp. 89ss., 172ss.; Conversion à l'avenir, pp. 44-52, 171, etc.;
Le Dieu crucifié, pp. 150ss./185ss.).

Dès qu'un texte parle d'histoire, Bühler y voit surgir un activisme, censé

faire du Royaume de Dieu un « objet de l'agir humain » (p. 395). C'est une
déformation, faite consciemment «contre toutes les affirmations de

Moltmann» (p. 313), et faite systématiquement («Schaffen», p. 368s.; «Herstellung»,

p. 313; «Vollziehen», p. 328; «synergistisch», p. 309; «setzen» et

«vorentscheiden», p. 37; «Kampfmittel», p. 283; «Parteinahme», p. 320; cf.

pp. 13,17,19, 30, 32s., 53, 153, 281, 292, 329, 336, 343ss., 353, 377, 399,403s.,
408). En résumant ses développements, Bühler ne formule pas le résultat
d'une analyse, mais un préjugé posé dès le départ:

« Pour l'eschatologie messianique-politique (tant philosophique que théologique
— réd.), c'est le politique qui constitue l'expérience fondamentale à partir de

laquelle tout se structure» (p. 403; cf. p. 19).

Voilà qui nous éloigne cependant du débat fondamental sur la Croix.
Laissons donc ici la politique...

III. OÙ EST LA NUÉE DES TÉMOINS?

Ce serait encore nous écarter du vrai débat que de consacrer trop de

lignes aux témoins du Crucifié dont la parole n'a nul écho dans ce livre. On

ne peut toutefois éviter de s'étonner:

— l'exégèse biblique est absente. La discussion avec les exégètes n'a pas
lieu (Käsemann, par exemple, est absent de l'index), alors que Moltmann
puise souvent chez eux les affirmations que Bühler critique;
— l'histoire de la théologie est absente. Luther est joué contre Moltmann
sans décor, sans profondeur historique. Aucun théologien, ni d'aujourd'hui
ni du passé, n'est cité et discuté (sauf les plus proches, occasionnellement:

Bultmann, Ebeling, Jüngel, et parfois Kierkegaard);



204 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

— l'œuvre de Moltmann est critiquée sans recul : aucune allusion à la tradition

réformée (et non luthérienne) à laquelle il se rattache, absence totale de

Calvin et de Barth, absence des premiers travaux historiques de Moltmann
comme de ses derniers ouvrages trinitaires et ontologiques;
— la confrontation de l'eschatologie avec l'esprit positif et rationnel,
déterminante pour le débat théologique contemporain, apparaît dans l'introduction

(pp. 7-9, 31s., puis 287-289), mais disparaît des développements;
— enfin, et là commence le vrai débat, le ministère et la passion de Jésus-

Christ dans son monde historique ne semblent pas être un élément déterminant

pour l'interprétation du sens de la Croix. On le voit: aux yeux de

Bühler, la réalité historique n'est pas pertinente théologiquement.

IV. QU'EST-CE DONC QUE LA CROIX?

Comment la Croix contient-elle la vie eschatologique du Royaume de

Dieu?

«C'est un événement qui à la fois est historique et fait éclater l'histoire, qui est
histoire et en même temps contient la fin de l'histoire. Quoique l'histoire
continue, (je souligne — réd.) c'est comme si, désormais, l'histoire était subsumée
dans un achèvement définitif» (p. 388).

Et symétriquement:

«Dans le monde, tout se passe comme s'il n'y avait pas de Dieu» (p. 397).
« Le monde où la Croix a été plantée n'est pas rendu radicalement nouveau, mais
demeure l'ancien monde, qui combat le monde nouveau institué sur la Croix»
(p. 284 — je souligne — réd.).

N'y a-t-il donc plus d'histoire, ou y a-t-il combat? Les derniers mots
soulignés, surprenants sous la plume de Bühler, disent bien la tension que
Moltmann relève constamment: tension entre deux «mondes» dans «le
monde », entre deux « histoires » dans « l'histoire », et non pas simplement
entre Dieu et un monde de néant. La Croix n'est-elle en effet que néant

pour le monde? Ne rattache-t-elle pas le monde à une fin? Ne donne-t-elle

pas un sens à l'histoire?
Non, répond Bühler, elle donne sens à l'existence individuelle croyante,

en détachant l'eschaton hors du monde et de toute histoire, et en gravant
dans notre conscience un désespoir total sur les choses humaines. «Le
monde crucifié pour moi, et moi pour le monde» (Gai. 6,14). C'est la leçon
retenue de la theologia crucis de Luther:

«La réalité eschatologique se cache sous ce qui ne l'est pas, et elle en fait son
contraire eschatologique, celui qui seul lui permet à elle-même de rester cachée et

de rester ainsi réellement eschatologique» (p. 130).

« Il y a abus de cette gloria (eschatologique — réd.) dès qu'on la met à contribution

d'une quelconque façon dans la réalité présente» (p. 127).



LE DIEU CRUCIFIÉ N'A-T-IL PLUS D'HISTOIRE? 205

Le présent n'est qu'absence, « épreuve » qui « nous renvoie hors de nous-
mêmes» (p. 233): la Croix nous fait voir «les choses telles qu'elles sont»,
«id quod res est», dit Luther, à savoir que l'homme est «nihil», «exina-
nitus» (pp. 115ss.) et que Dieu ne vivifie qu'en anéantissant (pp. 140, 146,

222).

« Dans le règne du monde, il faut renoncer par principe à la délivrance et au
salut» (p. 397).

Ainsi, Bühler lui-même, décrivant le monde présent, y voit les signes

apocalyptiques négatifs de l'oppression, de la pollution, de l'impuissance
individuelle (pp. 8-9), et même lorsqu'il parle de la promesse de Dieu, il ne
voit de l'avenir que «l'inconnu, l'incertain, l'angoissant» (p. 59), une
«question» et un «souci» (p. 389), mais aucune ouverture ni aucune
chance offerte. Dieu n'offre-t-il qu'une «pure» relation avec lui-même? Sa

délivrance se manifeste-t-elle dans le monde par une indifférence affectée

(«comme si...»)? Ou est-il, comme l'écrit Moltmann, «le Seigneur de la
danse » et de « la joie d'être libre » (titre d'un livre que Bühler n'aborde
pas)?

La Croix n'apporte-t-elle pas la réponse de Dieu au mal et à la mort? —
Oui, mais pas autrement qu'en nous y plongeant au plus profond, en y
plongeant Dieu lui-même:

«Il se produit ainsi, à la Croix de Jésus, un affrontement entre Dieu et Dieu»
(p. 372).

C'est ici même que Moltmann fait le saut que Bühler refuse, dans
l'interprétation de cet affrontement (sur cette formule, cf. Le Dieu crucifié,

pp. 220ss./268ss. et 231/282). L'événement de cet affrontement entre Dieu et
Dieu n'est-il pas l'avènement du Dieu qui justifie et vivifie, effusion de

l'Esprit et vie eschatologique? Ce n'est pas «dépasser» la Croix que de le
dire — sinon les titres christologiques eux-mêmes seraient déjà un tel
« dépassement » (De fait, quand Moltmann parle de ces titres, Bühler y lit
une fausse interprétation de la Croix: p. 328, notes 111 et 112.)

Ainsi s'exprime Moltmann:

« C'est l'amour inconditionné et donc sans bornes qui procède de la douleur du
Père et de la mort du Fils, s'emparant des hommes abandonnés pour produire en
eux la possibilité et la force de la vie nouvelle. On peut contester le fait de cet

amour, on peut le crucifier, mais il s'accomplit précisément par là. Sa force
est puissante dans cette faiblesse» (Le Dieu crucifié, pp. 232/283 et 235/287).

Aucune divergence sur ce dernier point: la Croix, faiblesse, scandale et

folie, arrête tout enthousiasme, nie toute immédiateté, cache la force de

Dieu sous son contraire. Non pas cependant pour annihiler ce qui déjà
n'est rien! Mais: «Dieu a choisi ce qui n'est rien, pour réduire à rien ce qui
est» (I Co 1,28, texte interprété par Bühler p. 380s.). Ce double renversement

n'est-il pas délivrance?



206 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

V. RÉVÉLATION D'UNE NOUVELLE JUSTICE

S'agit-il d'une simple solidarité du Christ partageant les souffrances
humaines? Loin de là! Et pourtant Bühler, à plusieurs reprises, réduit à cela
la sotériologie de Moltmann (pp. 46, 56s., 284, 295, 319s., 327s., 368, 370).
Or Moltmann lui-même écrit: «Une théologie de la Croix ne peut se
permettre ici aucune équivoque » (Le Dieu crucifié, p. 66/80) et il ajoute
immédiatement une série de distinctions nettes. Mieux: il articule soigneusement
l'événement historique de la Croix et l'avènement eschatologique du salut
sur cette même Croix, en leur consacrant deux chapitres distincts mais reliés
du Dieu crucifié (chap. IV et V) — et cette articulation pourtant centrale a

échappé complètement à son interprète critique! Moltmann, selon lui,
penserait que Dieu «n'est pas un événement qui intervient dans l'histoire»
(p. 325), que «tout n'est pas accompli en Christ» (p. 316) et que la Croix
relève d'une interprétation «immédiatement politique» comme appel à la
solidarité (pp. 49, 264, 319s., 329). De la part d'un lecteur qui sait être
perspicace et nuancé s'il s'agit de Luther, ne peut-on exiger la même précision
dans la présentation d'une pensée contemporaine?

La précision n'est pas meilleure là où il définit le Dieu de Moltmann
comme «principe eschatologique du monde» (pp. 284, 313, 325s., 378),
«accomplissement inauguré de toutes les aspirations et attentes du
monde». La Croix ne les a précisément pas accomplies, mais «transformées

eschatologiquement » (Le Dieu crucifié, p. 203/248), parce qu'elle est

renversement et délivrance.
Mais qu'est-ce qui fait donc de la Croix une délivrance? Comme

Moltmann, Bühler répond: la Résurrection du Crucifié (p. 56s.) — mais celle-ci

s'efface, curieusement, pour n'être que source de connaissance théologique
sur le Christ et sa Croix. Au début de ses réflexions personnelles systématiques,

Bühler pose ontologiquement que Jésus est venu de Dieu comme
«l'être sans péché» (pp. 366s., 370): du coup, la Croix de cet être prend par
elle-même un sens de délivrance, et la Résurrection «ne manifeste
fondamentalement rien de nouveau », sinon la « ratification » du sens de la Croix
(p. 377, cf. p. 83, note 30). On retrouve là la démythologisation bultmannienne,

avec un point de départ hors du monde en Dieu et un point
d'arrivée dans la « démondanisation ».

Ce qui fait dire à l'apôtre Paul que « la figure de ce monde passe» (I Co
7,31), c'est qu'il a vu la figure du monde nouveau, et non seulement celle de

la mort et du néant. La Croix devient délivrance parce que la nouvelle création

l'imprègne et la suit: vie des morts et justice des pécheurs. Il n'y a là

nulle évidence «naturelle», nul retournement «arithmétique» (sic p. 336):
la nature n'offre la vie qu'aux vivants, la société n'offre la justice qu'aux
justes, c'est-à-dire aux forts, et l'arithmétique ne donne rien là où il n'y a

rien. Ce n'est donc nullement « dépasser » le Crucifié que de se réjouir de sa



LE DIEU CRUCIFIE N'A-T-IL PLUS D'HISTOIRE? 207

Résurrection: la signification sotériologique de celle-ci ne remplace ni
n'atténue celle de la Croix (cf. Théologie de l'espérance, pp. 175-209; Le
Dieu crucifié, pp. 163-174). L'une des dimensions sotériologiques indique ce

qu'est le salut, l'autre manifeste à qui il est destiné. L'une, apocalyptique, ne
va pas sans l'autre, historique, car quoique le Christ ne soit pas encore dans

son Règne, c'est déjà pour les pécheurs et les injustes qu'il est le Christ et

que son Règne vient. Et le Règne qui vient ne serait pas le sien, ni donc
celui des pécheurs et des injustes, si l'entrée dans ce Règne par la Résurrection

avait été refusée à ce Crucifié ou ne s'était pas manifestée.

« La Résurrection du Christ crucifié révèle la justice de Dieu autrement, à savoir
comme grâce justifiante et amour créateur pour les impies. L'espérance de la
Résurrection manifeste la Croix du Christ comme anticipation, unique et
valable une fois pour toutes, du grand jugement dernier, en faveur de ceux qui,
sinon, n'y tiendraient pas» (Le Dieu crucifié, p. 163/200).

Que la justice du Royaume eschatologique devient ainsi « une nouvelle
justice», Bühler ne l'a pas vu lorsque, citant ce passage (p. 327), il n'y lit
qu'une seule justice, celle dont rêvent les hommes et que le Christ apporterait.

Non, pour Moltmann, le Christ apporte davantage qu'un rêve émergeant

de l'échec et du malheur:

« La théologie de la Croix, comme la métaphysique de l'être fini, voit toutes les
créatures soumises à la caducité et au néant. Mais, puisqu'elle ne provient pas de

cet objet, mais voit le néant lui-même passé dans l'être de Dieu (« aufgehoben »)
— de Dieu tel qu'il s'est révélé et constitué face au néant à la mort de Jésus —,
elle convertit donc l'impression commune de caducité universelle en perspective
et en espérance de libération universelle» (Le Dieu crucifié, p. 203/248).

«Aufgehoben»! Voilà le point central du débat: le néant de la Croix
a-t-il subi, de la part de Dieu, quelque chose qui puisse être ainsi qualifié?
Par exemple: la Résurrection du Crucifié. Ou bien ce néant n'a-t-il été que
souligné comme présence cachée de Dieu, requérant l'acte de foi?

La thèse de Bühler est que la formule de Luther: «La Croix seule est

notre théologie », doit être prise au pied de la lettre, sans aucun « passage de

la Croix à la gloire future» (p. 127), «rien de nouveau» dans la Résurrection

(p. 377), aucune autre source d'espérance face à la Croix que cette Croix
elle-même, lieu d'une «ténacité pleine d'espérance» (p. 61). Pourtant,
«tenir», «persévérer», «bestehen», avant d'être une attitude existentielle de

la foi, n'est-ce pas d'abord une promesse eschatologique, l'ouverture du

Royaume? Moltmann l'écrivait dans Perspektiven der Theologie, pp. 90-92.

Et chez Luther lui-même, la perspective de la délivrance est nettement plus
marquée que Bühler ne le dit, tout en restant évidemment sous la «tension

eschatologique»: c'est «un bien conféré», «la corruption guérie», une
«ressemblance aux saints anges et aux fils de Dieu», une «regeneratio in

novitatem» où l'on est «transformé en Christ» (chez Bühler, pp. 119, 169,

171, 179, en notes, et 190ss.).



208 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

L'eschatologie de la Croix, c'est une anticipation et une communication
offerte à quiconque croit, comme un don imprévisible. Est-ce minimiser le

mal, selon l'objection répétée de Bühler? Oui, inévitablement, si c'est bien
de délivrance que parle la bonne nouvelle. Est-ce adoucir le désespoir du

pécheur (pp. 138-154, 365ss.)? Oui, si l'attente positive cachée en lui — celle
d'être juste — s'est vue comblée autrement, par l'offre d'une justice
inattendue. (Et non par la simple proclamation paradoxale que ce pécheur est

en même temps juste!) D'ailleurs, Bühler lui-même trouve des accents
semblables pour parler de la fin du pouvoir de la mort, comme de celui du

péché:

«Accueillie et assumée («aufgehoben»!) ainsi dans la vie de Dieu, la mort a perdu
son pouvoir désespérant. Face à elle, c'est désormais la vie qui a le dernier mot »

(p. 379; cf. pp. 162, 173s., 401).

Voilà qui est... toute>une histoire! Penser à partir de là le monde et ses

problèmes, c'est précisément ce que Moltmann a cherché à faire, au-delà de

Luther, dans une situation culturelle où mort et vie ont de nouvelles
implications sociales. Car ce changement de pouvoir gouverne immanquablement

un changement des critères de choix éthiques — et c'est ici que l'on
retrouvera le politique et sa critique en termes de «théologie politique»
(implicite chez Bühler même, aux pp. 36, 38, 51, 255, 278, 398).

A quoi cela mène-t-il? A loger Dieu dans le donné humain, à l'asservir à

une pratique? — Non: à l'exclure au contraire de toute pratique autre que
la sienne propre, et à apprendre nous-mêmes à nous en exclure de même,

pour nous conformer à la Croix du Christ. Ainsi toute ouverture, toute
fermeture, toute histoire, s'avèrent-elles irréelles en dehors de celle que Dieu a

commencée: l'histoire eschatologique de la Croix, où Jésus devient le
Libérateur.

Ouvrages cités de J. Moltmann

(Voir aussi ma présentation dans Etudes théologiques et religieuses, 49e année, 1974/2,

pp. 225-247: «Vérité d'espérance ou vérité de connaissance?»)

— néologie de l'espérance, 1964; tr. fr. Paris, Cerf-Marne, 1970.

— néologie de l'espérance II: Débats, 1967; tr. fr. idem, 1973

— Perspektiven der neologie, 1968, Munich, Kaiser.
— Le Seigneur de la Danse. Essai sur la joie d'être libre et sur le plaisir de jouer,

1971 ; tr. fr. Paris, Cerf-Mame, 1972.

— Le Dieu crucifié, 1972; tr. fr. idem, 1974.

— L'espérance en action, tr. fr. Paris, Seuil, 1973.

— Conversion à l'avenir, tr. fr. idem, 1975.

— L'Eglise dans la force de l'Esprit, 1975, tr. fr. Cerf, 1980.

— Trinität und Reich Gottes, 1980, Munich, Kaiser.


	Étude critique : le Dieu crucifié n'a-t-il plus d'histoire?

