
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: Quelques ouvrages récents sur l'Islam

Autor: Molla, Claude F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 191-198

QUELQUES OUVRAGES RÉCENTS SUR L'ISLAM

CLAUDE F. MOLLA

Depuis une dizaine d'années le grand public découvre le poids économique

et politique du monde islamique. Longtemps quelques éditeurs
spécialisés s'aventuraient dans la publication d'une vie de Mahomet ou d'une
présentation globale et rapide de sa religion. Aujourd'hui il ne se passe pas
de mois sans que l'un des aspects de ce monde méconnu ne fasse l'objet
d'un livre, d'un numéro spécial de revue, d'un colloque ou d'une émission
de télévision. De ce lot nous avons retenu quelques ouvrages significatifs de

par leurs orientations.
Fallait-il que ce soit une entreprise rémunératrice pour que deux éditeurs

publient séparément et sous un titre différent le même texte d'un même
auteur! Aux Editions du Seuil le modeste ouvrage de Roger Garaudy a

pour titre Promesses de l'Islam, aux Editions Desclée de Brouwer, luxueux
et admirablement illustré, enrichi d'un tableau chronologique et d'une
bibliographie, le titre en devient L'Islam habite notre avenir!1.

La thèse de l'auteur est fort simple: l'Occident est un accident, il porte en
lui ces germes de mort que sont une conception aberrante de la nature,
considérée comme notre propriété, dont nous aurions le droit d'user et

d'abuser; une conception impitoyable des rapports humains fondés sur un
individualisme sans frein qui n'engendre qu'affrontements, violence et

asservissement, et une conception désespérante de l'avenir, qui ne serait que
le prolongement et la croissance quantitative du présent sans but humain ni
rupture divine, rien qui puisse donner un sens à nos vies et nous détourner
des chemins de la mort. L'Islam est, par contre, une vision de Dieu, du
monde et des hommes qui assigne aux sciences et aux arts, à chaque homme
et à chaque société, le projet de construire un monde invisiblement divin et
humain comportant les deux dimensions majeures de la transcendance et
de la communauté (cf. p. 22-23)2.

Ainsi en faisant tout au long de son livre le procès de notre mode de vie

qui ne peut déboucher que sur la dislocation de l'homme et la désintégration

de la société, R. Garaudy s'en va chercher dans une certaine approche
de la foi islamique, dans l'art, dans la philosophie et dans les sciences véhi-

1 R. Garaudy, Promesses de l'Islam, Paris, Seuil, 1981, 180 p. R. Garaudy,
L'Islam habite notre avenir, Desclée de Brouwer, 1981, 250 p. grand format.

2 Nous citons le volume publié au Seuil.



192 CLAUDE F. MOLLA

culées naguère par les disciples du prophète un rapport salvifique entre
l'homme, la nature, la société et le divin.

Il ne craint pas d'expliquer l'expansion fulgurante de l'Islam au VIIe
siècle par la référence à la foi en la transcendance de Dieu qui relativisant
tous les pouvoirs est un ferment de libération de toutes les oppressions
politiques, économiques et religieuses (cf. p. 35-36). D'elles peut encore jaillir
aujourd'hui un socialisme libéré du scientisme positiviste et de l'individualisme

occidental! C'est en reconnaissant dans le Coran «une scintillation
du divin » que l'on dépasse les particularismes, que l'on intègre l'universel
et découvre un sens à la vie et une loi à l'action

A lire ce plaidoyer le lecteur s'interroge sur cet Islam dont Garaudy se

fait le hérault. A-t-il vraiment existé ou est-ce le fruit des aspirations de

l'auteur qui voudrait trouver dans un passé mythique une réponse à la faillite

de la civilisation occidentale? Un critique averti, Mohammed Arkoun,
n'hésite pas à écrire que nous sommes en présence d'une « image idéalisée
de l'Islam » et d'une « littérature coloniale »3.

L'ouvrage de Marcel A. Boisard est également un panégyrique4.
L'auteur a passé douze ans dans les pays arabes comme délégué du Comité
International de la Croix-Rouge et a été très sensible à l'interpénétration du
spirituel et du temporel dans la vie des musulmans qu'il a côtoyés. Soucieux
de lutter contre l'ethnocentrisme occidental et les préjugés qui en découlent,
il a rédigé une sorte de défense de l'Islam.

Notre auteur en est certain, « culturellement attaché au passé, satisfait de

ses réalisations matérielles et mis en confiance par sa puissance militaire,
l'Occident aura vraisemblablement de la peine à trouver le réalisme et

l'honnêteté intellectuelle nécessaires pour entendre l'immense enthousiasme

idéologique» (p. 15) de cette partie de l'humanité. Dans son chapitre
premier intitulé « perspective », il nous livre son projet et le mode d'approche
choisi : souhaitant que le droit international devienne universel par
l'incorporation de l'apport spécifique de la civilisation arabo-musulmane, il
rappelle les divers aspects de la conception islamique de Dieu, de l'homme, de

la communauté musulmane et de ses rapports avec les peuples étrangers.

« La doctrine islamique et le monde musulman ne seront saisis ni dans leur
idéalisation fictive ni dans leur réalité concrète, mais à un niveau intermédiaire

où les nuances se fondent, et qui permet de passer sans transition

apparente, de la pure théorie à des interprétations plus «modernistes»,
visant à faire plaquer le message révélé aux affaires contemporaines. Il
s'agit, en somme, de retrouver l'actualité de l'Islam, au travers de ses expressions

éternelles, passée et future» (cf. p. 31-32).

3 M. Arkoun dans France-Pays Arabes, N° 99, mars 1982, p. 37-38.
4 M. A. Boisard, L'humanisme de l'Islam (Collection Présence du Monde Arabe),

Paris, Albin Michel, 1979, 400 p.



QUELQUES OUVRAGES RÉCENTS SUR L'ISLAM 193

Le chapitre deux, la soumission dans l'harmonie, porte sur le prophète5,
la doctrine et la morale telles que nous les propose la tradition islamique. Le

chapitre trois porte sur l'homme, créature de Dieu. Les pages consacrées au
statut de la femme et aux dispositions islamiques pour la suppression
progressive de l'esclavage laissent songeur tout lecteur averti. Les deux chapitres

suivants traitent respectivement de la cité islamique et de la guerre
sainte, avec une insistance particulière sur l'esprit de tolérance que les textes

coraniques et la tradition véhiculent6! L'auteur termine son livre par une
présentation des principaux courants de l'Islam contemporain et par un
rappel de l'importance des pays qui s'en réclament. Il y a joint une importante

bibliographie et un index analytique. Si incontestablement cette
apologie de l'Islam idéal plaira au lecteur musulman, elle reste déroutante par
les nombreuses digressions et répétitions sans parler du parti pris de

l'auteur. Le spécialiste de l'Islam sera déçu car non seulement il n'y trouvera

rien qu'il n'ait déjà lu moult fois ailleurs, mais certains raccourcis
historiques donnent lieu à des jugements sommaires que l'histoire infirme.
L'Islam, pas plus que l'Occident ne peut se prévaloir de son histoire pour
prétendre être le chantre de la tolérance!

Dans un petit livre aux apparences modestes, Maxime Rodinson nous
livre deux études intitulées respectivement: «Les étapes du regard
occidental sur le monde musulman» et «Les études arabes et islamiques en

Europe»7. La première, la plus longue et la plus importante, permet à

l'auteur de montrer que derrière les diverses approches, tentatives de
compréhension, et de jugements que l'Occident a réservés au monde musulman,
il y a un certain nombre de composantes idéologiques. A considérer objectivement

les faits, il y a toujours d'une part la situation respective et

changeante des deux mondes en présence et d'autre part les tendances internes
du spectateur-acteur qui porte les jugements. Notre auteur poursuit en
parcourant l'histoire de l'évolution des relations entre ces deux mondes, du

Moyen Age à nos jours, en analysant les sociétés, les cultures, les idées et

par là même les facteurs socio-économiques que drainent les heurts, les intérêts

et les préjugés. Au début du XXe siècle en Europe occidentale, le libéralisme

anticolonialiste versait dans l'exotisme. On s'efforçait «de conserver
des archaïsmes, à s'allier aux conservateurs indigènes, à dénoncer dans les

intellectuels nationalistes qu'ils soient réformateurs ou révolutionnaires,

5 Notre auteur affirme que « de récentes découvertes scientifiques ont pu
déterminer la chronologie des diverses révélations accordées à Mahomet» (p. 53). On
aurait aimé en savoir davantage!

6 Pour une perspective différente voir BAT YE'OR, Le Dhimmi Profil de

l'opprimé en Orient et en Afrique du Nord depuis la conquête arabe, Paris,

Anthrôpos, 1980, 335 p.
7 M. Rodinson, La fascination de l'Islam (Petite collection Maspero 243), Paris,

Maspero, 1980, 156 p.



194 CLAUDE F. MOLLA

socialisant ou non, de pâles imitateurs de l'Europe, poussés par des idées
abstraites et mal comprises à détruire leur propre patrimoine» (cf. p. 96).
En Russie marxiste on considérait le «monde musulman comme une
simple partie du monde sous-développé, exploité et opprimé par le capitalisme

européen », cependant malgré ses oppresseurs féodaux, il conserve ses

aptitudes à se révolter une fois dissipés les préjugés qui font obstacle à sa

lucidité et grâce aux forces rénovatrices que par nature le prolétariat
fournit. De nos jours l'idéologie anticolonialiste de gauche va dans un sens
différent. «L'universalisme qu'elle a puisé dans ses racines libérales ou
socialistes, tendra à se muer en reconnaissance, puis même en exaltation de

la spécificité» (p. 102), elle passera même à une sacralisation de l'Islam et
des idéologies contemporaines du monde musulman.

Malgré sa brièveté ce petit livre a le mérite de rendre attentif tout lecteur

critique aux motivations cachées derrière les fluctuantes appréciations de

l'Islam.
La collection ARABIYYA des Publications orientalistes de France porte

maintenant le label Editions Labor & Fides. Le professeur Simon Jargy
nous livre dans cette collection un ouvrage intitulé Islam et chrétienté avec

pour sous-titre « les fils d'Abraham entre la confrontation et le dialogue »8.

Son propos est de présenter une synthèse des rapports islamo-chrétiens au

travers des siècles. Dans son introduction il rappelle les diverses approches
de l'Islam et livre ses prémisses. Faisant suite aux travaux du théologien
islamisant suédois Tor Andreae qui avait retenu les sources des christia-
nismes orientaux monophysites et nestoriens pour expliquer la genèse de la
religion de Mahomet, notre auteur estime devoir faire appel également aux
gnostiques d'Egypte et aux manichéens de Mésopotamie alors même que
l'ensemble aurait emprunté les voies de la tradition orale pour devenir les

composantes sémitiques du Coran.

L'ouvrage comprend trois parties: la première, «L'Islam et son cadre

politico-religieux», est une présentation classique de ce que l'on peut dire

aujourd'hui sur les origines de l'Islam, enrichie cependant par l'usage que
fait l'auteur de l'apport de la spiritualité monastique. Certaines de ses

affirmations étonnent, faute d'être davantage étayées; ainsi, parlant du rejet de

la crucifixion par le Coran, il écrit: «Le thème de la mort de Dieu, que le

christianisme a adopté selon une «composante» osirienne, est une

croyance étrangère à l'esprit et à la mentalité sémitique (p. 89)!
La deuxième partie intitulée «Islam et chrétienté» est la plus intéressante

malgré sa brièveté. Elle compte une trentaine de pages seulement.

L'auteur rappelle les positions chrétiennes à l'égard de l'Islam du début du

VIIIe siècle à l'aube des temps modernes. Passionné par son sujet, il n'hésite

pas à écrire: «toutes les sciences islamiques, même les plus profanes, sont

8 S. Jargy, Islam et chrétienté (Arabiyya), Genève, Labor & Fides, 1981, 216 p.



QUELQUES OUVRAGES RÉCENTS SUR L'ISLAM 195

parties d'une seule source religieuse, le Coran, qu'elles illustrent et veulent
confirmer» (p. 125); ce livre saint est générateur d'une dynamique du savoir
(p. 127)! Le lecteur critique se demande si toute recherche historique doit
aujourd'hui devenir un plaidoyer.

La troisième partie, « La renaissance de l'Islam et l'évolution des

rapports islamo-chrétiens », rappelle les origines et les caractéristiques des

principaux courants politico-religieux de l'Islam contemporain. Le tout s'achève

par six pages sur les voies du dialogue islamo-chrétien. Malgré une abondante

bibliographie et divers index, le lecteur conserve l'impression d'avoir
participé à un survol historique rapide avec ce que cela suppose de télescopage

fâcheux. La première partie s'octroie plus de la moitié de l'ouvrage
tandis que la seconde, la plus originale, est la plus brève; quant à la
troisième, elle aurait mérité le plus long développement.

L'ouvrage de Roger Arnaldez apporte une contribution originale et
intéressante à la connaissance de Jésus, fils de Marie, prophète de l'Islam 9. Son
but n'est pas de rappeler la conception que l'Islam se fait du Jésus de la foi
chrétienne, ni de dégager les sources historiques d'une telle conception,
mais de restituer ce que le Coran dit de Jésus à la lumière de six commentaires

musulmans parmi les plus représentatifs. Il entreprend donc l'étude
des textes coraniques relatifs à Jésus en suivant les commentaires de Tabari,
de Zamakhshari, de Razi, de Qurtubi, des Jalalayn et de Haqqi.

Les premiers chapitres abordent spécifiquement la famille de Marie (Al-
Imran) avec la question de la synonymie de cette Marie avec la sœur

d'Aaron, toutes deux considérées comme issues d'Imran, ainsi que la
naissance et l'enfance de Marie sur laquelle l'emprise de Satan est sans effet.
Puis l'auteur étudie l'histoire de Zacharie et de Jean, le titre de Sayyid que
reçoit ce dernier implique autorité et connaissance, certains commentaires
en font le prédicateur d'un retour à la loi authentique de Moïse, tandis que
d'autres, un ascète, un mystique, un guide sur la voie d'une vie spirituelle
profonde. La salutation angélique à Marie permet de préciser la notion de

Parole (kalima): «Jésus n'est pas la Parole de Dieu si l'on entend par là

l'attribut divin, éternel qui fait que Dieu est parlant. Il est la Parole de Dieu
en tant que par Elle il vient à être, c'est-à-dire en tant qu'elle est effectuée
dans l'acte créateur» (p. 82).

Toujours avec une grande précision, l'auteur reprend les textes relatifs à

l'enfance, au message et à la vie publique de Jésus. L'onction et l'intercesr
sion de Jésus ne le privilégient pas par rapport aux autres prophètes
puisque tous ont pour porte-parole unique Mahomet. Le chapitre sur
l'élévation de Jésus au ciel sans crucifixion, avec ou sans mort, selon les

interprètes, rappelle la thèse selon laquelle son décès pourrait avoir lieu à la fin

9 R. Arnaldez, Jésus, Fils de Marie, prophète de l'Islam (Collection Jésus et Jésus-

Christ 13), Paris, Desclée de Brouwer, 1980, 256 p.



196 CLAUDE F. MOLLA

des temps seulement, après sa réapparition sur la terre, derrière Mahomet
pour la prière finale de tous les musulmans; chrétiens et juifs ayant alors
rallié la vraie foi derrière le «Mahdi», ce personnage attendu qui fera
régner la justice et l'équité parmi les hommes devenus tous adorateurs du
Dieu unique. Après une vingtaine de pages sur ce « Messie » et Jésus dans la
mystique islamique, l'auteur termine son livre par quelques considérations
objectives utiles à ceux qui ont le souci du dialogue islamo-chrétien. Que
l'on ne se leurre pas, le Jésus du Coran est entièrement musulman et
parfaitement intégré dans la conception d'ensemble que l'Islam se fait de la
prophétie et des prophètes, ce n'est pas le Christ des Evangiles plus ou moins
retouché. Le Jésus du Coran exclut les christologies néo-testamentaires.
C'est à partir de la spiritualité de Jésus, prophète de charité, qu'un
rapprochement peut se faire, et déboucher sur une coopération animée par des

idéaux voisins pour la recherche de solutions aux problèmes posés par le

monde d'aujourd'hui.
Dans le but d'intégrer l'apport arabe dans la connaissance et l'étude de

l'héritage civilisateur de l'Occident, le professeur S. Jargy a présidé à la

publication, dans la collection ARABIYYA et sous l'égide de la Faculté des

Lettres de l'Université de Genève, d'un ouvrage collectif fruit d'une série de

conférences données dans cette même ville en 1980-198110. Les sujets les

plus divers y sont abordés: Lucie Bolens: «Raymond Lulle et ses rapports
avec la réalité orientale du XIIIe siècle»; Mina Buchs: «Contribution de la
civilisation musulmane à la médecine»; Francesco Gabrieli: «La poésie
arabe de l'Europe»; Charles Genequand: «La philosophie arabe»; Simon
Jargy: «Quelques aspects du dialogue islamo-chrétien à l'époque
moderne»; «La musique médiévale d'Occident et l'hymnodie populaire,
orientale religieuse et profane»; Cari A. Keller: «Mystique musulmane et

chrétienne»; Mahmoud Mourad: «La critique historique occidentale et les

biographies arabes du prophète»; Jacques Sesiano: «La transmission des

connaissances mathématiques»; Brigitte Vetsch: «Les centres de traduction

». L'ensemble de ces contributions est précédé d'une préface du recteur
de l'Université de Genève, Justin Thorens, et intitulée: «L'apport arabo-

islamique en liaison avec les notions d'identité culturelle et de culture
technologique ».

Mme Lucie Bolens prépare peut-être un important ouvrage sur Raymond
Lulle, son étude qu'accompagne une précieuse bibliographie a toutes les

apparences d'un résumé; elle est brève, dense et parfois hermétique, laissant
le lecteur sur sa faim. Francesco Gabrieli montre que le contact de l'Europe
avec la poésie arabe fut direct au Moyen Age tandis qu'il est aujourd'hui
introduit par la philologie et l'apprentissage littéraire sollicité par l'intérêt

10 S. Jargy et divers auteurs, Les Arabes et l'Occident (Arabiyya), Genève, Labor
& Fides, 1982, 132 p.



QUELQUES OUVRAGES RÉCENTS SUR L'ISLAM 197

collectif, social et culturel pour la Nahda, la renaissance arabe politique et

spirituelle que nous connaissons. L'une des études du professeur S. Jargy se

retrouve dans son ouvrage Islam et chrétienté cité plus haut. Mahmoud
Mourad illustre le rôle joué par la critique historique occidentale dans
l'élaboration des diverses biographies du prophète publiées ces dernières
années.

L'étude du professeur Carl-A. Keller nous a paru particulièrement
intéressante. Après avoir défini ce qu'il convient d'entendre par mystique
islamique (Tacawwuf) et la mystique chrétienne (Mystike teologia), soit la
volonté d'une réalisation exotérique et ésotérique de la révélation coranique
d'une part et l'ascension vers la connaissance intime du Dieu trinitaire
d'autre part, notre auteur rappelle d'abord quels furent les débuts du
Tacawwuf en Arabie au temps de Mahomet et l'influence chrétienne qu'il
subit par la suite via le monachisme. Les collections d'aphorismes monastiques

et soufis le confirment. Puis il montre que dès le début du IXe siècle

l'apparition des écoles de Tacawwuf, normalisant et formalisant cette
pratique, l'endigua par des traditions vénérables. Lorsqu'aux facteurs organiques

s'ajoutèrent des clivages politiques et militaires la rupture du contact
entre les deux mouvements fut parachevée malgré l'utilisation de techniques
parallèles. Le professeur Keller termine son étude en montrant que la
pratique et l'expérience mystiques ne sont pas de par le monde un phénomène
unitaire réductible à une même interprétation globalisante. Les témoignages
sont toujours rigoureusement solidaires de systèmes religieux dans lesquels
ils s'inscrivent exclusivement; au niveau de l'essentiel les deux systèmes
restent inconciliables. Il conclut par la question suivante: «Ne peut-on donc
imaginer que le Divin dans sa pureté se situe au-delà du Dieu Un défini par
le Coran et la théologie islamique, et au-delà aussi de la Trinité chère aux
chrétiens?» (p. 94).

Le romancier bien connu V. S. Naipaul se risque, lui aussi, à écrire

quelque quatre cents pages sur le monde de l'Islam11. Souhaitant décrire

par l'intérieur les conséquences politiques, économiques et sociales de la

renaissance islamique, il s'en va visiter l'Iran, le Pakistan, la Malaisie et

l'Indonésie. Ce sont ses notes de voyage faites de descriptions, d'interviews
et de commentaires, rédigés au fil de la plume, qu'il nous livre. Ses rencontres

avec les ayatollahs iraniens, les hauts fonctionnaires pakistanais et les

villageois d'Indonésie, le laissent pessimiste quant à l'avenir de ces régions
soucieuses d'une foi islamique pure et conséquente. Si son récit ressemble

plus à un réquisitoire qu'à un plaidoyer, il ne faut pas seulement l'attribuer
au peu de connaissances de la religion et de la culture islamiques qu'il laisse

deviner, mais également à son approche superficielle des problèmes qui jail-

11 V. S. Naipaul, Crépuscule sur l'Islam. Voyage aux pays des croyants, Paris,
Albin Michel, 1981, 450 p.



198 CLAUDE F. MOLLA

lissent de la confrontation entre la pensée et l'apport matériel occidental
d'une part et du mode islamique de penser et de vivre relié à ses traditions
anciennes d'autre part.

Retenons pour terminer l'ouvrage d'Attilio Gaudio et Renée Pelletier
intitulé Femmes d'Islam12. Ce petit livre, fruit d'une enquête minutieuse et

lucide, est intéressant à la fois par le rappel de la place de la femme dans le

Coran et la tradition islamique et par les renseignements qu'il donne sur la
situation du « sexe faible» dans les différents pays du bassin méditerranéen,
en Iran et en Afrique noire. Cela ne correspond pas à l'image quelque peu
idyllique qu'en donne Marcel Boisard ou Roger Garaudy, mais c'est nettement

plus près de la vérité. Bien informé, vivant, ni plaidoyer ni réquisitoire,

ce livre mérite d'être lu.

12 A. Gaudio et R. Pelletier, Femmes d'Islam ou le sexe interdit (Collection
Femmes), Paris, Denoel-Gonthier, 1980, 196 p.


	Quelques ouvrages récents sur l'Islam

