
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: L'histoire de la raison selon Kant

Autor: Bourgeois, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 165-174

L'HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT

BERNARD BOURGEOIS

La deuxième partie de la Critique de la raison pure — la « Théorie
transcendantale de la méthode » —, qui répond au souci théorique fondamental
de Kant en déterminant « les conditions formelles d'un système complet de
la raison pure » (Kant, Kritik der reinen Vernunft, F. Meiner Verlag, p. 653),
s'achève par une « histoire de la raison pure ». Dans cette rapide esquisse,
Kant réinsère son entreprise critique dans l'histoire de la raison philosophiquement

consciente d'elle-même, comme la solution de problèmes
jusqu'alors affrontés par celle-ci dans le déchirement. — Cette conscience
de soi historique de la philosophie kantienne n'est-elle pas, d'ailleurs, ce qui
marque l'originalité de la réflexion de Kant dès l'ouverture même de son
grand ouvrage, puisque la première Préface de la Critique de la raison pure
présente l'émergence inaugurale, dans l'histoire de la philosophie, d'un
thème que le post-kantisme rendra célèbre, celui du lien intime de la
philosophie et de son époque au sein de l'histoire universelle. — Nous nous
proposons de déterminer, c'est-à-dire aussi de limiter, la signification proprement

kantienne d'une telle insertion de la raison consciente philosophiquement

d'elle-même, dans l'histoire de la philosophie et dans l'histoire en

général.
C'est dans le contexte de l'histoire générale, culturelle et politique, que

Kant situe d'emblée son entreprise: «Notre époque est l'époque proprement

dite de la critique, à laquelle tout doit [«muss»] se soumettre»
(K. r. V., éd. cit., p. 7). S'il y a pour lui une telle nécessité («muss») historique

générale de la philosophie critique, on comprend qu'il ait pu souligner
le parallélisme entre le sens de celle-ci et le sens de la critique la plus manifeste

de l'époque, dont l'enjeu était le changement politique. La finalité de
1'« Aufklärung» de la métaphysique (ibid., p. 6), et, par là, des sciences dont
elle a voulu être, à juste titre, le fondement, sera de mettre un terme au pouvoir

« despotique » de la « reine des sciences » (ibid.), dont l'arbitraire abusif,
générateur de contradictions dans le domaine du savoir, a eu comme
conséquence inévitable une « anarchie complète », un « indifférentisme total » en
matière de science, que Kant considère comme le mal théorique absolu, le

« père du chaos et de la nuit » (ibid.). De même que le but de l'Aufklärung
politique sera, par la destruction de l'absolutisme monarchique, de prévenir
son renversement inéluctable dans le désordre révolutionnaire qui, négateur,

dans l'élément du droit, du principe de la morale, est pour Kant le mal

pratique absolu. Qu'il s'agisse de la politique ou de la philosophie, le



166 BERNARD BOURGEOIS

remède consiste toujours dans l'autocritique du pouvoir se limitant par une
législation, une loi fondamentale, une constitution. La constitution du pouvoir

politique est principalement celle de sa source, le peuple même, dont
tous les membres doivent, comme sujets raisonnables, pouvoir l'approuver;
de même la constitution de la raison métaphysique doit pouvoir être

approuvée par chaque être raisonnable, et le projet kantien d'une telle
constitution s'adresse aux lecteurs de la Critique de la raison pure comme à

ses «juges» (ibid, p. 13).

Quant à leur contenu, constitution de la politique et constitution de la
philosophie se font écho l'une à l'autre, la première organisant les pouvoirs
de l'Etat ou les limitant entre eux, de même que la raison métaphysique, en
se critiquant, se limite dans l'organisation interne des pouvoirs ou facultés
qu'elle met en jeu. Et l'équilibre « républicain » des pouvoirs politiques ou
des facultés cognitives, qui doit engendrer la paix perpétuelle dans l'Etat et

le savoir, n'a rien à voir, dans l'un et l'autre cas, avec l'exigence « démocratique».

Le philosophe pour qui le siècle des Lumières est le siècle de

Frédéric, pour qui la république politique est d'abord illustrée par le despotisme

éclairé de l'autocrate prussien, considère également que la république
scientifique procède du despotisme éclairé de la métaphysique, comme
l'exprime l'idée d'une architectonique philosophique de la raison, qui
assigne à chaque branche du savoir sa place, son sens et sa portée.
Conformément au concept « cosmique » de la philosophie en tant que « science du

rapport qu'a toute connaissance aux fins essentielles de la raison » (ibid., p.
753), le philosophe doit être le «législateur de la raison», dont les autres
savants ne sont que les « artistes », leurs disciplines fournissant au premier
les instruments qu'il utilise dans sa prescription des fins essentielles de la
raison humaine. Aufklärung théorique, la critique kantienne de la métaphysique

marque bien le passage de la métaphysique comme despotisme «
barbare» du savoir (le dogmatisme engendrant le scepticisme) à la métaphysique

comme despotisme éclairé du savoir (le criticisme). Ce qui est à

l'ordre du jour, pour Kant, ce n'est jamais la révolution « démocratique »,
mais la réforme « républicaine », l'autolimitation de la monarchie absolue en

monarchie constitutionnelle1.

1 La revendication d'une «constitution» de l'universel en son activité théorique
(la raison philosophique) ou pratique (en particulier le principe ou pouvoir politique)
est caractéristique de la pensée des Lumières et de l'Aufklärung. Le kantisme —
«l'Aufklärung rendue méthodique» (Hegel) — achève l'élaboration de cette revendication.

Celle-ci, en lui, exprime l'assomption critique, par la raison, l'un ou
l'universel, de son insertion dans le milieu fini de la particularité ou différence, du divers,
c'est-à-dire son déploiement comme différence unifiée, comme organisation, structure,

architectonique. — Une telle architectonique rationnelle ne sauve cependant la
diversité phénoménale qu'autant que celle-ci proclame en chacun de ses éléments le
règne souverain de cette raison constituée. Ainsi, par exemple, les droits de l'homme



L'HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 167

Ainsi, le champ juridico-politique n'est pas seulement, pour Kant, un
objet important de la réflexion philosophique. Le sujet philosophique kantien

— dont on a souvent souligné qu'il concevait sa démarche dans une
perspective juridique («quaestio juris», tribunal de la raison, etc.) —
n'hésite pas à définir son projet, lors même qu'il concerne le domaine, qui
paraît en être le plus éloigné, de la spéculation pure, sur le modèle même du
politique2. La prégnance d'un tel modèle — caractéristique de l'époque des

« philosophes » des Lumières — se révèle, d'ailleurs, de façon significative,
dans des formules étonnantes de Kant, telle, par exemple, celle des Prolégomènes,

où, parlant de la nature des mathématiques, il ajoute: «leur constitution

politique, pour ainsi dire» (Prolégomènes, § 4)! — Bref, Kant semble
bien avoir appréhendé son projet philosophique comme le correspondant
du projet fondamental du temps des Lumières. Le problème se pose alors
de déterminer le principe de cette correspondance de deux critiques, la
critique pratique et la critique théorique, dont l'une, la dernière, présente
l'autre comme son propre modèle, c'est-à-dire de définir le sens même du

rapport établi par Kant entre la raison, dont l'expression pure est la
philosophie, et l'histoire, dont le procès essentiel a son lieu originaire dans la vie
politique (cf. Idée pour une histoire universelle d'un point de vue cosmopolitique).

La référence kantienne au modèle politique ne signifie en fait rien
d'autre que l'emploi — naturel dans le contexte de l'époque — d'une
métaphore, et ne veut aucunement dire que, pour Kant, la raison, qui se saisit en
sa pureté dans la philosophie, et l'histoire, dont l'expression originaire est la

politique, seraient ontologiquement identiques, de telle sorte que la raison
du philosophe ne devrait son être qu'au fait qu'elle serait « son temps saisi

ne sont rien d'autre que ceux de la raison présente dans les individus. Le rationalisme
kantien exprime l'organisation républicaine du divers par l'unité rationnelle, qui,
principe de cette organisation, consacre la procédure réformiste du rejet de son
absolutisme prétentieux; il est donc en lui-même la condamnation, dans le champ
théorique comme dans le champ pratique, du principe démocratique de l'émancipation
révolutionnaire de la diversité, multiplicité ou multitude.

2 Fichte, le premier et plus qu'aucun autre, a souligné le primat du pratique dans
le projet philosophique kantien. — Et il est vrai que pour Kant — si l'on nous permet
cette bien rapide considération — 1) le «concept cosmique» de la philosophie,
comme ordonnée à l'interrogation sur les fins de la raison, se subordonne comme
moyen son «concept scolastique», comme savante architecture théorique; 2) la fin
pratique, qui comporte en elle la fin juridico-politique, est la fin absolue; 3) dans la
fin théorique elle-même, la préoccupation proprement pratique est fondamentale,
puisque le problème théorique essentiel est pour Kant le problème pratique-objectif
de ce que la raison finie peut connaître, mais non le problème théorique-subjectif de
la manière dont l'esprit s'exerce. Primat, partout, du normatif.



168 BERNARD BOURGEOIS

dans la pensée». Nous sommes encore loin du hégélianisme! — Pour Kant,
la philosophie n'est pas davantage la conscience de soi de la politique que
celle-ci n'est la réalisation de soi de celle-là; la raison n'est pas plus dans
l'histoire que /'histoire n'est dans la raison. On sait, assurément, que l'opposition

établie par 1'« Architectonique de la raison pure» entre la connaissance

historique — ex datis — et la connaissance rationnelle — ex principiis
— n'empêche ni une connaissance historique de la raison ni une connaissance

rationnelle de l'histoire, mais, dans l'un et l'autre cas, historicité et
rationalité restent, en leur spécificité, extérieures l'une à l'autre. Bien loin
d'apparaître comme constitutive, par immanence, de la facticité historique,
la raison qui donne sens à cette dernière finalise son mécanisme selon
l'extériorité de l'intervention «technique» (la «nature artiste» est l'autre
nom de la Providence divine — cf. Paix perpétuelle, 1er Supplément), et sa

« connaissance » ne renferme qu'une supposition régulatrice théoriquement
transcendante dont l'affirmation dogmatique repose sur l'exercice pratique
de la raison, c'est-à-dire sur l'exercice de la raison proprement dite, en tant
qu'elle a comme telle un pouvoir législateur ou constitutif (ibid.). Une vision
sensée de l'histoire et une action sensée — efficace, car cohérente — dans

l'histoire, une connaissance et une mise en œuvre rationnelle de la politique
ne peuvent donc être principiellement que morales (ibid., 1er Appendice)3.
L'histoire n'a ainsi de consistance que par sa soumission au devoir-être de

la raison, et c'est pourquoi le philosophe peut et doit donner des leçons au

prince, bien loin de se concevoir comme son simple reflet spéculatif. Mais,
en son accomplissement kantien, il sait que la législation pratique de la
raison — la liberté — présuppose dans le milieu empirique de l'histoire
l'altérité du principe, opposé, de la sensibilité. Leur conflit n'exprime nullement

la contradiction interne d'une raison s'aliénant elle-même à elle-même
dans la nature sensible et, par conséquent, en soi toujours déjà pleinement
réconciliée avec elle-même, mais une dualité première irréductible qui
permet tout autant, dans la conversion toujours possible, l'intervention
absolue de la raison pratique au sein d'un mécanisme sensible dont les

contradictions intérieures — l'opposition des égoïsmes — ne lui fournissent

au plus qu'une occasion, qu'elle empêche l'intégration rationnelle achevée

de l'empirie où l'histoire se déploie.

3 Nous ne saurions trop insister sur l'importance, pour la compréhension du sens

et de l'articulation de la philosophie pratique kantienne, du texte remarquablement
synthétique et presque ultime de Kant sur la Paix perpétuelle. — Le premier Appendice

offre l'un des plus substantiels textes de la littérature philosophique sur les

rapports de la « morale » (comme détermination rationnelle, a priori « théorique », de

l'agir, pris ici non pas en sa dimension «éthique» — celle des motivations de l'agir,
des intentions —, mais en sa dimension juridico-politique — celle des effets de l'agir)
et de la « politique » (en tant que sa préoccupation spécifique — que l'opportunisme
érige à tort en préoccupation suprême — est celle de l'efficience, de la «pratique»).



L'HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 169

L'histoire politique, n'ayant pas son seul principe dans une raison qui,
elle-même, n'est pas originairement historique, ne peut alors constituer le
principe de la philosophie, dont le contenu positif procède de la seule
raison et peut l'exprimer totalement; le développement d'un tel contenu,
procédant absolument de la raison, devra bien être lui-même rationnel. —
La philosophie en sa vérité, c'est-à-dire comme système hiérarchisé des

connaissances, n'est rien d'autre que l'expression réalisante de la raison
comme système hiérarchisé des fins. C'est pourquoi l'on doit pouvoir
découvrir, au moins en germe, dans une philosophie, l'organisme de la
raison se déployant de façon autonome, et donc reconnaître une unité de

chaque philosophie à l'intérieur d'elle-même et de toutes les philosophies
entre elles: «les systèmes... ont tous eu leur scheme, en tant que germe
originaire, dans la raison qui ne fait que se désenvelopper elle-même, et c'est

pourquoi, non seulement chacun d'eux est pour lui-même articulé selon une
idée, mais encore tous sont entre eux unis à leur tour téléologiquement dans

un système de la connaissance humaine en tant que membres d'un tout»
(K.r. V, éd. cit., p. 750). — Cependant, le phénomène d'un tel en-soi harmonieux

est la contradiction, la guerre, des discours philosophiques. L'histoire
des systèmes philosophiques n'est pas la simple extériorisation chronologique

de la logique intérieure au système de la raison. La comparaison,
familière à Kant, entre l'état de guerre socio-politique et l'état de guerre
philosophique, repose sur une vision de l'histoire de la philosophie qui
rapproche celle-ci de l'histoire politique, c'est-à-dire de l'histoire proprement
dite, dont l'élément est la tension entre le rationnel et l'empirique. La raison
philosophante est bien celle d'un être fini, aussi sensible, la sensibilité étant,

comme la raison, tout autant l'une des deux sources de la connaissance que
l'un des deux principes de la faculté de désirer. Certes, la philosophie
procède, en son contenu positif, de la seule raison s'élevant à la conscience

d'elle-même, ce qui assure à son déploiement une immanence effective
absente de l'histoire politique, dont la motivation à la fois sensible et rationnelle

ne s'unifie que dans l'idéalité de l'intervention divine. Mais la rationalité

ainsi plus intime de l'histoire de la philosophie n'est précisément celle

d'une histoire, au sens plein du terme, que parce que la raison philosophante

a été, dans l'être rationnel fini, affectée négativement, en son exercice,

par la présence d'une sensibilité responsable, en dernière analyse, du
caractère contradictoire des solutions philosophiques de la contradiction de

la raison et de la sensibilité.
L'histoire de la raison consciente d'elle-même dans la philosophie a un

contenu rationnel qui doit la forme historique de son existence à l'influence
négative — seulement négative — de la sensibilité. L'idée du système

déployé de la raison — l'idée de la philosophie, qui est présente en celle-là
« comme un germe où toutes les parties sont encore très enveloppées, très

cachées, et à peine reconnaissables à l'observation microscopique» (ibid.,



170 BERNARD BOURGEOIS

p. 750) — ne peut accéder immédiatement à la conscience systématique
d'elle-même dans l'entreprise philosophique, parce que la voie y menant est

«très obstruée par la sensibilité» (ibid., p. 753), élément étranger dont il a

été difficile de libérer l'idée de la métaphysique (cf. ibid., p. 756). Ainsi,
difficulté principielle, «la distinction des deux éléments de notre connaissance,

dont l'un est pleinement a priori en notre puissance tandis que l'autre
ne peut être tiré qu'a posteriori de l'expérience, est demeurée très obscure
même chez des penseurs de profession (ibid.); ne réussissant pas à saisir

adéquatement le sens du rapport entre le rationnel et le sensible, on a été

tenté de réduire, de façon opposée, l'un à l'autre, dans un conflit dont la

répétition ponctue l'histoire de la philosophie. Dans l'esquisse de « l'histoire
de la raison pure», Kant évoque les trois problèmes subordonnés dans le

traitement desquels s'est manifesté ce conflit: le problème de l'objet de la
connaissance rationnelle, où s'affrontent sensualisme et intellectualisme, le

problème de l'origine de cette connaissance, où s'affrontent empirisme et

noologisme, et le problème de sa méthode, où s'affrontent, communément
opposés au bon sens, dogmatisme et scepticisme. Cependant, le caractère

répétitif du conflit qui naît de la présence d'une sensibilité responsable du
retard de la réalisation consciente de la raison n'empêche pas ce retard de

revêtir l'allure d'un progrès vers une telle réalisation, comme dans le cas de

l'histoire politique.
A travers la répétition de la contradiction entre les interprétations

subjectives selon lesquelles la raison de cet être fini et historique qu'est le philosophe

se saisit en sa structure objective éternelle, le contenu de celle-ci se

dégage peu à peu de façon continue. Telle est la vertu positive essentielle de

l'histoire de la philosophie : accumuler progressivement, dans le conflit des

systèmes philosophiques, les matériaux du système philosophique vrai; tout
comme « l'insociable sociabilité » des groupes humains, qui interdit heureusement

à ceux-ci de croupir dans l'existence naturelle des bergers d'Arcadie
(cf. Idée d'une histoire universelle d'un point de vue cosmopolitique, 4e Prop.),
suscite la production continue des éléments constitutifs de la culture, le

développement constant des dispositions en puissance dans la nature
humaine. — A cet accroissement quantitatifcontinu des'matériaux, qui vaut
aussi bien pour l'histoire réelle de la culture que pour l'histoire idéelle de la

philosophie, ne correspond pas, ni dans l'une ni dans l'autre, ici encore
analogues, un développement semblablement continu des formes qualifiant en
leur sens phénoménal les diverses sociétés ou les diverses philosophies.
L'histoire selon Kant, quel que soit son champ, est, au niveau de son sens,

marquée par la rupture fondamentale entre la minorité et la majorité, la

guerre et la paix, le négatif et le positif, le faux et le vrai4. Cela ne signifie

4 La philosophie kantienne est une philosophie de la liberté comme commencement

absolu, conversion radicale, dont l'affirmation absolue procède, il est vrai, de

l'usage pratique de la raison.



L'HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 171

pas, certes, que, par exemple, dans l'histoire de la philosophie, la forme
vraie ne soit pas déjà en soi agissante au sein de la forme phénoménale
erronée, mais elle ne peut y être reconnue comme ce qui lui donne son sens
véritable qu'après sa propre réalisation phénoménale. C'est pourquoi,
d'ailleurs, ce qui vaut de toutes les sciences, à savoir « qu'il faut les définir et les

déterminer non pas d'après la description qu'en donne leur auteur même,
mais suivant l'idée que l'on trouve fondée... dans la raison elle-même,... que
l'auteur et, souvent encore, ses derniers successeurs, se trompent sur une
idée qu'ils ne se sont pas rendue claire à eux-mêmes» (K.r.V., éd. cit.,

p. 750), cela même vaut des systèmes philosophiques, dont — comme Kant
l'écrit une fois à propos de Platon lui-même (ibid., p. 349) — on peut mieux
comprendre les auteurs qu'ils ne se sont compris eux-mêmes. La connaissance

vraie de l'histoire de la philosophie, comme sa réalisation, surgit dans
la discontinuité du passage des formes fausses à la forme vraie de la
systématisation, passage qui s'opère au terme de l'accumulation continue des

matériaux rationnels: ce n'est «qu'après avoir passé beaucoup de temps,
sous la direction d'une idée cachée en nous, à rassembler rapsodiquement,
comme autant de matériaux, beaucoup de connaissances se rapportant à

cette idée,... qu'il nous est enfin possible de voir l'idée dans un jour plus
clair et d'esquisser architectoniquement un tout d'après les fins de la
raison » (ibid., p. 750). — Le surgissement de la synthèse vraie des matériaux
progressivement produits à travers la dialectique des synthèses fausses

rétrospectivement saisies en leur vrai sens, se fait par une telle mutation
qu'on ne peut la rattacher à cette dialectique comme à sa condition
suffisante, dans une totale immanence. L'instauration de la politique juste et de

la philosophie vraie exige une percée décisive de la raison dans sa

conscience et réalisation de soi. C'est bien dans une « révolution copernicienne

» que culmine l'histoire de la philosophie. Quant à la révolution du

droit, elle ne peut être, en son sens, homogène à la négativité empirique,

proprement historique, et naître seulement de celle-ci, c'est-à-dire être une
révolution politique: l'établissement de la constitution républicaine n'est

pas à attendre seulement de «sauvages conflits» (Conflit des Facultés, 2e

Section). Ce qui lui correspond positivement dans la négativité empirique,
c'est bien plutôt une « évolution » pédagogique des esprits ainsi préparés à

actualiser la tendance morale de l'homme, à la conversion pratique.
Ainsi, la négativité, la contradiction, la lutte des sociétés humaines

comme des systèmes philosophiques, dont elles expriment l'insertion empirique,

sont le milieu ou le moyen de l'histoire en tant que rationnelle, non
son principe véritablement moteur. La constitution politique pratiquement
vraie et le système philosophique théoriquement vrai n'ont pas la condition
absolue de leur contenu essentiel et de leur existence effective dans le jeu
conflictuel de leurs antécédents empiriques. Certes, les constitutions et les

systèmes non vrais réalisent inadéquatement le même germe rationnel dont



172 BERNARD BOURGEOIS

la constitution et le système vrais sont la pleine réalisation, mais cette
commune présence d'un lien vertical entre la raison visée — le germe — et la
raison réalisée inadéquatement ou adéquatement, ne se traduit pas par un
lien horizontal qui identifierait le procès conflictuel des réalisations
inadéquates — l'auto-négation du négatif— au surgissement même de la réalisation

adéquate, à la position du positif. L'actualisation, dans l'histoire, de la
raison qui lui donne son sens, n'est pas plus dans l'histoire de la philosophie
que dans l'histoire politique l'œuvre de l'histoire elle-même. La réalisation
temporelle de la raison éternelle n'est pas l'œuvre du temps lui-même: il
n'est pas possible de dire, dans le kantisme, que cette réalisation surviendrait

parce que le temps en serait venu5.
C'est pourtant dans le même temps que surgissent l'acte positif décidant

de l'objectivation vraie de la raison pratique et l'inauguration fondatrice du
système absolu de la philosophie, c'est-à-dire les événements qui achèvent
en leur sens l'histoire de la politique et l'histoire de la philosophie. Car il y a

pour Kant une fin de l'histoire comme processus d'objectivation de la raison
(pour autant que celle-ci peut s'objectiver dans un contenu, moral-juridique
ou spéculatif)6- — C'est manifeste pour ce qui est de l'histoire de la philosophie.

La fin de l'histoire de la philosophie, c'est, pour Kant, sa propre
philosophie, comme il le souligne dès les Préfaces de la Critique de la raison pure.
Certes, il reconnaît que la « critique » n'est pas encore la « doctrine » ou le
« système » de la raison, mais l'édification du système — à laquelle il contribuera

lui-même — sera, à ses yeux, «plus un amusement qu'un travail»
(K.r.V, éd. cit., p. 13), car la Critique, en exposant les sources et les conditions

de possibilité de la métaphysique, a dégagé et justifié tous les principes
essentiels du système de celle-ci. Kant considère donc que, s'il peut n'être

pas compris, il ne pourra jamais être contredit dans l'avenir (cf. ibid., p. 36).
Sa philosophie est pour lui une conscience de soi systématique de la raison,
cette systématicité fournissant non seulement le principe, mais aussi le critère
de chacune de ses affirmations (cf. ibid., p. 32). Le kantisme assure, aux

yeux de son auteur, la paix perpétuelle en philosophie. — De façon
analogue, l'événement de la Révolution française, qui atteste, à travers le
jugement universel enthousiaste qu'on n'a pas pu ne pas porter sur elle, la

présence, dans l'homme, de la tendance morale, garantit aussi que la fin
juridico-pratique de celle-ci, c'est-à-dire la constitution républicaine, seule ins-

5 C'est là, assurément, ce qui constitue la différence essentielle entre la philosophie

kantienne et la philosophie hégélienne de l'histoire.
6 Cet optimisme par lequel — sur la base de principes certes fort différents —

Kant anticipe le thème hégélien de la fin de l'histoire, ne vaut aucunement pour ce

qui est de la réalisation de la fin morale suprême, à savoir de la fin éthique, puisque
celle-ci renvoie à un acte libre comme tel inassignable phénoménalement, empiriquement,

historiquement.



L'HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 173

tauratrice de toute paix, est désormais entrée dans l'époque de sa réalisation
absolue. En dépit des vicissitudes infinies de la traduction empirique générale

de cette fin, Kant — comme il l'écrit par exemple dans le Conflit des

Facultés — peut, sans aucun prophétisme arbitraire, prédire au genre
humain qu'il atteindra une telle fin et que ses progrès vers elle ne seront
plus mis en question (Conflit des Facultés, 2e Section). — L'histoire politique
comme l'histoire de la philosophie sont donc, aux yeux de Kant, parvenues,
à son époque, pour l'essentiel, à leur terme, l'une et l'autre.

Mais, précisément, une telle contemporanéité de la clôture principielle
de l'histoire de la civilisation et de l'histoire de la spéculation, qui fait de la
simple similitude que nous avons dégagée de l'analyse de leur origine, du
style et des facteurs de leur procès, ainsi que de leur fin, un véritable parallélisme,

soulève un problème de possibilité qui, dans le kantisme, ne reçoit pas
une solution conforme à l'esprit de celui-ci. C'est seulement la Providence
divine — dont Kant dit bien ainsi, à la fin de la deuxième section du Conflit
des Facultés, qu'elle est la «condition positive» absolue de l'actualisation
empirique déterminée de la raison — qui peut expliquer le parallélisme de

développement, affirmé par lui comme un fait, entre le cours de la philosophie

et le cours de la politique. Kant ne se pose pas la quaestio juris de ce

qui rend possible, dans l'être raisonnable fini, d'abord l'harmonie de
l'intervention théorique et de l'intervention pratique de la raison, ensuite
l'intégration du devenir historique, supra-individuel, de cette harmonie. Certes,
c'est pour lui une seule et même raison qui s'exprime dans son usage
théorique et dans son usage pratique, mais ces deux usages sont posés dans le

kantisme comme originairement scindés et absolument différents, ce qui
signifie que toute manifestation d'identité entre eux est incompréhensible à

partir d'eux-mêmes et de leur principe commun, vide comme tel de contenu
réel; il faudra attendre Fichte pour que le lien de fait des deux usages de la
raison soit rendu compréhensible dans le cadre d'une philosophie unitaire
qui fonde l'usage théorique de la raison sur son usage pratique (« Le genre
de philosophie que l'on choisit dépend du genre d'homme que l'on est»...).
Quant au deuxième réquisit d'une elucidation immanente de l'actualisation
historique de la raison, il ne peut pas non plus être satisfait dans le
kantisme: celui-ci pose bien un sujet supra-individuel de l'histoire envisagée en
sa totalité signifiante, à savoir: «l'espèce humaine», mais cette position a

un sens seulement régulateur et l'originalité ontologique des êtres

raisonnables-sensibles qui constituent l'espèce humaine interdit de considérer son
devenir comme l'auto-mouvement d'un «esprit du monde» déterminant
selon une rationalité totalement immanente ses manifestations historiques;
le hégélianisme seul répondra à la deuxième question laissée sans réponse

par la philosophie kantienne de l'histoire de la réalisation de la raison.



174 BERNARD BOURGEOIS

L'apport de Kant à la philosophie de l'histoire et à la philosophie de

l'histoire de la philosophie est, assurément, considérable: il a saisi qu'il y
avait de la rationalité dans l'histoire7 et qu'une telle présence signifiait une
subordination relative à celle-là de la dialectique empirique inséparable de

celle-ci. Il a également saisi qu'il y avait de l'historicité dans la raison existant

pour elle-même, c'est-à-dire dans la philosophie. Mais la dualité ou
extériorité maintenue par Kant, pour ce qui est du sens, entre l'histoire de la
raison et la raison de l'histoire, entre la raison et l'histoire, et même au sein

de la raison comme au sein de l'histoire, c'est-à-dire la perspective d'entendement

qui, selon Hegel, caractérise le kantisme, ne permettait pas à celui-ci
de se hisser au niveau d'une philosophie rationnelle — véritablement
synthétisante — du lien pourtant résolument affirmé de la raison avec elle-

même, de l'histoire avec elle-même, et de l'histoire avec la raison.

7 Une rationalité pensée, sous l'incitation de l'agir moral, comme seulement
pensable, non pas comme proprement connaissable, c'est-à-dire objectivement pensable.


	L'histoire de la raison selon Kant

