Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: L'histoire de la raison selon Kant
Autor: Bourgeois, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 165-174

L’HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT

BERNARD BOURGEOIS

La deuxiéme partie de la Critique de la raison pure — la « Théorie trans-
cendantale de la méthode» —, qui répond au souci théorique fondamental
de Kant en déterminant «les conditions formelles d’un systéme complet de
la raison pure» (Kant, Kritik der reinen Vernunft, F. Meiner Verlag, p. 653),
s’achéve par une «histoire de la raison pure». Dans cette rapide esquisse,
Kant réinsére son entreprise critique dans I’histoire de la raison philosophi-
quement consciente d’elle-méme, comme la solution de problémes
jusqu’alors affrontés par celle-ci dans le déchirement. — Cette conscience
de soi historique de la philosophie kantienne n’est-elle pas, d’ailleurs, ce qui
marque l'originalité de la réflexion de Kant dés I’ouverture méme de son
grand ouvrage, puisque la premiere Préface de la Critique de la raison pure
présente I’émergence inaugurale, dans I'histoire de la philosophie, d’un
théme que le post-kantisme rendra célébre, celui du lien intime de la philo-
sophie et de son époque au sein de I’histoire universelle. — Nous nous pro-
posons de déterminer, c’est-a-dire aussi de limiter, la signification propre-
ment kantienne d’une telle insertion de la raison consciente philosophique-
ment d’elle-méme, dans I’histoire de la philosophie et dans I'histoire en
général.

C’est dans le contexte de I’histoire générale, culturelle et politique, que
Kant situe d’emblée son entreprise: « Notre époque est I’époque propre-
ment dite de la critique, a4 laquelle tout doit [«muss»] se soumettre»
(K. r. V., éd. cit,, p. 7). S’il y a pour lui une telle nécessité (« muss») histo-
rique générale de la philosophie critique, on comprend qu’il ait pu souligner
le parallélisme entre le sens de celle-ci et le sens de la critique la plus mani-
feste de I’époque, dont ’enjeu était le changement politique. La finalité de
I'« Aufklarung » de la métaphysique (ibid., p. 6), et, par la, des sciences dont
elle a voulu étre, a juste titre, le fondement, sera de mettre un terme au pou-
voir « despotique » de la «reine des sciences » (ibid.), dont I'arbitraire abusif,
générateur de contradictions dans le domaine du savoir, a eu comme consé-
quence inévitable une «anarchie compléte », un «indifférentisme total » en
matiere de science, que Kant considére comme le mal théorique absolu, le
«pere du chaos et de la nuit» (ibid.). De méme que le but de I’Aufkldrung
politique sera, par la destruction de I’absolutisme monarchique, de prévenir
son renversement inéluctable dans le désordre révolutionnaire qui, néga-
teur, dans I’élément du droit, du principe de la morale, est pour Kant le mal
pratique absolu. Qu’il s’agisse de la politique ou de la philosophie, le



166 BERNARD BOURGEOIS

reméde consiste toujours dans I"autocritique du pouvoir se limitant par une
législation, une loi fondamentale, une constitution. La constitution du pou-
voir politique est principalement celle de sa source, le peuple méme, dont
tous les membres doivent, comme sujets raisonnables, pouvoir ’approuver;
de méme la constitution de la raison métaphysique doit pouvoir étre
approuvée par chaque étre raisonnable, et le projet kantien d’une telle
constitution s’adresse aux lecteurs de la Critique de la raison pure comme a
ses «juges» (ibid., p. 13).

Quant a leur contenu, constitution de la politique et constitution de la
philosophie se font écho I'une a I’autre, la premiére organisant les pouvoirs
de I’Etat ou les limitant entre eux, de méme que la raison métaphysique, en
se critiquant, se limite dans I'organisation interne des pouvoirs ou facultés
qu’elle met en jeu. Et I’équilibre « républicain» des pouvoirs politiques ou
des facultés cognitives, qui doit engendrer la paix perpétuelle dans I’Etat et
le savoir, n’a rien a voir, dans 'un et I'autre cas, avec I’exigence « démocra-
tique». Le philosophe pour qui le siécle des Lumiéres est le siécle de Fré-
déric, pour qui la république politique est d’abord illustrée par le despo-
tisme éclairé de 'autocrate prussien, considére également que la république
scientifique procéde du despotisme éclairé de la métaphysique, comme
I’exprime 1'idée d’une architectonique philosophique de la raison, qui
assigne a chaque branche du savoir sa place, son sens et sa portée. Confor-
mément au concept « cosmique » de la philosophie en tant que «science du
rapport qu’a toute connaissance aux fins essentielles de la raison» (ibid., p.
753), le philosophe doit étre le «législateur de la raison», dont les autres
savants ne sont que les «artistes», leurs disciplines fournissant au premier
les instruments qu’il utilise dans sa prescription des fins essentielles de la
raison humaine. Aufkldrung théorique, la critique kantienne de la métaphy-
sique marque bien le passage de la métaphysique comme despotisme « bar-
bare» du savoir (le dogmatisme engendrant le scepticisme) a la métaphy-
sique comme despotisme éclairé du savoir (le criticisme). Ce qui est a
I'ordre du jour, pour Kant, ce n’est jamais la révolution « démocratique »,
mais la réforme «républicaine », l'autolimitation de la monarchie absolue en
monarchie constitutionnelle'. |

I'La revendication d’une «constitution» de I'universel en son activité théorique
(la raison philosophique) ou pratique (en particulier le principe ou pouvoir politique)
est caractéristique de la pensée des Lumiéres et de I’Aufklirung. Le kantisme —
« I’ Aufkldrung rendue méthodique » (Hegel) — achéve I’élaboration de cette revendi-
cation. Celle-ci, en lui, exprime I’assomption critique, par la raison, I'un ou I'uni-
versel, de son insertion dans le milieu fini de la particularité ou différence, du divers,
c’est-a-dire son déploiement comme différence unifiée, comme organisation, struc-
ture, architectonique. — Une telle architectonique rationnelle ne sauve cependant la
diversité phénoménale qu’autant que celle-ci proclame en chacun de ses éléments le
régne souverain de cette raison constituée. Ainsi, par exemple, les droits de I’homme



L’HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 167

Ainsi, le champ juridico-politique n’est pas seulement, pour Kant, un
objet important de la réflexion philosophique. Le sujet philosophique kan-
tien — dont on a souvent souligné qu’il concevait sa démarche dans une
perspective juridique («quaestio juris», tribunal de la raison, etc.) —
n’hésite pas a définir son projet, lors méme qu’il concerne le domaine, qui
parait en étre le plus éloigné, de la spéculation pure, sur le modéle méme du
politique?. La prégnance d’un tel modéle — caractéristique de I’époque des
«philosophes» des Lumiéres — se révéle, d’ailleurs, de fagon significative,
dans des formules étonnantes de Kant, telle, par exemple, celle des Prolégo-
meénes, ou, parlant de la nature des mathématiques, il ajoute: « leur constitu-
tion politique, pour ainsi dire» (Prolégomenes, § 4)! — Bref, Kant semble
bien avoir appréhendé son projet philosophique comme le correspondant
du projet fondamental du temps des Lumiéres. Le probléme se pose alors
de déterminer le principe de cette correspondance de deux critiques, la cri-
tique pratique et la critique théorique, dont l'une, la derniére, présente
I'autre comme son propre modéle, c’est-a-dire de définir le sens méme du
rapport établi par Kant entre la raison, dont ’expression pure est la philo-
sophie, et I'histoire, dont le procés essentiel a son lieu originaire dans la vie
politique (cf. Idée pour une histoire universelle d’'un point de vue cosmopoli-
tique).

La référence kantienne au modéle politique ne signifie en fait rien
d’autre que I'’emploi — naturel dans le contexte de I’époque — d’une méta-
phore, et ne veut aucunement dire que, pour Kant, la raison, qui se saisit en
sa pureté dans la philosophie, et 'histoire, dont ’expression originaire est la
politique, seraient ontologiquement identiques, de telle sorte que la raison
du philosophe ne devrait son étre qu’au fait qu’elle serait « son temps saisi

ne sont rien d’autre que ceux de la raison présente dans les individus. Le rationalisme
kantien exprime I'organisation républicaine du divers par I'unité rationnelle, qui,
principe de cette organisation, consacre la procédure réformiste du rejet de son abso-
lutisme prétentieux; il est donc en lui-méme la condamnation, dans le champ théo-
rique comme dans le champ pratique, du principe démocratique de I’émancipation
révolutionnaire de la diversité, multiplicité ou multitude.

2 Fichte, le premier et plus qu'aucun autre, a souligné le primat du pratique dans
le projet philosophique kantien. — Et il est vrai que pour Kant — si I'on nous permet
cette bien rapide considération — 1) le «concept cosmique» de la philosophie,
comme ordonnée a I'interrogation sur les fins de la raison, se subordonne comme
moyen son «concept scolastique», comme savante architecture théorique; 2) la fin
pratique, qui comporte en elle la fin juridico-politique, est la fin absolue; 3) dans la
fin théorique elle-méme, la préoccupation proprement pratique est fondamentale,
puisque le probléme théorique essentiel est pour Kant le probléme pratique-objectif
de ce que la raison finie peut connaitre, mais non le probléme théorique-subjectif de
la maniére dont I'esprit s’exerce. Primat, partout, du normatif.



168 BERNARD BOURGEOIS

dans la pensée». Nous sommes encore loin du hégélianisme! — Pour Kant,
la philosophie n’est pas davantage la conscience de soi de la politique que
celle-ci n’est la réalisation de soi de celle-1a; la raison n’est pas plus dans
I’histoire que ’histoire n’est dans la raison. On sait, assurément, que I’oppo-
sition établie par I'« Architectonique de la raison pure» entre la connais-
sance historique — ex datis — et la connaissance rationnelle — ex principiis
— n’empéche ni une connaissance historique de la raison ni une connais-
sance rationnelle de I’histoire, mais, dans I'un et I’autre cas, historicité et
rationalité restent, en leur spécificité, extérieures 1’'une a 1’autre. Bien loin
d’apparaitre comme constitutive, par immanence, de la facticité historique,
la raison qui donne sens a cette derniére finalise son mécanisme selon
I'extériorité de I'intervention «technique» (la «nature artiste» est 1’autre
nom de la Providence divine — cf. Paix perpétuelle, 1°* Supplément), et sa
«connaissance» ne renferme qu’'une supposition régulatrice théoriquement
transcendante dont 'affirmation dogmatique repose sur l’exercice pratique
de la raison, c’est-a-dire sur I’exercice de la raison proprement dite, en tant
qu’elle a comme telle un pouvoir législateur ou constitutif (ibid.). Une vision
sensée de I’histoire et une action sensée — efficace, car cohérente — dans
I’histoire, une connaissance et une mise en ceuvre rationnelle de la politique
ne peuvent donc étre principiellement que morales (ibid., 1°* Appendice)?.
L’histoire n’a ainsi de consistance que par sa soumission au devoir-étre de
la raison, et c’est pourquoi le philosophe peut et doit donner des lecons au
prince, bien loin de se concevoir comme son simple reflet spéculatif. Mais,
en son accomplissement kantien, il sait que la législation pratique de la
raison — la liberté — présuppose dans le milieu empirique de I’histoire
I’altérité du principe, opposé, de la sensibilité. Leur conflit n’exprime nulle-
ment la contradiction interne d’une raison s’aliénant elle-méme a elle-méme
dans la nature sensible et, par conséquent, en soi toujours déja pleinement
réconciliée avec elle-méme, mais une dualité premiére irréductible qui
permet tout autant, dans la conversion toujours possible, I'intervention
absolue de la raison pratique au sein d’'un mécanisme sensible dont les
contradictions intérieures — ’opposition des égoismes — ne lui fournissent
au plus qu’une occasion, qu’elle empéche I'intégration rationnelle achevée
de I’empirie ou I'histoire se déploie.

3 Nous ne saurions trop insister sur I'importance, pour la compréhension du sens
et de I'articulation de la philosophie pratique kantienne, du texte remarquablement
synthétique et presque ultime de Kant sur la Paix perpétuelle. — Le premier Appen-
dice offre I'un des plus substantiels textes de la littérature philosophique sur les rap-
ports de la «morale» (comme détermination rationnelle, a priori, «théorique», de
I’agir, pris ici non pas en sa dimension «éthique» — celle des motivations de I'agir,
des intentions —, mais en sa dimension juridico-politique — celle des effets de I’agir)
et de la «politique» (en tant que sa préoccupation spécifique — que I"opportunisme
érige a tort en préoccupation supréme — est celle de 'efficience, de la « pratique »).



L’HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 169

L’histoire politique, n’ayant pas son seul principe dans une raison qui,
elle-méme, n’est pas originairement historique, ne peut alors constituer le
principe de la philosophie, dont le contenu positif procéde de la seule
raison et peut I'exprimer totalement; le développement d’un tel contenu,
procédant absolument de la raison, devra bien étre lui-méme rationnel. —
La philosophie en sa vérité, c’est-a-dire comme systéme hiérarchisé des
connaissances, n’est rien d’autre que l’expression réalisante de la raison
comme systéme hiérarchisé des fins. C’est pourquoi 'on doit pouvoir
découvrir, au moins en germe, dans une philosophie, I'organisme de la
raison se déployant de fagcon autonome, et donc reconnaitre une unité de
chaque philosophie a I'intérieur d’elle-méme et de toutes les philosophies
entre elles: «les systémes... ont tous eu leur schéme, en tant que germe origi-
naire, dans la raison qui ne fait que se désenvelopper elle-méme, et c’est
pourquoi, non seulement chacun d’eux est pour lui-méme articulé selon une
idée, mais encore tous sont entre eux unis a leur tour téléologiquement dans
un systéme de la connaissance humaine en tant que membres d’'un tout»
(K.r.V,, éd. cit., p. 750). — Cependant, le phénoméne d’un tel en-soi harmo-
nieux est la contradiction, la guerre, des discours philosophiques. L’histoire
des systémes philosophiques n’est pas la simple extériorisation chronolo-
gique de la logique intérieure au systéme de la raison. La comparaison,
familiére & Kant, entre I’état de guerre socio-politique et ’état de guerre phi-
losophique, repose sur une vision de I’histoire de la philosophie qui rap-
proche celle-ci de I'histoire politique, c’est-a-dire de I’histoire proprement
dite, dont I’élément est la tension entre le rationnel et I'empirique. La raison
philosophante est bien celle d’un étre fini, aussi sensible, la sensibilité étant,
comme la raison, tout autant I'une des deux sources de la connaissance que
'un des deux principes de la faculté de désirer. Certes, la philosophie pro-
cede, en son contenu positif, de la seule raison s’é¢levant a la conscience
d’elle-méme, ce qui assure a son déploiement une immanence effective
absente de I’histoire politique, dont la motivation a la fois sensible et ration-
nelle ne s’unifie que dans I'idéalité de I'intervention divine. Mais la rationa-
lité ainsi plus intime de I’histoire de la philosophie n’est précisément celle
d’une histoire, au sens plein du terme, que parce que la raison philoso-
phante a é&té, dans I’étre rationnel fini, affectée négativement, en son exer-
cice, par la présence d’une sensibilité responsable, en derniere analyse, du
caractére contradictoire des solutions philosophiques de la contradiction de
la raison et de la sensibilité. :

L’histoire de la raison consciente d’elle-méme dans la philosophie a un
contenu rationnel qui doit la forme historique de son existence a 'influence
négative — seulement négative — de la sensibilité. L’idée du systéme
déployé de la raison — l'idée de la philosophie, qui est présente en celle-la
«comme un germe ou toutes les parties sont encore trés enveloppées, tres
cachées, et 4 peine reconnaissables a I'observation microscopique» (ibid.,



170 BERNARD BOURGEOIS

p- 750) — ne peut accéder immeédiatement a la conscience systématique
d’elle-méme dans I’entreprise philosophique, parce que la voie y menant est
«trés obstruée par la sensibilité» (ibid., p. 753), élément étranger dont il a
eté difficile de libérer I'idée de la métaphysique (cf. ibid., p. 756). Ainsi, dif-
ficulté principielle, «la distinction des deux éléments de notre connais-
sance, dont I'un est pleinement a priori en notre puissance tandis que ’autre
ne peut étre tiré qu’a posteriori de 'expérience, est demeurée trés obscure
méme chez des penseurs de profession (ibid.); ne réussissant pas a saisir
adéquatement le sens du rapport entre le rationnel et le sensible, on a été
tenté de réduire, de fagon opposée, I'un a I'autre, dans un conflit dont la
répétition ponctue 'histoire de la philosophie. Dans I’esquisse de «I’histoire
de la raison pure», Kant évoque les trois problémes subordonnés dans le
traitement desquels s’est manifesté ce conflit: le probléme de I’objer de la
connaissance rationnelle, ou s’affrontent sensualisme et intellectualisme, le
probléme de I'origine de cette connaissance, ou s’affrontent empirisme et
noologisme, et le probléme de sa méthode, ou s’affrontent, communément
opposés au bon sens, dogmatisme et scepticisme. Cependant, le caractére
répétitif du conflit qui nait de la présence d’une sensibilité responsable du
retard de la réalisation consciente de la raison n’empéche pas ce retard de
revétir ’allure d’'un progrés vers une telle réalisation, comme dans le cas de
I’histoire politique.

A travers la répétition de la contradiction entre les interprétations sub-
jectives selon lesquelles la raison de cet étre fini et historique qu’est le philo-
sophe se saisit en sa structure objective éternelle, le contenu de celle-ci se
dégage peu a peu de fagon continue. Telle est la vertu positive essentielle de
I’histoire de la philosophie: accumuler progressivement, dans le conflit des
systémes philosophiques, les matériaux du systéme philosophique vrai; tout
comme « I'insociable sociabilité » des groupes humains, qui interdit heureu-
sement a ceux-ci de croupir dans I’existence naturelle des bergers d’Arcadie
(cf. Idée d’une histoire universelle d’un point de vue cosmopolitique, 4° Prop.),
suscite la production continue des éléments constitutifs de la culture, le
développement constant des dispositions en puissance dans la nature
humaine. — A cet accroissement guantitatif continu des'matériaux, qui vaut
aussi bien pour I'histoire réelle de la culture que pour I'histoire idéelle de la
philosophie, ne correspond pas, ni dans I'une ni dans I'autre, ici encore ana-
logues, un développement semblablement continu des formes qualifiant en
leur sens phénoménal les diverses sociétés ou les diverses philosophies.
L’histoire selon Kant, quel que soit son champ, est, au niveau de son sens,
marquée par la rupture fondamentale entre la minorité et la majorité, la
guerre et la paix, le négatif et le positif, le faux et le vrai®. Cela ne signifie

4 La philosophie kantienne est une philosophie de la liberté comme commence-
ment absolu, conversion radicale, dont I'affirmation absolue procéde, il est vrai, de
I'usage pratique de la raison.



L’HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 171

pas, certes, que, par exemple, dans I’histoire de la philosophie, la forme
vraie ne soit pas déja en soi agissante au sein de la forme phénoménale
erronée, mais elle ne peut y étre reconnue comme ce qui lui donne son sens
véritable qu’apres sa propre réalisation phénoménale. C’est pourquoi, d’ail-
leurs, ce qui vaut de toutes les sciences, a savoir « qu’il faut les définir et les
déterminer non pas d’aprés la description qu’en donne leur auteur méme,
mais suivant I'idée que I’on trouve fondée... dans la raison elle-méme,... que
l'auteur et, souvent encore, ses derniers successeurs, se trompent sur une
idée qu’ils ne se sont pas rendue claire & eux-mémes» (K.r.V, éd. cit.,
p. 750), cela méme vaut des systémes philosophiques, dont — comme Kant
’écrit une fois a propos de Platon lui-méme (ibid., p. 349) — on peut mieux
comprendre les auteurs qu’ils ne se sont compris eux-mémes. La connais-
sance vraie de I'histoire de la philosophie, comme sa réalisation, surgit dans
la discontinuité du passage des formes fausses a la forme vraie de la systé-
matisation, passage qui s’opére au terme de I’accumulation continue des
‘matériaux rationnels: ce n’est «qu’aprés avoir passé beaucoup de temps,
sous la direction d’une idée cachée en nous, a rassembler rapsodiquement,
comme autant de matériaux, beaucoup de connaissances se rapportant a
cette idée,... qu’il nous est enfin possible de voir I'idée dans un jour plus
clair et d’esquisser architectoniquement un tout d’aprés les fins de la
raison » (ibid., p. 750). — Le surgissement de la synthése vraie des matériaux
progressivement produits a travers la dialectique des synthéses fausses
rétrospectivement saisies en leur vrai sens, se fait par une telle mutation
qu’on ne peut la rattacher a cette dialectique comme a sa condition suffi-
sante, dans une totale immanence. L’instauration de la politique juste et de
la philosophie vraie exige une percée décisive de la raison dans sa
conscience et réalisation de soi. C’est bien dans une « révolution coperni-
cienne» que culmine I’histoire de la philosophie. Quant a la révolution du
droit, elle ne peut étre, en son sens, homogeéne a la négativité empirique,
proprement historique, et naitre seulement de celle-ci, c’est-a-dire étre une
révolution politique: I’établissement de la constitution républicaine n’est
pas a attendre seulement de «sauvages conflits» (Conflit des Facultés, 2¢
Section). Ce qui lui correspond positivement dans la négativité empirique,
C’est bien plutdt une «évolution» pédagogique des esprits ainsi prépares a
actualiser la tendance morale de ’homme, a la conversion pratique.

Ainsi, la négativité, la contradiction, la lutte des sociétés humaines
comme des systémes philosophiques, dont elles expriment I'insertion empi-
rique, sont le milieu ou le moyen de I'histoire en tant que rationnelle, non
son principe véritablement moteur. La constitution politique pratiquement
vraie et le systéme philosophique théoriquement vrai n’ont pas la condition
absolue de leur contenu essentiel et de leur existence effective dans le jeu
conflictuel de leurs antécédents empiriques. Certes, les constitutions et les
systémes non vrais réalisent inadéquatement le méme germe rationnel dont



172 BERNARD BOURGEOIS

la constitution et le systéme vrais sont la pleine réalisation, mais cette com-
mune présence d’un lien vertical entre la raison visée — le germe — et la
raison réalisée inadéquatement ou adéquatement, ne se traduit pas par un
lien horizontal qui identifierait le proces conflictuel des réalisations inadé-
quates — l'auto-négation du négatif — au surgissement méme de la réalisa-
tion adéquate, a la position du positif. L’actualisation, dans I’histoire, de la
raison qui lui donne son sens, n’est pas plus dans I’histoire de la philosophie
que dans l'histoire politique ’ceuvre de I'histoire elle-méme. La réalisation
temporelle de la raison éternelle n’est pas I'ceuvre du temps lui-méme: il
n’est pas possible de dire, dans le kantisme, que cette réalisation survien-
drait parce que le temps en serait venu?.

C’est pourtant dans le méme temps que surgissent I’acte positif décidant
de 'objectivation vraie de la raison pratique et I'inauguration fondatrice du
systtme absolu de la philosophie, c’est-a-dire les événements qui achévent
en leur sens I'histoire de la politique et I’histoire de la philosophie. Caril y a
pour Kant une fin de histoire comme processus d’objectivation de la raison
(pour autant que celle-ci peut s’objectiver dans un contenu, moral-juridique
ou spéculatif) 6. — C’est manifeste pour ce qui est de I’histoire de la philoso-
phie. La fin de I’histoire de la philosophie, c’est, pour Kant, sa propre philo-
sophie, comme il le souligne deés les Préfaces de la Critique de la raison pure.
Certes, il reconnait que la «critique» n’est pas encore la «doctrine» ou le
«systéme » de la raison, mais I’édification du systéme — a laquelle il contri-
buera lui-méme — sera, a ses yeux, « plus un amusement qu’un travail »
(K.r.V., éd. cit., p. 13), car la Critique, en exposant les sources et les condi-
tions de possibilité de 1a métaphysique, a dégagé et justifié tous les principes
essentiels du systeme de celle-ci. Kant considére donc que, s’il peut n’étre
pas compris, il ne pourra jamais €tre contredit dans I’avenir (cf. ibid., p. 36).
Sa philosophie est pour lui une conscience de soi systématique de la raison,
cette systématicité fournissant non seulement le principe, mais aussi le critére
de chacune de ses affirmations (cf. ibid, p. 32). Le kantisme assure, aux
yeux de son auteur, la paix perpétuelle en philosophie. — De fagon ana-
logue, I’événement de la Révolution francgaise, qui atteste, a travers le juge-
ment universel enthousiaste qu’on n’a pas pu ne pas porter sur elle, la pré-
sence, dans I’homme, de la tendance morale, garantit aussi que la fin juri-
dico-pratique de celle-ci, c’est-a-dire la constitution républicaine, seule ins-

5 Cest 1a, assurément, ce qui constitue la différence essentielle entre la philoso-
phie kantienne et la philosophie hégélienne de I'histoire.

¢ Cet optimisme par lequel — sur la base de principes certes fort différents —
Kant anticipe le théme hégélien de la fin de I’histoire, ne vaut aucunement pour ce
qui est de la réalisation de la fin morale supréme, a savoir de la fin éthique, puisque
celle-ci renvoie a un acte libre comme tel inassignable phénoménalement, empirique-
ment, historiquement.



L’HISTOIRE DE LA RAISON SELON KANT 173

tauratrice de toute paix, est désormais entrée dans I’époque de sa réalisation
absolue. En dépit des vicissitudes infinies de la traduction empirique géné-
rale de cette fin, Kant — comme il I’écrit par exemple dans le Conflit des
Facultés — peut, sans aucun prophétisme arbitraire, prédire au genre
humain qu’il atteindra une telle fin et que ses progrés vers elle ne seront
plus mis en question (Conflit des Facultés, 2¢ Section). — L’histoire politique
comme I’histoire de la philosophie sont donc, aux yeux de Kant, parvenues,
a son époque, pour l'essentiel, a leur terme, 'une et I’autre.

Mais, précisément, une telle contemporanéité de la cloture principielle
de I'histoire de la civilisation et de I’histoire de la spéculation, qui fait de la
simple similitude que nous avons dégagée de I’analyse de leur origine, du
style et des facteurs de leur proces, ainsi que de leur fin, un véritable parallé-
lisme, souléve un probléme de possibilit¢ qui, dans le kantisme, ne regoit pas
une solution conforme a I'esprit de celui-ci. C’est seulement la Providence
divine — dont Kant dit bien ainsi, a la fin de la deuxiéme section du Conflit
des Facultés, qu’elle est la « condition positive» absolue de I’actualisation
empirique déterminée de la raison — qui peut expliquer le parallélisme de
développement, affirmé par lui comme un fait, entre le cours de la philoso-
phie et le cours de la politique. Kant ne se pose pas la quaestio juris de ce
qui rend possible, dans I’étre raisonnable fini, d’abord ’harmonie de I'inter-
vention théorique et de I'intervention pratique de la raison, ensuite I'inté-
gration du devenir historique, supra-individuel, de cette harmonie. Certes,
C’est pour lui une seule et méme raison qui s’exprime dans son usage théo-
rique et dans son usage pratique, mais ces deux usages sont posés dans le
kantisme comme originairement scindés et absolument différents, ce qui
signifie que toute manifestation d’identité entre eux est incompréhensible a
partir d’eux-mémes et de leur principe commun, vide comme tel de contenu
réel; il faudra attendre Fichte pour que le lien de fait des deux usages de la
raison soit rendu compréhensible dans le cadre d’'une philosophie unitaire
qui fonde I'usage théorique de la raison sur son usage pratique (« Le genre
de philosophie que I’on choisit dépend du genre d’homme que I'on est»...).
Quant au deuxiéme réquisit d'une ¢élucidation immanente de I’actualisation
historique de la raison, il ne peut pas non plus étre satisfait dans le kan-
tisme: celui-ci pose bien un sujet supra-individuel de I’histoire envisagée en
sa totalité signifiante, 4 savoir: «1’espéce humaine», mais cette position a
un sens seulement régulateur et 'originarité ontologique des étres raisonna-
bles-sensibles qui constituent I’espéce humaine interdit de considérer son
devenir comme l’auto-mouvement d’un «esprit du monde» déterminant
selon une rationalité totalement immanente ses manifestations historiques;
le hégélianisme seul répondra a la deuxiéme question laissée sans réponse
par la philosophie kantienne de I'histoire de la réalisation de la raison.



174 BERNARD BOURGEOIS

L’apport de Kant a la philosophie de I'histoire et a la philosophie de
I’histoire de la philosophie est, assurément, considérable: il a saisi qu’il y
avait de la rationalité dans I’histoire’ et qu’une telle présence signifiait une
subordination relative a celle-1a de la dialectique empirique inséparable de
celle-ci. Il a également saisi qu’il y avait de I’historicité dans la raison exis-
tant pour elle-méme, c’est-a-dire dans la philosophie. Mais la dualité ou
extériorité maintenue par Kant, pour ce qui est du sens, entre I’histoire de la
raison et la raison de I’histoire, entre la raison et I’histoire, et méme au sein
de la raison comme au sein de I’histoire, c’est-a-dire la perspective d’enten-
dement qui, selon Hegel, caractérise le kantisme, ne permettait pas a celui-ci
de se hisser au niveau d’une philosophie rationnelle — véritablement syn-
thétisante — du lien pourtant résolument affirmé de la raison avec elle-
méme, de I’histoire avec elle-méme, et de I'histoire avec la raison.

7 Une rationalité pensée, sous I'incitation de I’agir moral, comme seulement pen-
sable, non pas comme proprement connaissable, c’est-a-dire objectivement pensable.



	L'histoire de la raison selon Kant

